

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

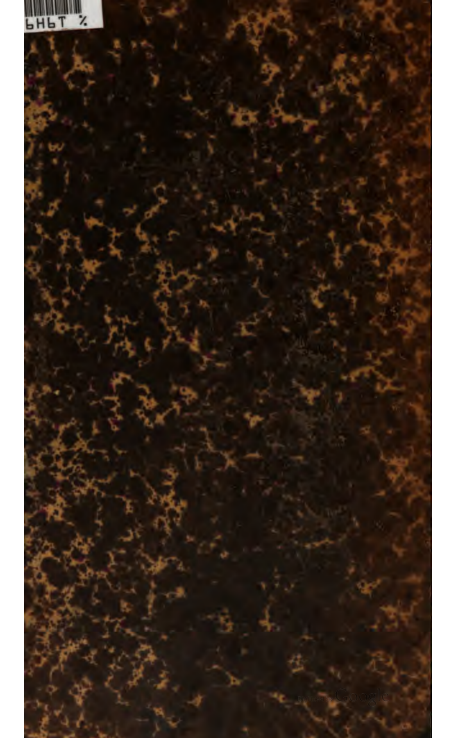
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

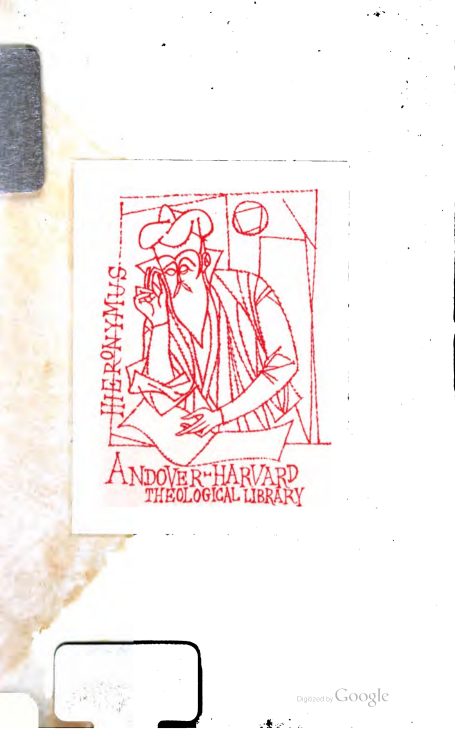
We also ask that you:

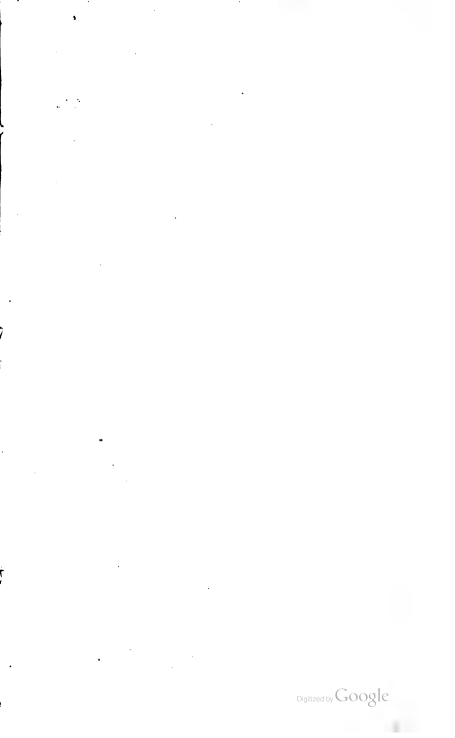
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









## Theologische

# Quartalschrift.

### ANDOVER-HARVARD THEOLOGICAL LIBRARY CAMBRIDGE MASS.

In Verbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. v. himpel, D. Kober und D. Liusenmann,

Profefforen ber tathol, Theologie an ber R. Universität Enbingen.

Siebenundfünfzigster Jahrgang.

Erstes Quartalheft.

## Tübingen, 1875.

Berlag ber S. Laupp'ichen Buchhandlung.



Drud von S. Laupp in Lubingen.



Period 1935 1935 1875

Digitized by Goog

### I.

## Abhandlungen.

1.

## Die förperliche Büchtigung als firchliches Strafmittel gegen Clerifer und Mönche.

I. Gegen Cleriker.

Bon Professor Dr. Rober.

Die körperliche Züchtigung, welche von den weltlichen Gerichten bis auf die neuere Zeit in Anwendung gebracht und die Art und Weife, wie sie vollstreckt wurde, hat für die Jeztlebenden, welche in den modernen Anschauungen erzogen sind, etwas Peinliches, Widerliches, Abstoßendes und diese wohlbegründete Antipathie führte schließlich zu ihrer gesetzlichen Abschaffung. Daß aber auch die Kirche und zwar gerade gegen die Slieder der zwei vor der übrigen Gemeinde in so hohem Grade bevorzugten Stände — gegen Eleriker und Mönche von Stock und Ruthe Gebrauch ge= macht haben solle, scheint uns unmöglich und undenkbar zu sein. Gleichwohl müssen wir uns mit diesem Gedanken be= freunden: die Geschichte lehrt, daß die körperliche Züchtigung

----

11

1

-

÷

:)

1.2 - 2.1

į,

gegenüber von Clerikern und Mönchen ein gesetzliches und vielgebrauchtes Strafmittel bildete. Die nachstehenden Aus= führungen haben sich zur Aufgabe gemacht, Entstehung und allmählige Entwicklung dieses intereffanten, aber bisher noch wenig untersuchten Theiles der kirchlichen Strafgerichtsbarkeit aufzuzeigen und im Hinblicke auf neuere Vorgänge den Standpunkt darzulegen, welchen Necht und Brauch der Kirche heutzutage in der fraglichen Angelegenheit einnimmt. —

Die erste nachricht von dem rechtlichen Bestand und factischen Gebrauch der Geißelung findet fich unferes Wilfens in einem Briefe Augustins. Die Donatisten in Afrita hatten tatholische Priefter förperlich verstümmelt und bann Des Berbrechens geständig murden die Thäter ermordet. bom weltlichen Gerichte zum Tode verurtheilt. In einem herrlichen Schreiben, welches für alle Zeiten zu den glänzendsten Dentmälern chriftlicher Liebe und Erbarmung zählen wird, wendet sich der Bischof an den Tribunen Marcellinus mit der Bitte, das von ihm gefällte Urtheil nicht zu vollftrecken, sondern in Gefängnißstrafe umzuwandeln und ben Berbrechern Zeit zur Buge und Befferung zu gewähren. Unter den mannigfachen Gründen, mit welchen Auguftinus fein Gesuch unterstützt, wird auch der Gedanke hervorgehoben : "Du haft mit väterlicher Milde die Untersuchung geführt, laß' auch Milde walten bei Bollftrectung der Strafe. Richt mit der Folter haft Du das Geständniß erpreßt, fondern nur förperliche Züchtigung, alfo ein Mittel angewendet, deffen fich die Lehrer gegen ihre Schüler, die Eltern gegen die Rinder und oft auch die Bifchöfe in ihren Gerichten zu bedienen pflegen" 1). Bieraus er-

1) Augustin. Epist. CXXXIII ad Marcellin. tribunum:

4



#### körperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker.

giebt sich, daß die "virgarum verbera" im Anfange des fünften Jahrhunderts (ber Brief ift im 3. 412 geschrieben) wie bei den staatlichen fo auch bei den firchlichen Gerichten in Uebung maren : ob aber bei den leztern bloß gegen Laien oder auch gegen Cleriker, fagt Augustin nicht und muß unentschieden bleiben. Bielleicht find Beide gleichmäßig Bie wenig insbesondere die Cleriker ichon damals gemeint. gegenüber dem in Rede ftehenden Bucht- und Strafmittel eine exemte Stellung eingenommen haben, dürfte aus dem Umstande erhellen, daß wenige Decennien nach dem Tode Augustins die förperliche Züchtigung als gesetliche, allgemein übliche und vielgebrauchte Strafe der Clerifer erwähnt wird. 3m 3. 465 fest fie das Concil von Bannes (Benetia in der Bretagne) auf die notorischen Fälle der Trunkenheit 1), das von Ngde (506) wiederholt den Canon wörtlich 2) und beide Synoden fprechen vom "corporale supplicium" wie von etwas Gewöhnlichem und Längftbeftehendem. Gine Bestätigung der Annahme, daß die Rörperftrafe damals beim Clerus allgemein üblich gewesen und von ihr ausgiebiger Gebrauch gemacht worden fei, bietet Erzbischof Cafarius von Arles, welcher zu Agde, wie die

1) Conc. Venetic. c. 13: »Itaque eum, quem ebrium fuisse constiterit, ut ordo patitur, aut triginta dierum spatio a communione statuimus submovendum aut corporali subdendum esse supplicio.« Hard. II. p. 798.

2) Conc. Agath. c. 41. Hard. l. c. p. 1002.

5

<sup>»</sup>Noli perdere paternam diligentiam, quam in ipsa inquisitione servasti, quando tantorum scelerum confessionem non extendente equuleo, non fulcantibus ungulis, non urentibus flammis, sed virgarum verberibus eruisti. Qui modus coercitionis a magistris artium liberalium et ab ipsis parentibus et sæpe etiam in judicüs solet ab episcopis adhiberi. Noli ergo atrocius vindicare, quod lenius invenisti.«

Unterschriften bes Concils zeigen, den Borfit geführt hatte. Sein Schüler und Biograph erzählt, derfelbe habe forgfältig barüber gemacht, "daß teiner feiner Untergebenen, der wegen eines Bergehens zur Geißelung verurtheilt worden, mehr als 39 Siebe empfange : bei fcmereren Verfehlungen, bie eine größere Anzahl erheischten, habe er gestattet, daß nach einigen Tagen die Procedur wiederholt werde" 1). Dem gleichen Jahrhundert gehören die Synoden von Epaon. Arles, Macon und Narbonne an, welche diejenigen Cleriker, die an Gastmählern häretischer Standesgenoffen fich betheiligen 2) oder die vom Bischofe ihnen zugemiefenen Rirchengüter verschlechtern 3) oder einen andern Cleriker beim weltlichen Gerichte belangen 4) oder gegen die Vorgesetten widerspenstig sich zeigen und ihre Obliegenheiten nicht pünttlich erfüllen 5), mit Schlägen bedrohen. Auf der Grenz=

1) ... ut nemo ex illis, qui ipsi parebant, si pro sua culpa *flagellandus esset*, amplius triginta novem *ictibus feriretur*, ita tamen, ut si quis in gravi culpa esset deprehensus, permitteret, ut post dies paucos *vapularet* iterum«. Bei Surius ad diem 27 August. T. IV. p. 927 edit. Colon. Agrippin. 1583.

2) Conc. E paon. ann. 517. c. 15: »Si superioris loci clericus hæretici cujuscumque clerici convivio interfuerit, anni spatio pacem ecclesiae non habebit. Quod juniores clerici si praesumpserint, vapulabunt.« Hard. II. p. 1049.

3) Conc. A relat. ann. 554. c. 6: »Ut clericis non liceat facultates, quas ab episcopo in usu accipiunt, deteriorare. Quod si fecerint, si junior fuerit, disciplina corrigatur.« Hard. III. p. 328.

4) Conc. Matiscon. ann. 581. c. 8: »Ut nullus clericus ad judicem saecularem quemcunque alium fratrem de clericis accusare praesumat. Quod si quicumque clericus hoc implere distulerit, si junior fuerit, uno minus de quadraginta *ictus accipiat* etc. Hard. l. c. p. 452.

5) Conc. Narbon. ann. 569. c. 13: ... Qui contempserit facere et adimplere, subdiaconos verbis corripiendos, et si non

6

#### förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 7

icheibe zwischen dem fechsten und fiebten Sahrhundert fteht Gregor der Große, welcher in feinem unermüdlichen Eifer, die tiefgefuntene Disciplin wiederherzustellen, aleich. falls tein Bedenten trug, zur "corporalis vindicta" feine Buflucht zu nehmen : er verhängte diefelbe über einen Cleriker, der mit (heidnischer) Zauberei fich abgegeben hatte und nach Ablegung des geistlichen Rleides nach Afrika geflohen war 1) - und den Subdiacon Silarus ließ er megen einer gegen einen Diacon begangenen Calumnie öffentlich peitschen und in's Exil schicken 2). Bie häufig und allge= mein in den damaligen Zeiten dem Clerus gegenüber von ber förperlichen Züchtigung Gebrauch gemacht wurde, beweist ber Umstand, daß die Synode von Braga im 3. 675 bie Rechtmäßigkeit diefer Strafe als felbstverständlich voraussett und nur gegen ihren Migbrauch fich ausspricht 8), ein Bunkt, auf welchen wir unten zurlicktommen werden. Diefelbe Anschauung und die gleiche Braxis findet sich im Frankenreiche. Die große Nationalspnobe, von König Carlmann und dem hl. Bonifag berufen, verfügte, daß Priefter,

emendaverint, stipendio privandos; reliquos flagris coërcendos.« Hard. l. c. p. 493 sq.

1) Gregor. Epst. L. IV. [ep. 27 ad Januar. episcop.: >Paulum vero clericum, qui saepe dicitur in maleficiis deprehensus, qui despecto habitu suo ad laicam reversus vitam in Africam fugerat, si ita est, corporali prius proveniente vindicta, praevidimus in poenitentiam dari.«

2) Epist. L. XI. ep. 71 ad Anthem. subdiacon: »Quia tantae nequitiae malum sine digna non debet ultione transire, fratrem nostrum Paschasium volumus admoneri, ut eumdem Hilarum prius subdiaconatus quo indignus fungitur privet officio atque verberibus publice castigatum faciat in exsilium deportari, ut unius poena multorum possit esse correctio.«

3) Conc. Bracar. c. 7. Hard. III. p. 1034 sq.

bie fich einer Rleischessfünde schuldig gemacht, nachdem fie aegeiselt und gestäupt worden., mit zweijährigem Gefäng= niffe beleat, andere Cleriker oder Mönche dreimal gegeißelt und auf ein Jahr eingesperrt werden follen 1). Eine im 3. 753 oder 756 — angeblich zu Mets — gehaltene Spnode bestraft bas Berbrechen des Inceftes an höhern Clerikern mit Absetzung, an niedern mit Schlägen oder Ge= fängnig 2). Besonders häufig wird die förperliche Züchtigung in der Regel Chrodegangs ermähnt theils als lezte und schwerste Uhndung bei Berftößen gegen einzelne ihrer Borichriften 8), theils als unterfte Stufe der Straffcala bei eigentlichen Berbrechen wie Tobtichlag, Unzucht, Ehebruch, Diebstahl 2c. 4). 3m Anschluffe an diefe Regel hat bie Reichstagsignode ju Nachen im 3. 817 ben Borftehern der Canonicate folgenden Stufengang der Bestrafung porgeschrieben : Wiederholte Ermahnung und falls fie erfolglos bleibt, öffentliche Burechtweisung ; wer fich hieran nicht tehrt, foll nur noch Brod und Baffer bekommen, bei fortgesetter hartnäckigkeit vom gemeinsamen Tifch somie

1) Conc. Germanic. ann. 742. c. 6: »Et si ordinatus presbyter sit, duos annos in carcere, permaneat et antea *flagellatus et scorticatus* videatur. Si autem clericus vel monachus in hoc peccatum inciderit, *post tertiam verberationem* in carcerem missus vertente anno ibi poenitentiam agat.« Hard. l. c. p. 1921.

2) Conc. Metelns. c. 2: »De ecclesiasticis vero, qui supradicta facinora commiserint, si bona persona fuerit, perdat honorem suum; minores vero vapulentur aut in carcerem recludantur«. Hard. l. c. p. 1992. Cfr. Capitular. Compend. v. 3. 757. c. 20. Bei Baluzius, Capit. Regum. Francor. T. I. p. 184. Walter, Corp. Jur. German. T. H. p. 51.

3) Regula Chrodogangi, c. 4. 8. 17. 25. 34. Bei Walter, Fontes jur. eccles. p. 24. 26. 30. 36. 45.

4) C. 15. Walter, l. c. p. 29.

#### förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriter.

vom Chore entfernt und an den für derlei Fälle ausgefciedenen Strafplat in der Rirche gestellt werden ; vermag auch dief die Widersetslichkeit nicht zu brechen, fo barf dem Straffälligen, wenn fein Alter es gestattet, eine entsprechende Anzahl von Schlägen zuerfannt werden - ... congrug ei verberum adhibeatur castigatio"; ift aber megen des Alters oder wegen der qualitas personae, d. h. wegen eines höhern Ordo die förperliche Züchtigung unzuläßig, fo hat öffentliche Rüge und immermährendes Faften an ihre Stelle zu treten 1). Raifer gothar I. (840-55) verordnete, daß der Bischof abgesetten Brieftern und Diaconen jur Ableiftung der Buße einen Aufenthaltsort anweife, welchen diefelben ohne feine Erlaubnig nicht verlaffen durfen; thun fie es gleichwohl, fo folle er fie das erstemal förverlich züchtigen laffen — "primum verberibus coërceantur" - und wenn teine Sinnesänderung eintrete, in fichern Gewahrfam bringen 2). Sollen wir noch aus dem folgenden Jahrhundert einen Beleg für die bestehende Braris anführen, fo erinnern wir an den Bifchof Atto von Bercelli, der in feinen den Concilien und Decretalbriefen entnommenen Canones die Cleriker für jeden constatirten Fall der Trunkenheit zu peitschen vorschreibt; werde das Lafter habituell, fo fei der Betreffende zu excommuniciren und wenn er fich als unverbefferlich erweife, feines Amtes zu entjegen 8). -

Wenn hienach zweifellos feststeht, daß im ersten 3ahr=

9

<sup>1)</sup> Conc. Aquisgran. L. I. c. 134. Hard. IV. p. 1140 sq.

<sup>2)</sup> Capitula addita ad leg. Longobardor. c. 3. Baluzius, l. c. II. p. 328.

<sup>3)</sup> Attonis episcop. Capitular. c. 69. Sei D'Achery, Spicileg. I. p. 409.

tausend die förperliche Büchtigung allgemein als gesetzliche Strafe ber Cleriker galt, so legt sich die Frage nahe, welches ihr Ursprung sei oder was die Rirche veranlaßt habe, sie einzuführen.

Daß die körperliche Züchtigung feit den älteften Zeiten des römischen Staatswesens eine völlig legale und in zahl= reichen Fällen zur Anwendung gekommene Strafform ge= wesen fei, darüber lassen die classischen Autoren nicht den geringsten Zweisel bestehen <sup>1</sup>). Zur Zeit, als das Christen= thum ins große Römerreich eintrat, stand sie in allgemeiner Uebung — über den Herrn selbst sowe die Apostel wurde die Geißelung von den kaiserlichen Behörden ver= hängt<sup>2</sup>). Die Geschücher der spätern Kaiser — der Coder Theodosius' II. <sup>5</sup>) (versaßt 435—438) und die Pandecten Justinians<sup>4</sup>) (publicirt im J. 533) er= wähnen der Strafe an so vielen Stellen und in einer Weise, daß ihre unveränderte Beibehaltung und überaus

1) Livius, L. I. c. 26; II. 5; XXII. 57. Aul. Gellius, Noct. attic. L. X. c. 3; XI. 18. Sueton. Octav. c. 45. Lampridius, Alexander Sever. c. 51. Dionysius, Antiquitt. Rom. L. VIII. c. 89; IX. c. 40. Festus, De verbor. signif. ed. Müller, s. v. Ignis, p. 106; s. v. Probrum virginis Vestalis, p. 241.

Matth. XXVII. 26. Joh. XIX. 1. Actor. XVI. 22.
 3) L. unic. de his, qui potent. nomin. 2. 14. L. 8. de desert. 7. 18. L. 14. de cohortal. 8. 4. L. 15. de accusat.
 9. 1. L. 1. de emendat. servor. 9. 12. L. 8. 7. de exaction.
 11. 7. L. 80. 85. 117 de decur. 12. 1. L. 1. de medic. 18. 3.
 L. 5. de episcop. 16. 2. L. 21. 40. 53. 54. de haeret. 16. 5.

4) L. 3. § 1 Dig. de offic. praefect. vigil. 1. 15. L. 4. § 1. L. 9 de incend. 47. 9. L. 9. § 3. L. 45 de injur. 47. 10. L. 7 de extraordin. crimin. 47. 11. L. 2 de termin. mot. 47. 21. L. 6. § 2. L. 7. L. 8. § 3. L. 10. L. 28. § 2-5 de poenis. 48. 19.

¥.

häufiger Gebrauch außer alle Frage gestellt ift. "Die Inftrumente ber förperlichen Buchtigung waren fehr verschieden : ber Stock, fustis, davon fustigatio, fustuarium; bie Ruthen, blos von den Lictoren gehandhabt, gewöhnlich aus Ulmen= oder Birtenholz; bie Beißel oder Rnute, flagrum s. flagellum, aus Leder geflochten und auf allerlei Beife empfindlicher gemacht, 3. B. mit Stacheln, scorpio genannt, oder unten mit Rnöcheln versehen (lora taxillata, flagra pecuinis ossibus catenata). Unter den mittleren Raifern tamen die plumbatae auf, b. h. Rnuten mit eingeflochtenen Bleitugeln. 3dentisch mit flagella findet man lora, eigentlich die Riemen und zwar meistens zu häuslicher Buchtigung der Stlaven. Auch die habenae oder Bügelriement murben zu biefem Zwecke angewendet. Dagegen die funes brauchte man nur im Seedienst bei Matrofen und Ruberern. Diefe drei hauptarten der Züchtigung - fuste, virga, flagro - finden fich ueben einander genannt Cod. Theod. VIII. 5. 2.<sup>41</sup>).

Die Christen fanden die Einrichtungen des römischen Rechts in lebendiger Uebung und sahen sich mitten in dieselben hineingestellt: was war natürlicher als sich an sie anzuschließen und von ihnen, soweit der Geist der nenen Religion es gestattete, Gebrauch zu machen? Wie dieß nach den verschiedensten Richtungen hin geschah, so war es auch mit der Strafe der Züchtigung der Fall. Das altrömische flagrum, mit welchem die Sclaven gepeitscht wurden <sup>9</sup>), sinden wir schon sehr frühe auch in christlichen Familien und das Concil von Elvira im J. 306 sah sich

<sup>1)</sup> Bauly, Realencyclopäbie ber classifichen Alterthumswiffenschaft, Art. Verbera.

<sup>2)</sup> L. 10. Dig. de poenis. 48. 19.

genöthigt, gegen die allzu schroffe Handhabung beffelben ftrafend einzuschreiten 1). ---

Der Rirche und ihren öffentlichen Gerichten lag ein folcher Anschluß an die Einrichtungen des Staates, in welchem fie lebte, noch viel näher. Wenn sich dieselbe nach einer fehr richtigen Bemerkung Auguftins zu den Sitten, Gebräuchen und Rechtsinstitutionen der bürgerlichen Gesellschaft nicht in absolute Opposition sette, wenn sie sich vielmehr "an alle Bölker wandte, aus allen Sprachen ihre Genoffen fammelte, fich mit den Gesetzen und Einrichtungen derfelben vertrug, nichts daran änderte, nichts aufhob, sondern Alles felbst befolgte, mas fie unter ben verschiedenen Nationen Verschiedenes vorfand" 2), fo fpricht alle Bahrscheinlichkeit für die Annahme, fie habe aus dem römischen Rechte auch diejenigen Strafen herübergenommen, welche ihren Anschauungen nicht widersprachen und für ihre Berhältniffe paßten. Derfelbe Auguftinus, welcher die Accommodation an die bestehenden Staatsein= richtungen als leitendes Princip der damaligen Rirche herporhebt, ift auch der Erfte, welcher, wie wir gesehen, bezeugt, daß die Bischöfe in ihren Gerichten von der körperlichen Züchtigung häufigen Gebrauch machen. Der Bischof von hippo hat die Strafen des römischen Rechts fehr wohl getannt, denn er führt sie sämmtlich und darunter auch die "verbera" ausdrücklich an 8): follte ber Umftand, daß er

1) Conc. Eliberit. c. 5: »Si qua femina furore zeli accensa *flagris verberaverit* ancillam suam, ita ut intra tertium diem animam cum cruciatu effundat, eo quod incertum sit voluntate an casu occiderit; si voluntate, post septem annos, si casu, post quinquennii tempora, acta legitima poenitentia, ad communionem placuit admitti.« Hard. I. p. 250.

3) De civitate Dei, L. XXI. c. 11: »Octo genera poe-

. د. ديغده ا



<sup>2)</sup> De civitate Dei, L. XIX. c. 17.

die letztern als tirchliches Strafmittel erwähnt und billigt, nicht im Zusammenhang stehen mit den damals allgemein geltenden Staatsgesetzen und der thatsächlichen Uebung der bürgerlichen Gerichte?

In den unmittelbar nachfolgenden Zeiten tritt bie 2mlehnung an die römischen Staatseinrichtungen und insbefonders an die Formen des Strafproceffes noch deutlicher und aufs Unzweideutigfte hervor. Wir finden in dem auf ber Synode ju Constantinopel (448) gegen Eutyches und zu Chalcedon (451) gegen Dioscur geführten Broceffe den vom römischen Rechte geforderten libollus accusatorius, die inscriptio und subscriptio desselben. In vollftändiger Uebereinstimmung mit dem römischen Eriminalverfahren wird das Accusationslibell ben Angeflagten jugeftellt, die für Aufbringung ber Bertheidigungsmittel nöthige Beitfrift eingeräumt und Notarien beigezogen, die Berhandlungen schriftlich aufzuzeichnen. Das Zeugenverhör, die burch Gerichtsboten vorgenommene und den Angeflagten persönlich infinuirte Citation, die Abmeifung eines ftellvertretenden Procurators; die Fragestellung durch den 21ccufator und Richter, die Verurtheilung in contumaciam. welche auch zu Ephejus (431) gegen Neftorius ausgeiprochen wurde, die fcbriftliche Abfaffung des Urtheils und beffen öffentliche Berlefung entsprechen genau den Anforderungen des römischen Rechtes 1). Bir begnügen uns mit diefen wenigen, aber leicht zu vermehrenden Undeutungen, um bar-

narum in legibus esse scribit Tullius, damnum, vincula, verbera, talionem, ignominiam, exsilium, mortem, servitutem.«

<sup>1)</sup> Bgl. ben näheren Nachweis dieser Uebereinstimmung bei Devoti, Instit. can. L. IV. Tit. I. § 5 und Molitor, Ueber fanonisches Gerichtsverfahren gegen Kleriker, S. 35 ff.

zuthun, daß bereits in der Mitte des fünften Jahrhunderts bie Förmlichkeiten des römischen Criminalprocesses wenigstens ber hauptsache nach in die Rirche und ihre Gerichte über= aegangen waren und in practischer Geltung ftanden. Die herübernahme hatte fich ohne positives Eingreifen einer firchlichen Auctorität auf dem Wege des Gewohnheitsrechts vollzogen, die Affimilierung erfolgte mit innerer nothwendigkeit, das römische Recht verschaffte fich felbst Eingang, weil die Rirche beffere und zwechmäßigere Formen für Bandhabung ihrer Strafgerichtsbarkeit nicht ausfindig zu machen Indeffen gegen Ende des folgenden Jahrhun= vermochte. derts wurde der in Rede stehenden Entwicklung die Sanction der höchsten Bebörde zu Theil und die practische Geltung des römischen Rechts vom hl. Stuhle anerkannt. 218 Gregor d. Gr. den Defenfor Johannes zur Untersuchung und Erledigung verschiedener Straffachen, welche einen Briefter an der Rirche zu Malaga, den dortigen Bischof Januarius und den Bischof Stephanus betrafen, nach Spanien fandte. ertheilte er feinem Delegaten eine besondere Inftruction über das zu beobachtende Verfahren. Der Bapft verweist in derselben unter genauer Anführung von Buch und Titel auf die Juftinianischen Gesethucher und citirt wörtlich eine Bandectenstelle, mehrerer Stellen aus dem Coder, fowie zwei aus ben Novellen 1).

Hienach waren die Normen des römischen Eriminalprocessies im Laufe des fünften und sechsten Jahrh. von der Kirche recipirt worden und hatten in ihren Gerichten

<sup>1)</sup> Epist. L. XIII. ep. 45. Auch in civilrechtlichen Angelegenheiten berückfichtigt Gregor bas römische Recht und entscheidet nach ben Bestimmungen desselben 3. B. Epist. L. IX. ep. 7; XIII. ep. 3. 4.

#### förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 15

gefetliche Geltung erlangt. Benn nun, wie oben gezeigt wurde, genau in diefelbe Zeit die Einführung der forperlichen Züchtigung fällt, fo dürfte fich diefes Zusammentreffen nicht anders als durch die Annahme erklären laffen, baß die im römischen Rechte vielgenannte und in den burgerlichen Gerichten häufig gebrauchte Strafe gleichzeitig mit dem römischen Brocegverfahren in die Rirche berübergenommen und auf straffällige Cleriter angewendet worden fei. Letteres tonnte um fo weniger einem Bedenten unterliegen. als die classifch gebildeten und der römischen Geschichte tundigen Bifchöfe miffen mußten, daß ichon die beidnischen Briefter bei Dienstvergehen, bei Ungehorsam gegen ihre Borgefetten, und namentlich die vestalischen Jungfrauen, welche durch Nachlässigiafeit das ihrer Obhut anvertraute beilige Reuer hatten ausgehen laffen, mit förperlicher Buchtigung bestraft zu werden pflegten 1). Diefe geschichtliche Thatsache war in firchlichen Rreisen wohlbekannt und lebte noch lange in der Erinnerung fort, wie denn Baulus Diaconus zur Zeit Carls d. Gr. in feiner Epitome, die er von dem Berte des römischen Grammatifers Bompejus Feftus "de verborum significatione" verauftaltete, jenes Strafverfahrens gegen die Bestalinnen ausdrücklich Ermähnung thut 2). Die Berechtigung, das römische Recht als bie Quelle ber förperlichen Buchtigung bes chriftlichen Clerus anzusehen, ergiebt fich unmittelbar und zweifellos aus bem Umftande, daß schließlich das römische Recht felbit

<sup>1)</sup> Bgl. Rein, Das Eriminalrecht ber Römer von Romulus bis auf Juftinianus, S. 699 f.

<sup>2)</sup> Paulus Diaconus, Excerpta ex lib. Pomp. Festi, s. v. Ignis, ed. Müller, p. 106: »Ignis Vestae si quando interstinctus esset, virgines verberibus afficiebantur a pontifice.«

die "verberatio" auf die Cleriker übertrug oder vielmehr die innerhalb der Kirche bereits vor sich gegangene Uebertragung als vollendete Thatsache voraussest und anerkennt. Wenn Priester und Diacone, verordnet Justinian, in Geld= angelegenheiten vor Gericht falsches Zeugniß abgelegt haben, so genügt statt der Züchtigung dreijährlge Suspension und Verweisung in ein Kloster; in Eriminalsachen dagegen hat falsches Zeugniß die Deposition und Bestrasung nach den bestehenden bürgerlichen Geseten zur Folge. Die Mino= risten aber sollen wegen falschen Zeugnisses sowohl in Civilals Eriminalsachen neben der Amtsentsetung auch noch mit Schlägen bestrast werden <sup>1</sup>).

Da geschichtlich feststeht, daß das tirchliche Strafverfahren am römischen Criminalproceß sich entwickelte und alle wesentlichen Formen deffelben recipierte, jo ertlärt fich bie förperliche Züchtigung der Clerifer, folange bie Rirche im römischen Reiche lebte, fehr einfach und natürlich : mit den übrigen criminalrechtlichen Infti= tutionen wurde auch diefe Strafe auf den Boden der Rirche verpflanzt. Aber die Concilien von Bannes, Agde, Epaon, Arles, Macon und Narbonne, welche die verberatio clericorum zuerft erwähnen und deren gesetzlichen Beftand bezeugen, gehören fämmtlich den germanifchen Staaten an, die nach den Stürmen der Bölferwanderung in den vormals römischen Brovinzen sich gebildet hatten. Wie ist Die Strafe zu diefen Bölfern gekommen und auf welche Beife läßt fich ihr Borhandenfein erflären?

1) Novella CXXIII. c. 20: ... reliquos autem omnes in aliis etiam ecclesiasticis ordinibus constitutos, si falsum testimonium cujuslibet causae, sive pecuniariae sive criminalis, dixisse convincantur, non solum ecclesiastico officio repelli, sed etiam verberibus subdi.«

#### körperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Clerifer. 17

Wir glauben auch hier den Ausgangspunkt und bie Quelle derfelben im romifchen Rechte fuchen au follen. 2016 bie beutichen Bolfsftämme auf römischem Boben fich niedergelaffen und Staaten gegründet hatten, lebten fie mit und neben ber dafelbft zurückgebliebenen römischen Bevölferung. Die Sieger, weit entfernt, den Befiegten die mitgebrachten germanischen Rechtsgewohnheiten und Gefete aufbrängen au wollen, ließen diefelben vielmehr im ungeftörten Befite ihrer alten Inftitutionen und gestatteten ihnen, wie bisher nach römischem Rechte zu leben. Diefem liberalen und acht staatsmännischen Gedanken gaben einzelne Berricher 1. B. Beftaothentonig Alarich II. und Gundobald, Der König der Burgunder, noch badurch Ausdruck, daß fie für ihre römischen Unterthanen die altrömischen Gesetbücher eigens excerpiren, die Gefete, welche auf die neuen Berhältniffe noch paßten, zusammenstellen und unter dem Da= men Leges Romanae publiciren ließen 1).

Aber das römische Recht, welches in der genannten Weise für die ursprünglichen Landesbewohner, die "Römer", bestehen blieb, überschritt in kurzer Zeit diesen beschränkten Kreis und dehnte seine Herrschaft auch über die dortige Kirche aus. Der Episcopat war aus Familien der alt= römischen Bevölkerung hervorgegangen: die auf den mehr= erwähnten Concilien zu Bannes, Agde, Epaon, Arles, Macon und Narbonne versammelten Bischöfe tragen, wie die Unter= schriften zeigen, fast ohne Ausnahme a Itclassige Na= men; unter den 32 Mitgliedern des ersten Concils zu Or= leans im J. 511 finden sich nur zwei germanische Namen

Theol. Quartalidrift. 1875. I. Seft.

<sup>1)</sup> Stobbe, Geschichte ber beutschen Rechtsquellen, I. 1. S. 13 ff. 65 ff. 113 ff.

— Gilbared und Lithared 1) — und die große ebendaselbst im 3. 549 gefeierte Spnode zählte unter ihren 71 Theil= nehmern nur acht mit germanisch-keltischen namen : Lauto. Arcaius, Febediolus, Leuben, Theudobaud, Gonotiger, Bautaned und Medulf 2). Bas war natürlicher, als daß die ber altrömischen Bevölkerung angehörigen Bischöfe ihr bei= mifches Recht auf Kirche und Clerus, deren Leiter und Richter fie maren. übertrugen und in diefen Rreifen nach Möglichkeit zur Geltung brachten? Aus diefen fleinen Anfängen entwickelte fich allmählig wie von felbft der überaus michtige Grundfat, daß Rirche und Clerus nach römifchem Rechte leben und letteres mußte um fo be= reitwilligere Aufnahme finden, als die beträchtlichen Brivi= legien, welche die ersten chriftlichen Raifer gewährt hatten, badurch für Rirche und Clerus erhalten blieben. Dak im fechsten und den folgenden Jahrhunderten das römische Recht innerhalb der Rirche wirklich als geltendes Recht angesehen und behandelt murde, bemeifen nicht nur die Concilien 3) und Schriffteller 4), welche fich wiederholt auf daffelbe berufen, fowie die Sammlungen und Bufammenftellungen, bie aus den römischen Gesetbüchern zum Gebrauch der Rirche veranstaltet wurden 5), fondern auch der Umftand, baß es in diefer Eigenschaft von Seiten des Staates aus= brücklich anerkannt war 6).

1) Hard. II. p. 1012 sq.

2) Hard. l. c. p. 1448 sq.

3) Conc. Aurel. I. ann. 511. c. 1. Conc. Hispal. ann. 619. c. 1, 2. 3. Conc. Tricass. ann. 887. Lex de sacrilegis. Hard. II. p. 1009. III. p. 557. VI. p. 198.

4) Bei Savigny, Geschichte des römischen Rechts im Mittel= alter, II. S. 279 ff.

5) Richter, Lehrbuch bes Kirchenrechts, Siebente Aufl. S. 105 f. 6) Lex Ripuar. Tit. 58. c. 1: ». . secundum legem Roförperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 19

3

)

Wenn hienach in den neugegründeten germanischen Staaten das römische Recht als Recht der Kirche und des Elerns in lebendiger Uebung war, so wird die daselbst vorkommende Strafe der körperlichen Züchtigung der Eleriker ihre natürlichste Erklärung in der Annahme finden, daß dieselbe auch hier dem römischen Rechte entnommen und auf den Elerus übertragen worden sei, eine Aunahme, die noch einen wesentlichen Stützpunkt in der Thatsache findet, daß die genannte Strafe auch in die Legos Romanae, welche die Könige für die eingeborne Bevölkerung aus den römischen Gesetzbüchern hatten zusammenstellen lassen, herübergenommen und in practische Wirksamkeit gesetzt wurde <sup>1</sup>).

Daß die körperliche Züchtigung der Cleriker im römischen Rechte ihre Quelle habe, dürfte mit verstärkter Wahrschein= lichkeit noch aus folgenden Erwägungen sich ergeben :

1. Es war Grundsatz des römischen Rechts, bei gleicher Schuld die Humiliores härter zu strafen als die Honestiores <sup>2</sup>) und insbesonders da, wo die erstern mit kör= perlicher Züchtigung belegt wurden, bei den Honestiores an die Stelle derselben das Exil, eine Gelb- oder sonstige

manam, qua ecclesia vivit.« Leges. Longobard. Ludovici Pii, c. 55: »Ut omnis ordo ecclesiarum secundum Romanam legem vivat et sic inquirantur et defendantur res ecclesiasticae, ut emphyteusis unde damnum patiuntur, non observetur, sed secundum legem Romanam destruatur.« Walter, Corp. jur. German. I. p. 180. III. p. 636. Andere Stellen bei Savigny, a. a. D. I. S. 141-143.

1) Lex Roman. Wisigoth. L. 1 de famosis libellis 9. 24. Edit. Haenel, p. 196. Lex Roman. Curiens. L. I. c. 10; VIII. c. 1; IX. c. 1. 22. 24. Walter, l. c. III. p. 693. 719. 724. 728.

2) Geib, Lehrbuch bes beutschen Strafrechts, I. S. 111 f.

2\*

#### Rober,

Strafe treten zu lassen <sup>1</sup>). Denselben Unterschied macht bas tirchliche Recht zwischen Minoristen und Majoristen: bie körperliche Züchtigung trifft fast durchgängig bloß die niedern Eleriker, während die höhern bei denselben Ber= gehen mit Gefängniß<sup>2</sup>), Ercommunication<sup>3</sup>), Entziehung der Einkünste<sup>4</sup>) oder mit Amtsentsettsgung<sup>5</sup>) bestraft werden.

2. Vom römischen Rechte wurde die körperliche Züchtigung häufig zur Verschärfung anderer Strafen gebraucht und benselben vorausgeschickt z. B. der Enthauptung <sup>6</sup>), dem Lebendigverbrennen <sup>7</sup>), dem Säcken (poena culei bei Parriciden) <sup>8</sup>), der Kreuzigung <sup>9</sup>), der Abführung in die Bergwerke <sup>10</sup>), dem Exil <sup>11</sup>), der Deportation <sup>12</sup>), Relegation <sup>13</sup>), und dem Gefängniß <sup>14</sup>). Die gleiche Stellung nahm die Geißelung vielsach auch im kirchlichen Rechte ein. Gregor d. G. ließ sie bei jenem Subdiacon, welcher sich der Calumnie schuldig gemacht hatte, dem Exil <sup>15</sup>) — und

1) L. 1. Cod. Theod. de medicis. 13. 3. L. 5. de episcop. 16. 2: L. 45 Dig. de injur. 47. 10. L. 2 Dig. de termin. mot. 47. 21. L. 10. 28. § 2 Dig. de poenis 48. 19.

2) Conc. Matiscon. ann. 581. c. 8.

3) Conc. Venetic. ann. 465. c. 13.

4) Conc. Narbon. ann. 589. c. 13.

5) Conc. Metens. ann. 753. c. 2.

6) Livius, L. II. c. 5; VII. 19; VIII. 32; X. 1; XXVIII. 29.

7) L. 9. Dig. de incend. 47. 9.

8) L. 9. Dig. de leg. Pompej. de parricid. 48. 9.

9) Livius, L. XXXIII. c. 36. Matth. XXVII. 26.

10) L. unic. Cod. Theod. de his, qui potent. nomin. 2. 14. L. 40. eod. de haeret. 16. 5; L. 4. § 1 Dig. de incend. 47. 9.

11) L. 43. 54. 57. Cod. Theod. de haeret. 16. 5.

12) L. 21. Cod. Theod. de pistor. 14. 3. L. 21 eod. de haeret. 16. 5.

13) L. 4. § 1 Dig. de incend. 47. 9.

14) Actor. XVI. 22. 23.

15) Gregor. Epist. L. XI. ep. 71.

#### förperliche Züchtigung als Strasmittel gegen Cleriker. 21

bei dem gleichfalls schon oben erwähnten wegen Zauberei und Apostassie verurtheilten Eleriker der öffentlichen Buße vorausgehen <sup>1</sup>); die erste deutsche Nationalspnode belegte unzüchtige Priester und sonstige Eleriker nach vorausgegangener Beißelung mit Gefängniß<sup>2</sup>) und Ehrodegangs Regel bestraft schwere Vergehen an Canonikern mit körperlicher Züch= tigung, welcher Gefängniß oder Exil nachfolgen soll<sup>3</sup>).

Die Strafe der Fuftigation aus dem römischen Rechte in die Kirche der germanischen Bölker zu verpflanzen, konnte um so weniger Bedenken erregen, als dieses Zuchtmittel dem nationalen Rechte der deutschen Stämme von Alters her wohlbekannt und bei ihren Gerichten in ununterbrochener Uebung war. Die Rechtsbücher der falischen Franken <sup>4</sup>), der Alemannen <sup>5</sup>), Baiern <sup>6</sup>), Burgunder <sup>7</sup>), Westgothen <sup>8</sup>), Churchätier <sup>9</sup>), sowie die Capitularien der fränkischen Könige <sup>10</sup>) erwähnen der flagellatio sehr häufig und

2) Conc. German. ann. 742. c. 6. Hard. III. p. 1921.

3) Regula Chrodogang. c. 15. Walter, Fontes, p. 29.

4) Lex Salica, XIII. 1; XXIX. 6; XLIII. 1. 4. 7. Walter, Corp. jur. German. I. p. 23. 42. 56 sq.

5) Lex Alamann. XXXVIII. 2. Walter, l. c. p. 211. 6) Lex Baiuvar. VI. II. 2. 3; VIII. VI; XI. I. 2, IV. 3. Walter, p. 262. 267. 273 sq.

7) Lex Burgund. IV. 4-7; V. 5. Walter, p. 306 sq. 8) Lex Wisigoth. III. IV. 14-18; VI. IV. 1-5. 7. 6; VIII. I. 3-6. 9-12. Walter, p. 481. 545. 575.

9) Remedius, Capit. c. 4. 7. 8. Bei Haenel, Lex Roman. Wisigoth. p. 456.

 Capitular. Compend. v. J. 757. c. 19. Capit. II. Carol. M. v. J. 805. c. 10. Carol. Calv. Edict. Pistens.
 J. 864. c. 15-17. 20. 23. 24. Capit. Lothar. I. Tit. IV.
 c. 6. Walter, II. p. 51. 205; III. p. 143 sqq. 259 sq.

<sup>1)</sup> Epist. L. IV. ep. 27.

machen von ihr den ausgiedigkten Gebrauch <sup>1</sup>). Auch darin ftimmen die Bolksrechte mit der römischen Gesetzgebung und der ihr entnommenen firchlichen Disciplin überein, daß, während die Honestiores mit andern (gewöhnlich Geld=) Strafen belegt werden, die körperliche Züchtigung nur auf die Unfreien oder doch nur auf Personen der niedersten Stände Anwendung findet <sup>2</sup>). Ebenso besteht in dem zweiten der oben erwähnten Punkte vollständige Conformität: die körperliche Züchtigung wird als Verschärfung anderer Strafen verwendet, indem sie denselben entweder vorausgeht oder nachsfolgt <sup>3</sup>). —

Haben unfere bisherigen Ausführungen dargethan, daß die körperliche Züchtigung der Cleriker feit dem fünften Jahrhundert allgemein in Uebung war, so gelangen wir zu der weitern Frage: wie konnte die Kirche die schafe unter ihre gegen den Clerus gerichteten Zuchtmittel auf= nehmen, eine Strafe, die nach römischem <sup>4</sup>) wie nach ger= manischem <sup>5</sup>) Rechte schimpflich war und die Mackel der

1) Fünfzig, hundert, zweihundert Streiche find keine Seltenheit felbft breihundert kommen vor 3. B. Lex Burgund. IV. 4. Lex Wisigoth. Ill. IV. 17. Walter, 1. p. 306. 482.

2) Lex Wisigoth. VIII. III. 14: »Si quis expellenti de frugibus pecora excusserit: si honestior est forte persona, det solidos 5... Si certe humilioris loci persona fuerit et non habuerit unde componat, 50 flagella suscipiat.« Walter, I, p. 585. Cfr. Lex Alamann. XXXVIII. 2-4. Baiuvar. XI. I. 1. 2; IV. 2. 3. Burgund. IV. 4-7. V. 1-5.

3) Lex Wisigoth. VI. II. 3. Remedius, Capit. c. 4. Liutprandi Legg. VI. 79. Walter, I. p. 790.

4) L. 28. § 1. Dig. de poenis. 48. 19. L. 12. Dig. de decur. 50. 2. L. 5. § 2. Dig. de extraordin. cognit. 50. 13. L. 16. Cod. ex quibus caus. infamia irrogat. 2. 12. Bgl. Rein, a. a. O. S. 915 f.

5) Lex Wisigoth. III. II. 1. Walter, I. p. 474. Bgl. Grimm, Deutsche Rechtsalterthümer, S. 704.

Infamie aufdrückte? Galten damals die Priefter nicht mehr, wie ehedem <sup>1</sup>), als die erhabenen Bermittler zwischen Gott und den Menschen, ausgerüftet mit einer Macht und Bürde, die sie, obwohl Menschen, den Engeln gleichstellt? Wie konnte die Gesetzgebung in einer Zeit, in welcher sie der Laienwelt wiederholt und dringend ihre Pflicht, die Eleriker zu ehren, einschärfte<sup>2</sup>), selbst nach einem Strafmittel greifen, welches entehrend und nur geeignet war, das An= sehen des Elerus in den Augen des Bolkes aufs Tiefste heradzudrücken?

Bei Beurtheilung dieser Verhältnisse ist in erster Linie zu beachten, daß die Strafe, wie bereits bemerkt wurde, fast ausschließlich nur den Minoristen angedroht war. Regelmäßig werden die letztern von den Canones den Majoristen gegenübergestellt: quod juniores clerici si praesumpserint, vapulabunt, si junior fecerit, disciplina corrigatur<sup>3</sup>), si aetas permiserit, si qualitas personae verberari siverit<sup>44</sup>) — oder die Scsetze stellen die Züchtigung einer andern Strafe entgegen und verlangen, daß bei deren Anwendung verfahren werde "ut ordo patitur"<sup>5</sup>). Nun stand aber damals die weitaus überwiegende Mehr-

6

3) Conc. Epson. cit. c. 15. Conc. Arelat. cit. c. 6.

4) Conc. Aquisgran. ann. 817. L. I. c. 134. Hard. IV. p. 1140 sq.

Digitized by Google

5) Conc. Venet. cit. c. 13. Agath. cit. c. 41.

23

<sup>1)</sup> Chrysostomus, De sacerdot. L. III. c. 4.

<sup>2)</sup> Conc. Matiscon. II. ann. 585. c. 15. Hard. III. p. 464. Conc. Paris. ann. 829. L. III. c. 8. 9. Conc. Aquisgran. ann. 836. De vita et doctrina inferior. ordin. c. 10. Conc. ad Theodon. Villam. ann. 844. c. 6. Hard. IV. p. 1354. 1397. 1470. Conc. Mogunt. ann. 847. Praefat. Hard. V. p. 5 sq.

zahl der niedern Cleriker in einem noch fehr jugendlichen Lebensalter. Die ordines minores - zu welchen auch der Subdiaconat gehörte 1) — galten als bloße Vorschule für den Empfang der höhern Beihen und während die lets= tern das reifere Mannesalter erforderten, mar die Rirche beftrebt, jene Borbereitung fo frühe als möglich beginnen ju laffen. Bie die Bapfte Siricius und Bofimus bezeugen, murben die für den Dienst der Rirche bestimmten Rnaben noch vor dem Eintritte der Bubertätsjahre getauft und zu Lectoren geweiht 2). Auf dem gleichen Standpunkte fteht das dritte Concil von Carthago 8). Bictor, Bifchof von Bita, berichtet in feiner Geschichte der Verfolgung der Catholiken in Afrika von zwölf jungen Clerikern (Infantuli), welche die von den Bandalen ihnen bereiteten Marter und Qualen mit ungebeugtem Heldenmuthe erduldet und fich allgemeine Bewunderung erworben haben 4). Das zweite Concil von Toledo verordnet, daß die in ihrer früheften Rindheit von den Eltern der Rirche dargebrachten Rnaben alsbald die Tonfur ober die Weihe zum Lector empfangen

1) Gregor. M. Epist. L. I. ep. 44: »Eos autem subdiaconos, qui post prohibitionem factam se a suis uxoribus continere noluerint, nolumus pervenire ad sacrum ordinem.«

2) Siricius, Epist. ad Himerium Tarraconens. c. 9: »Quicumque se vovit ecclesiae obsequiis a sua infantia, ante pubertatis annos baptizari et lectorum debet ministerio sociari«. Zosimus, Ep. ad Hesychium Salonit. c. 3: »Si ab infantia ecclesiasticis ministeriis nomen dederit, inter lectores usque ad vicesimum aetatis annum continuata observatione perduret.« Hard. I. p. 850. 1234.

3) Conc. Carthag. III. ann. 397. c. 19: >Placuit, ut lectores, cum ad annos pubertatis venerint, cogantur aut uxores ducere aut continentiam profiteri.« Hard. l. c. p. 963.

4) Victor Vitens., De persecut. Vandalic. L. V. c. 9.

.

und dann unter der unmittelbaren Aufficht des Bifchofs in deffen Wohnung unterrichtet werden sollen 1). Auf der fünften allgemeinen Spnode zu Constantinopel im R. 553 murden die Acten des furz vorher zu Mopsveftig ab= gehaltenen Concils verlesen. In denselben erklärte ein Briefter, Namens Thomas, er fei jest fechzig Jahre alt und habe davon fünf und fünfzig im Clerus zugebracht, gleichwohl tonne er fich nicht erinnern 2) 2c. Wie diefer Briefter noch als unmündiges Rind in den Clerus aufgenommen worden war, so redet ungefähr ein Jahrhundert später ein Concil zu Toledo von der bisher in Spanien allgemein beftandenen Sitte, Rinder und Rnaben fogar ju Diaconen zu weihen 8). Diese wenigen Beispiele dürften hinlänglich beweisen, daß die "clerici juniores" Anaben waren, welche die Schule besuchten und sich auf den eigentlichen Dienst der Rirche erft vorbereiteten : die Strafe der förperlichen Züchtigung, deren Anwendung die Canones vorichreiben, ift daher lediglich unter dem Gefichtspunkte der Bädagogik aufzufassen 4) und konnte damals so wenig als

1) Conc. Toletan. II. ann. 531. c. 1: »De his, quos voluntas parentum a primis infantiae annis clericatus officio manciparit, statuimus observandum, ut mox cum detonsi vel ministerio lectorum contraditi fuerint, in domo ecclesiae sub episcopali praesentia a praeposito sibi debeant erudiri.« Hard. II. p. 1139.

2) Conc. Constantinopol. Collat. V: »Thomas presbyter dixit: Sexaginta annorum sum, domine; habeo autem in clero, licet peccator sim, quinquaginta quinque annos et non scio neque audivi cet.« Hard. III. p. 127.

3) Conc. Toletan. IV. ann. 633. c. 20: Nos et divinae legis et conciliorum praecepti immemores *infantes et pueros* Levitas fecimus ante legitimam actatem, ante experientiam vitae; ideoque ne ulterius fiat a nobis cet. « Hard. l. c. p. 585.

4) »Si aetas permiserit, congrua ei verberum adhibeatur

heutzutage die persönliche Ehre des Betroffenen herabmin= dern oder das Anfehen des "Clerus" in den Augen des Bolkes beeinträchtigen.

Freilich ift nicht anzunehmen, das Alle, welche fich dem Dienste der Kirche widmen wollten, bereits in fo früher Jugendzeit die niedern Weihen erlangt haben, vielmehr fpricht die Wahrscheinlichkeit dafür, daß die Minoristen auch eine beträchtliche Ungahl gereifter Männer zu Mitgliedern gezählt haben. Die oben ermähnten Beispiele von förperlicher Züchtigung, welche fich bei Gregor d. G. finden, liefern hiefür einen sprechenden Beleg. Der Subdigcon. welcher sich der Calumnie schuldig gemacht hatte, sowie jener Cleriker, der mit Zauberei fich abgegeben, in den Laien= ftand zurückgetreten und nach Afrika geflohen war, dürften die Anabenjahre längst hinter sich gehabt haben. Aber ae= rade diese beiden Fälle zeigen, daß durch die Anmendung der genannten Körperstrafe weder die versönliche Ehre noch das Anfehen des Clerus geschädigt murde: der Calumniator empfieng die Züchtigung erft, nachdem er feines Amtes und feiner Bürde entkleidet war und an eigener Ehre konnte er nichts mehr verlieren, weil das Verbrechen, welches er be= gangen, nach den bestehenden Gesethen 1) ohnehin die 3n= famie im Gefolge hatte; was aber den flüchtigen Zauberer betrifft, so hatte er freiwillig das geistliche Rleid abgelegt und der "vita laica" sich zugemendet, gehörte alfo dem Clerus überhaupt nicht mehr an.

castigatio, quibus *utpote filius* verberetur.« Conc. Aquisgran. ann. 817. L. I. c. 134.

 $\mathbf{26}$ 

<sup>1)</sup> L. 1. 4. § 4. Dig. de his, qui notantur infam. 3. 2; L. 8. Cod. de calumniator. 9. 46. Bgl. Rein, a. a. O. S. 807 ff. 916.

förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 27

Indeffen auch da, wo berartige Berhältniffe nicht obwalteten, icheint nach der Anschauung, welche die Rirche von den ordines minores hatte, durch die Züchtigung eines Minoristen weder ber Heiligkeit ber Beihen noch ber 21chtung des geiftlichen Standes jonderlicher Abbruch gethan worden zu fein. Ginen Sclaven oder Leibeigenen, ber ohne Bormiffen feines gerrn orbinirt worden mar, gab bie Rirche auf die Reclamation des letteren nie mehr gurud, wenn er bereits ben Diaconat ober Bresbyterat empfangen hatte, er blieb unbedingt in ihrem Dienste und für Schadloshaltung feines frühern Gigenthumers murbe in irgend einer Deife Sorge getragen 1). hatte aber der Sclave oder Leibeigene blog eine niedere Beihe empfangen, fo wurde feiner fofortigen Burudaabe nicht das geringste Sinbernift entgegengesett 2). Demnach ftanden die clorici minorum ordinum weit unter ben Majoriften, ihre Werthschätzung war eine viel geringere und mahrend die Rirche die Auslieferung eines Unfreien, der Diacon oder Presbyter geworden mar, verweigerte, trug fie tein Bedenten. ben Minoristen in die Schmach der Sclaverei zurlichzugeben, weit entfernt von der Besorgniß, der Geweihte möchte in

2) Dieß würde schon aus dem Umstande folgen, daß die Concilien bloß die Restitution eines Preschyters oder Diacons verweigern, die Minoristen aber mit gänzlichem Stillschweigen übergehen und ebendamit andeuten, der Zurückgabe derselben stehe Richts im Wege. Indessen wird Letzteres auch positiv ausgesprochen — c. 9. 10. Dist. LIV.

<sup>1)</sup> Conc. Aurel. I. ann. 511. c. 8: »Si servus, absente aut nesciente domino et episcopo sciente quod servus sit, ant diaconus aut presbyter fuerit ordinatus, ipso in clericatus officio permanente, episcopus eum domino dupli satisfactione compenset.« Hard. II. p. 1010. Cfr. Conc. Wormat. ann. 868. c. 40. Hard. V. p. 743.

ber niedrigen Stellung, welche er wieder einzunehmen ge= nöthigt murde, die eigene oder des geiftlichen Standes Ehre beeinträchtigen. Sollte es nicht auch mit ber förperlichen Rüchtlaung eines Minoristen die gleiche Bewandtniß gehabt haben? Bu bemfelben Refultate führt eine nähere Ermäaung des germanischen Bergeldes, der compositio homicidii, des Geldes, welches der Mörder an die Familie des Ermorderten zu entrichten hatte, um fich von der Blutrache loszutaufen. Die deutschen Boltsrechte übertrugen diefes uralte Institut auch auf den Clerus in der Absicht, Leib und Leben feiner Mitglieder gegen Frevel und Gewaltthat ficher zu ftellen. Aber die Werthbestimmungen maren je nach der Stufe, welche der Einzelne in der Bierarchie einnahm, wesentlich verschieden. Während der Bischof burchschnittlich dem Berzog, der Briefter dem Grafen gleich= geftellt und dem Digcon mindeftens der doppelte Werth eines freien Mannes zuertannt wurde, erhielten die Minoriften ledialich die Composition ihres Standes - als Rnecht, als Litus, als Freier 1). Die Beihe murde alfo bei ihnen gar nicht berücksichtigt, fie äußerte auf die fociale Stellung keinen Einfluß: der Minorist blieb nach feiner Ordination, was er vorher gewesen war, sein firchlicher

<sup>1)</sup> Lex Ripuar. XXXVI. 5: »Si quis clericum interfecerit, juxta quod nativitàs ejus fuit, ita componatur. Si servus, sicut servum. Si regius aut ecclesiasticus, sicut alium regium aut ecclesiasticum. Si litus, sicut litum. Si liber, sicut alium ingenuum cum ducentis solidis componat.« Lex Alamann. XVI. 1: »Clerici autem, sicut ceteri parentes eorum, ita componantur«. Walter, I. p. 174. 204. Daß »clerici« in beiden Stellen die Minoristen bebeuten, zeigt der Zusammenhang, in= bem die Majoristen unter Anführung des jeweiligen Ordo speciell hervorgehoben werden.

Rang tam nicht in Betracht. Wenn er nun als einfacher Laie mit körperlicher Züchtigung bedacht werden konnte, welches Hinderniß stand entgegen, ihn auch als Cleriker derselben zu unterstellen und wenn es geschah, was hatte die Strafe mit seiner persönlichen und des geistlichen Standes Ehre zu schaffen ?

Böllig anders würde fich die Sache gestalten, wenn feststünde, daß die Strafe auf die Minoristen nicht befchränkt gemesen, fondern auch auf die Dajoriften ausgedehnt worden sei. Dieß war in der That der Fall und der Beweis ift unschwer zu führen. Das Concil von Braga im 3. 675 verbietet den Bifchöfen aufs Eindringlichste, gegen Bresbyter, Aebte und Diacone vom Rechte der förperlichen Züchtigung, wie bisher oft geschehen, willfürlichen und böswilligen Gebrauch zu machen : nur bei schwerern Bergehen dürfen auch diese "honorati subditi", die "honorabilia (praelati) membra" mit der genannten Strafe belegt werden 1). Die erste deutsche Nationalspnode unter König Carlmann und dem hl. Bonifaz bedroht geweihte Briefter, welche in Unteufchheit verfallen, mit Gefängniß und schwerer förperlicher Züchtigung 2). Die Regel Chrodegangs, welche bald nach ihrer Abfaffung allge= mein eingeführt wurde und Jahrhunderte lang das Leben der Geiftlichkeit beherrschte, macht ba, wo sie von der "corporalis disciplina" redet, nie einen Unterichied zwischen

<sup>1)</sup> Conc. Bracar. c. 7: ».. Et ideo qui gradus jam ecclesiasticos meruerunt, id est presbyteri, abbates sive levitae, *excepto gravioribus et mortalibus culpis*, nullis debent verberibus subjacere. Non est dignum cet.« Hard. III. p. 1035.

<sup>2)</sup> Conc. German. ann. 742. c. 6: ». . Et si ordinatus presbyter sit, duos annos in carcere permaneat et antea flagellatus et scorticatus videatur. Hard. l. c. p. 1921.

höhern und niedern Clerikern <sup>1</sup>). Das achte Capitel 3. B., in welchem "omnis clerus canonicus" verpflichtet wird, täglich im Capitulum zu erscheinen, gestattet den Borge= setzten, gegen die Säumigen, wenn nöthig, mit körperlicher Züchtigung vorzugehen und um gleichsam keinen Zweifel bestehen zu lassen, dass auch Priester gemeint seinen, wird beigefügt, an Sonntagen haben sich die Eleriker parati cum planetis vel vestimentis officialibus" im Capitel ein= zussinden <sup>2</sup>).

Wenn es demnach geschichtliche Thatsache ist, daß die Majoristen gegenüber der körperlichen Züchtigung keinerlei Exemtion genossen, sondern von derselben, wenn auch sel= tener und nur bei schweren Verschlungen, gleich ihren niedern oder jüngern Genossen betroffen wurden, so ist die Frage: wie konnte die Kirche für angemessen erachten, die schimpfliche Strafe auch auf diese Kreise auszudehnen, einer nähern Erörterung zu unterstellen und wir glauben, daß die Verhältnisse jener Zeiten für das auffallend und räthselhast scheinende Factum ausreichende Erklärungsgründe bieten.

Bor Allem ift zu beachten, daß damals viele Cleriker, hohe wie niedere, dem Stande der Leibeigenen angehörten. In den germanischen Staaten waren alle freien Männer zum Kriegsdienste verpflichtet und wer aus ihnen

2) Die Planeta war bas officielle Rleib bes Presbyters. Conc. Toletan. IV. ann. 633. c. 28: »Episcopus, presbyter aut diaconus, si a gradu suo dejectus a sancta synodo innocens reperiatur, non potest esse quod fuerat, nisi gradus amissos recipiat coram altario de manu episcoporum: si episcopus est, orarium, annulum et baculum, si *presbyter*, orarium et *planetam*, si diaconus, orarium et albam cet«. Hard. l. c. p. 586.



<sup>1)</sup> Reg. Chrodogang. c. 8. 14. 15. 25.

#### körperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 31

in den geiftlichen Stand treten wollte, bedurfte der ausdrücklichen Erlaubniß des Königs 1). Nehmen wir biezu noch die Hochachtung, welche der freie Germane für das Briesterthum hegte und welche ihn abhielt, in einen Stand zu treten, dessen Bflichten — namentlich die der Ehelofiakeit -- ihm allzuschwer erschienen 2), fo kann es für uns nichts Befremdendes haben, menn wir die Rirche, um den Clerus zu ergänzen, auf die "servi" zurückgreifen und Mitgliedern diefer niedrig stehenden Classe bie Weihen ertheilen feben 3). 3a manche Bischöfe giengen fo weit, daß sie Freie, die zum Eintritt in den geiftlichen Stand bereit waren, absichtlich fernhielten und nur Unfreie aufnahmen, um einen nach allen Seiten unterwürfigen und fügsamen Clerus zu gewinnen. Chrodegang beflagt diese Ausschließlichkeit aufs Lebhafteste und bittet die Bifchöfe um Abhilfe 4). Carl d. G. juchte den Migftand burch den Befehl zu mildern, daß in die Dom- und Rlofterschulen, in welchen die fünftigen Clerifer ihren Unter-

1) Conc. Aurel. I. ann. 511. c. 4: ... observandum esse decrevimus, ut nullus saecularium ad clericatus officium praesumatur, *nisi aut cum regis jussione* aut cum judicis voluntate.« Hard. II. p. 1009. Capit. Caroli M. ann. 805. c. 15: »De liberis hominibus qui ad servitium Dei se tradere volunt, ut prius hoc non faciant quam a nobis licentiam postulent.« Walter, II. p. 206.

2) Möhler, Gesammelte Schriften und Auffätze. II. S. 115.

3) Conc. Toletan. IV. ann. 633. c. 74: >De famulis ecclesiae presbyteros et diaconos per parochias constituere liceat, quos tamen vitae rectitudo et probitas morum commendat.« Conc. Toletan. IX. ann. 655. c. 11: >Qui ex familiis ecclesiae servituri devocantur in clerum, ab episcopis suis necesse est percipiant libertatis donum.« Hard. III. p. 592. 975.

4) Chrodogangi Regula, c. 5. Bei D'Achery, Spicileg. I. p. 566 sq.

Digitized by Google

į

richt erhielten, nicht bloß Knaben aus dem Stande der Unfreien, sondern auch Freigeborne aufgenommen werden 4). Indeffen scheint die wohlberechtigte Reaction gegen die weitverbreitete und tiefareifende Unsitte nicht fehr mirtfam ge= wesen zu fein, menigstens finden mir noch unter Ludmig dem Frommen zahlreiche Bischöfe und viele angesehene hofbedienstete, welche dem Stande der "vilissimorum servorum" angehörten 2). Aber fei dem, wie ihm wolle, foviel ift jedenfalls gemiß, daß jene aus den Leibeigenen entnommenen Cleriker, auch wenn fie die höhern Beihen empfangen hatten, in einer Lage fich befanden, die feineswegs beneidenswerth war. Zwar bestand tirchlicherseits die Borfchrift, daß Unfreie nur ordinirt werdin dürfen. nach= dem ihnen die Freiheit geschenkt worden, aber die Manu= mission war oft mehr Schein und bloße Formalität als ernstgemeinte Birklichkeit, der Ordinirte galt nach wie vor als Unfreier und erfuhr eine diefer Auffassung entsprechende Behandlung. Bei Schenkungen z. B. giengen Geistliche wie andere Leibeigene gleichsam als dingliche Zubehör an den neuen Befiger über 3) und auf den Burgen der ades ligen Grundherrn mußten fie fich, ohne daß ihre geiftliche Bürde auch nur einigermaßen berücksichtigt worden mare, Dienstleiftungen unterziehen, welche ihrem frühern Stande und ihrer jezigen Unmiffenheit und Schlechtigkeit vollftändig entsprachen. Agobard, Erzbischof von Lyon († 840), der fich felbst aus dem niedrigften Stande zu einem der bedeutendsten Brälaten des Reiches emporgeschwungen hatte,

1) Capit. Caroli v. 3. 789. c. 70. Walter, II. p. 95.



<sup>2)</sup> Theganus, De gestis Ludovici Pii bei Du Chesne, Scriptor. hist. Franc. T. II. p. 279 sqq.

<sup>3)</sup> Schannat, Corpus tradit. Fuldens. p. 118. n. 257.

jcildert diese unwürdigen Berhältnisse einläßlich und mit den lebhafteften Farben <sup>1</sup>). Bei der allgemeinen Mißachtung nun, in welcher solche Eleriker theils wegen ihrer Abstammung theils in Folge persönlicher Nichtswürdigkeit standen, tann die körperliche Züchtigung, welche bei schwerern Berschlungen die kirchliche Strafgewalt ihnen zuerkannte, gewiß nicht befremden und wenn berichtet wird, die Bischöfe haben hauptsächlich deswegen nur Leibeigene in den Elerus auf= genommen, um den leztern durch die Furcht vor Schlägen oder vor der Zurückversezung in die alte Sclaverei tyrannisch beherrschen und in absoluter Unterwürfigkeit er= halten zu können <sup>2</sup>), so finden wir darin zwar eine durchaus verwerstläche, aber unter den damaligen Verhältnissen leichterklärliche Bolitik.

Wenn wir im Folgenden von den Clerikern, welche dem Stande der Leibeigenen angehört hatten, absehend unser Augenmerk denjenigen Majoristen zuwenden, die freien Familien entstammten, so waren auch die leztern immerhin Sprößlinge noch völlig ungebildeter Bolksstämme, welche kaum aus den Stürmen der Völkerwanderung hervorge= gangen zu Staaten sich vereinigt und die ersten Wohnsitze gegründet hatten: wie leicht konnte die geringfügigste Ber= anlassung die alte Wildheit, den unbändigen Trotz, die rohe Sinnlichkeit des Barbaren wieder hervorrufen, Weihe und

3) Chrodogang. Regula, l. c.: »Sunt nonnulli, qui tantum ex familia ecclesiastica clericos in sibi commissis congregant ecclesiis et hoc ideo facere videntur, ut si quando eis aliquid incommodum fecerint aut stipendia opportuna subtraxerint, nihil querimoniae contra se objicere praesumant, timentes scilicet, ne aut severissimis verberibus afficiantur aut humanae servituti denuo crudeliter addicantur.«

Theol. Quartalschrift. 1875. I. Seft.

3

Digitized by Google

<sup>2)</sup> Agobardus, De privileg. et jure sacerdot. c. 11.

Bürde und alle Pflichten derfelben vergessen lassen? Baffentragen, Kriegsdieust und Jagd, welchen die damaligen Eleriker mit Leidenschaft oblagen, Beschäftigungen, die ihnen wiederholt und nachdrücklich untersagt werden mußten <sup>1</sup>), vermochten sicherlich die angeborne Rauhheit der Sitten nicht zu mildern. Was lag der strafenden Hand der Kirche näher, als zur körperlichen Züchtigung zu greisen, welche beim Volke von Alters her im Gebrauche und allein geeignet war, auf derlei Gemüther noch Eindruck zu machen?

Unch in wiffenschaftlicher und moralischer Beziehung waren die Cleriker Kinder ihrer Zeit und ihres Bolkes: nach beiden Seiten hin zeichneten sie sich keineswegs vor der Laienwelt in der Weise aus, daß die körperliche Züchtigung als unzulässig und unwürdig hätte erscheinen müssen. Zwar gab es in den Reihen des Clerus wie zu allen Zeiten so auch damals einzelne ausgezeichnete, über das Maß des Gewöhnlichen hoch emporragende Männer, das Lob, welches Augustin der Geistlichkeit seiner unmittelbaren Umgebung spendete<sup>2</sup>), läßt sich ohne Einschränkung auf die germanische Rirche übertragen und es wird noch außerdem gar Mancher in stiller Abgeschiedenheit Großes

1) Conc. German. ann. 742. c. 2. Capit. Caroli M. v. J. 769. c. 1. 3. Capit. v. J. 802. c. 19. Walter, II. p. 53. 163. Conc. Vermeriens. ann. 752. c. 16. Forojuliens. ann. 791. c. 6. Paris. ann. 846. c. 37. Pontigon. ann. 876. c. 9. Hard. III. p. 1992; IV. p. 858. 1489; VI. p. 172.

2) De moribus ecclesiae catholic. c. 32: »Quam multos episcopos, optimos viros sanctissimosque cognovi, quam multos presbyteros, quam multos diaconos et hujnsmodi ministros divinorum sacramentorum, quorum virtus eo mihi mirabilior et majore praedicatione dignior videtur, quo difficilius est, eam in multiplici hominum genere et in ista vita turbulentiore servare.«

# förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 35

gewirkt haben, ohne beachtet worden zu sein, während das Treiben der Schlechten getreulich aufgezeichnet und der Nachwelt überliefert wurde; aber im großen Ganzen stand der damalige Clerus auf einer niedern Stufe der Bildung und Sittlichkeit.

Die miffenschaftlichen Anforderungen mußte die Rirche auf das Auswendigmiffen des Pfalters, der gebräuchlichen humnen und des Taufritus beschränken 1), fie stellte fich zufrieden, wenn die Briefter das Symbolum, das Bater unfer. die Worte und Ceremonien der Meffe und anderer Functionen fich angeeignet hatten und dem Bolte einigermaßen zu erflären vermochten 2). Gleichwohl blieben diefe bescheidenen Ansprüche oft unerfüllt. Biele konnten nicht einmal lefen und die Drohung, es entweder zu lernen oder Amt und Einkommen zu verlieren und als untauglich in ein Rlofter vermiefen zu werden 3), scheint nicht überall den gemünschten Erfolg gehabt zu haben. Bur Beit des bl. Bonifacius war ein Priefter der lateinischen Sprache jo unfundig, daß er die Taufe mit den Worten spendete -baptizo te in nomine Patria et Filia et Spiritua sancta 4), eine andere Formel, die nicht viel beffer ift, er= wähnt Stephan II. in feiner Beantwortung der von den Mönchen eines Rlofters an ihn gestellten Fragepunkte, mofelbst auch von einem Presbyter die Rede ift, der meder das Symbolum, noch das Bater unfer, noch die Bfalmen wußte und ebensowenig ju fagen vermochte, ob er von einem

2) Conc. Cloveshov. ann. 747. c. 10. Hard. l. c. p. 1955.

3) Conc. Narbon. ann. 589. c. 11. Hard. l. c. p. 493.

4) Zacharias Papa, Ep. VI ad Bonifacium episcop. Hard. l. c. p. 1888.

3\*

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Conc. Toletan. VIII. ann. 653. c. 8. Hard. 111. p. 963 sq.

Bischofe geweiht worden fei 1). Carl d. G., durch die Erfahrung belehrt, daß Biele jenes Minimum von Bildung fich anzueignen für überflüffig halten und allen diekfallfigen Bemühungen der Bischöfe beharrlichen Widerstand entgegen= feten. fcbreitet gegen die Säumigen mit Amtsentsetung ein 2) und muß sich begnügen, die althergebrachten, fehr niedrig gegriffenen Anforderungen aufs Neue einzuschärfen 3). Auf dem gleichen Niveau bewegen fich die Fragen, welche nach Regino von Brüm der Bischof bei der Bisitation der Diöcefe an die Briefter in den Pfarreien zu stellen hatte 4). Aber noch Ratherius von Verona († 974) flagt, daß vielen feiner Cleriker das Symbolum unbekannt fei - und ichreibt für die Zukunft bloß vor, jeder Briefter müffe das apostolische und Athanasianische Glaubensbekenntnik, das Bater unfer, die Gebete und den Canon der Meffe auswendig hersagen, die Epistel und das Evangelium wenigstens orbentlich lefen tonnen; die Fähigkeit, die aufgeführten Stücke dem Bolf auch zu erklären, wird gewünscht, aber nicht als absolut nothwendia aefordert 5).

Mit den Kenntnissen und ber missenschaftlichen Bildung des Clerus hielten die Sitten und die Mora= lität gleichen Schritt. In einem Briefe an die Königin Brunehilde schreibt Gregor d. G., es sei ihm von vielen Seiten berichtet worden, daß die Priester des fränkischen Reiches über alle Beschreibung schamlos und lasterhaft leben;

1) Stephanus Pap. II., Responsa, c. 13. 14. Hard. l. c. p. 1987 sq.

2) Capit. v. 3. 769. c. 15. 16. Walter, II. p. 56.

3) Capit. v. 3. 789. c. 68. Walter, p. 94.

4) Regino, De synod. caus. et disciplin. eccles. L. I. Notitia cet. n. 82 sqq. Edit. Wasserschleben, p. 25 sq.

5) Bei D'Achery, Spicileg. I. p. 376. 378. 381.

36

é.

werde nicht in fürzefter Frift ernstlich dagegen eingeschritten. fo müffe über den Staat das Berderben hereinbrechen --"nam causa sunt ruinae populi sacerdotes mali"<sup>1</sup>). Bischof Amandus von Mastricht legte trot der päpstlichen Abmahnung Amt und Würde nieder wegen der Zügellofigfeit feines Clerus, gegen welche er machtlos war 2). Nach den Berichten Gregors von Tours hatte namentlich die Trunksucht in einem schrecklichen Grade um sich ge= Bischof Conius von Bannes betrant sich bis zur ariffen. Unmöglichkeit des Gehens ; ju Baris fturzte er beim Deffelefen mit einem wiehernden Schrei zusammen, betam einen Blutfturz und mußte hinweggetragen werden 8). Droc= tigifil von Soiffons hatte fich durch übermäßiges Trinken um den Verstand gebracht, das Uebel wurde aber nicht der "nimia potatio", fondern den Schwarzkunften des Urchidiacons, den er vom Amte entfernt hatte, zugeschrieben 4). Bischof Cautinus huldigte neben der Habgier fo fehr der Trunksucht, daß er allgemein verabscheut war, gewöhnlich burch vier Männer vom Gelage fortgeschafft werden mußte und sich schlieklich die Epilepsie zuzog 5). Auf dem Concil ju Nachen (836) faffen die Bischöfe den Borfatz - "ut nullus ebrietatis depravatione se aut ministerium suum vilescere faciat" und stellen den Unverbesserlichen ihrer Collegen die Deposition in Aussicht 6). - Sätte fich unter folchen Berhältniffen die niedere Geiftlichkeit vom

1) Gregor. Epist. L. XI. ep. 69.

2) Rettberg, Kirchengeschichte Deutschlands, I. S. 554 f. II. S. 657.

3) Gregor. Turon. Hist. Francor. L. V. c. 41.

4) L. c. L. IX. c. 37.

5) L. IV. c. 12.

6) Conc. Aquisgran. c. 6. Hard. 1V. p. 1892.

Digitized by Google

1

Nationallaster des Vieltrinkens ferngehalten und durch Mäßig= keit hervorgethan, so wäre es in der That ein Wunder ge= wesen. Aber sie ahmte das Beispiel, welches die Vorge= setzen gaben, getreulich nach. Die scharfen Strafen, mit welchen die Concilien <sup>1</sup>) unabläßig den Vachusdienst zu ver= folgen sich genöthigt sahen, beweisen die allgemeine Ver= breitung desselben und die Form, in welcher die Sache von den Elerikern betrieben wurde, erhellt aus dem wiederholten Verbote, bei Gastmählern erotische Lieder zu singen und beim Tanze durch obscöne Körperbewegungen Nergerniß zu geben <sup>2</sup>).

Noch düfterer lauten die nachrichten, welche über die Fleischesfünden der Geiftlichen auf uns gekommen find. Ein Clerifer zu Le Mans, icon längft der Schlemmerei, ber Unzucht und aller Schlechtigkeit ergeben, führt ein Beib aus anständiger Familie in männlicher Kleidung und mit abgeschnittenen Haaren in eine andere Broving, um fich in der Fremde dem Berdacht des Ehebruchs zu entziehen. Die Berwandten, von dem Borgefallenen benachrichtigt, seten ihm nach, werfen ihn in's Gefängniß und verbrennen feine Begleiterin. Er felbst joll fich lostaufen oder gleichfalls dem Tode verfallen. Aus Mitleid erlegt fein Bischof Metherius zwanzig Goldstücke und verschafft ihm die Freiheit. Der Gerettete errichtet eine Schule, der Bischof forgt für Schüler, beschentt ihn mit einigen Grundstücken und auch die Bürger gewinnen wieder Vertrauen. Aber die alte

1) 3. B. Conc. Turon. ann. 460. c. 2. Conc. Venet. ann. 465. c. 13. Conc. Agath. ann. 506. c. 41. Hard. II. p. 794. 798. 1002.

2) Conc. Agath. c. 39. Conc. Autisiodor. ann. 578. c. 40. Hard. III. p. 446.

Leidenschaft erwacht, er verführt die Mutter eines Zöglings, ber Mann und deffen Familie bemächtigen fich feiner, zuchtigen ihn aufs härteste und brohen den Tod. Biederum bietet der Bifchof die rettende Sand. Aber ftatt dankbar ju jein dingt der Buftling in Gemeinschaft mit dem Archi= diacon, den nach der Mitra gelüftet, einen andern Cleriter. welcher den Bischof auf dem Felde erschlagen foll. Der Plan mißlingt, weil der Helfershelfer den Muth nicht hat, ihn auszuführen. Sett finnen die zwei Berbündeten auf ein anderes Mittel, den gemeinsamen Feind fei es physisch oder moralisch zu vernichten. Sie dringen um Mitternacht in des Bischofs Schlafgemach und ftreuen, da fie am Mord gehindert worden, die Lüge aus, bei dem Siebzigjährigen ein Weib ertappt zu haben: er wird gefesselt und gefangen gesetzt, entfommt aber, mährend die Bächter schlafen, flieht zu dem Königi Guntram, der ihn mit Gunstbezeigungen überhäuft und seiner Diöcese zurückaiebt 1). In einem Schreiben an Bapst Zacharias sagt der hl. Bonifacius, "viele bischöfliche Stühle feien von habfüchtigen gaien und unzüchtigen Clerikern besetst. Er tenne Solche, die von Jugend auf immer in Unzucht, Chebrüchen und Unreinig= feiten gelebt, noch als Diacone vier oder fünf Concubinen gehabt hätten und später zu Brieftern, ja zu Bischöfen befördert worden seien, ohne sich zu bessern" 2). Dem ent= sprechend bedrohte Bonifaz auf einer unmittelbar nachher abgehaltenen Spnode ordinirte Briefter, die fich der Fornication schuldig machen würden, mit zweijährigem Gefäng=

Digitized by Google

. .

<sup>1)</sup> Gregor. Turon. Hist. Francor. L. VI. c. 36. Ueber bie Ermordung bes ehebrecherischen Abtes Dagulf. Ibid. L. VIII. c. 19.

<sup>2)</sup> Bei Mansi, T. XII. p. 313.

nisse und scharfer Geißelung 1). Auch Blutschande mar nichts Seltenes und Bipin fanctionirte Concilienschlüffe, welche auf dieses Verbrechen bei Majoriften den Verluft des Amtes, bei Minoriften Züchtigung oder Gefängnik fetten 2). Selbst unnatürliche Wolluft tam vor : dem zu confecrirenden Bischofe murden vom Metropoliten vier Fragen vorgelegt. nicht blok ob er Chebrnch getrieben, eine Wittwe geheirgthet, eine Nonne entehrt, sondern auch ob er mit Bieh oder Rnaben fich vergangen habe 8). Dem Anfange des neunten Jahrhunderts gehört eine Bision an, in welcher ein Mönch auf der Reichenau, Namens Wettin, von einem Engel burch Fegfeuer und Himmel geführt wird : an ersterm Orte fieht er, wie eine Menge unzüchtiger Geiftlicher und ihnen gegenüber beren Bublerinnen auf eine ihrer Sünde entsprechende Beife gezüchtigt werden 4). Sollen wir noch aus dem folgenden Jahrhundert Belege für das unfittliche Leben ber Geiftlichen anführen, so verweisen wir auf den bereits erwähnten Ratherius von Berona und seinen Zeitgenoffen Atto von Bercelli. Während Jener dem Clerus Italiens pormirft, durch den Gebrauch wollusterregender Mittel, durch übermäßigen Weingenuß und burch Ungebundenheit jeglicher

3) ».. inquirat illum de quatuor capitulis, id est de arsanoquita, quod est cubans cum masculo, pro ancilla Deo sacrata, quae a Francis nonna dicitur, pro quadrupedibus et pro muliere viro alio conjuncta aut si conjugem habuit ex alio viro, quae a Graecis dicitur deuterogamia«. Baluzius, l. c. II. Append. p. 1372.

4) Mabillon, Acta S. Bened. IV. 1. p. 266.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Conc. German. ann. 742. c. 6. Hard. III. p. 1921.

<sup>2)</sup> Capit. v. 3. 759. c. 2. Baluzius, Capit. Reg. Francor. I. p. 177.

förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Clerifer 41

Art beim Bolke alle Achtung verloren zu haben <sup>1</sup>), schildert Atto in einem eindringlichen Schreiben an seinen Diöcesanclerus die unausbleiblichen Folgen des allgemein herrschenden Eoncubinats mit den lebhaftesten Farben: sie verfallen der ewigen Berdammniß, verderben durch das schlechte Beispiel die Sitten des christlichen Bolkes, verlieren alle Auctorität, verschleudern das Kirchengut und führen die eigene Existenz dem ökonomischen Ruin entgegen <sup>2</sup>). Rechnen wir zu allbem noch die zahlreichen Beispiele von Simonie <sup>3</sup>), Habgier und Erpressung <sup>4</sup>), von Bestechlichkeit <sup>5</sup>), Betrug und Fälschung <sup>6</sup>), von Mord und Todtschlag <sup>7</sup>), deren sich höhere wie niedere Cleriker schuldig machten, so werden wir von der sittlichen Bürde berselben wenn auch kein erfreuliches so doch ziemlich vollständiges Bild gewonnen haben.

In jenen Jahrhunderten vollzog sich der Uebergang aus der Barbarei in die ersten Anfänge der Civilisation, naturgemäß standen die germanischen Bölker in intellectueller wie moralischer Beziehung auf einer niedern Stufe der Ent= wicklung. Wenn nun die Diener der Kirche in beiden Richtungen nur wenig oder gar nicht über ihre Stammesgenossen sich erhoben, wenn sie in ihrer Mehrzahl an der allgemeinen

- 5) Capit. I. v. J. 813. c. 27. Walter, II. p. 259.
- 6) Gregor. Turon. L. X. c. 19.
- 7) fdem. L. VIII. 19. 29.

Digitized by Goog

<sup>1)</sup> De contemptu canonum, P. II. init. D'Achery, Spicileg. I. p. 354.

<sup>2)</sup> Atto, Epist. IX. D'Achery, l. c. p. 489 sqq.

<sup>3)</sup> Gregor. M. Epist. L. XI. ep. 60 ad Theodebertum Francor. regem, ep. 61 ad Clotar. Franc. reg. ep. 63 ad Brunechildem Franc. reginam. Atto, De pressuris eccles. P. II. init. D'Achery, l. c. p. 420 sqq.

<sup>4)</sup> Gregor. Turon. L. IV. c. 12.

#### Rober,

Unwiffenheit und Sittenlosigkeit gleich den übrigen Ständen participirten, so wird die Strafe der körperlichen Züchtigung, welche damals bei Laien so häufig und ausgiedig zur Anwendung kam, auf verbrecherische Eleriker übergetragen, selbst wenn sie Majoristen traf, in den Augen des Volkes nichts sonderlich Auffallendes oder Verlegendes in sich geschlossen und darum der clericalen Standesehre keinen wesentlichen Eintrag gethan haben.

Zudem wurde die Fustigation anders aufgefaßt und beurtheilt als später und heutzutage. Im Allgemeinen galt sie allerdings als knechtische Strafe, "was Freie in Geld büßten, mußten Unfreie mit ihrer Haut bezahlen"<sup>1</sup>). Aber es kam auch vor, daß Freie körperlich gezüchtigt wurden<sup>2</sup>) und wenn es geschah, hatte die Strafe noch nicht als solche die Infamie im Gefolge, sondern das jeweilige Berbrechen entschied, ob die Ehrlosigkeit eintrete<sup>3</sup>) oder nicht <sup>4</sup>). Und nicht bloß Freie von gewöhnlicher Lebensstellung, sondern jelbst voruehme Palastbeamtete und Mitglieder hervorragender Ubelssamilien wurden körperlich gezüchtigt. Es geschah zwar mißbränchlich durch die Willfür des Königs und die Wic= berholung wurde mit dem Banne bedroht, aber die einfache

1) Grimm, Deutsche Rechtsalterthümer, S. 704.

2) Lex Baiuvar. VI. II. 2. 3. Lex Wisigoth. III. IV. 14-18; VI. IV. 1-5. 7. 8; VIII. I. 3-6. 9-11. Walter, I. p. 262. 481. 545. 575.

3) Si quis *ingenuus* rapuerit virginem vel viduam ... ducentos insuper in conspectu omnium publice ictus accipiat flagellorum *et càreat ingenuitatis suae statu*«. Lex Wisigoth. III. III. 1. Walter, l. c. p. 474.

4) Ibid. II. I. 18: »Quod si non habuerit unde componat, 50 flagellis verberetur, *ita ut non ei flagellorum ista correptio inducat notam infamiae.* Cfr. L. c. III. IV. 15; IV. V. 1. Walter, l. c. p. 432. 481. 506. ١

Thatsache, daß die Strafe factisch in die höchsten Kreise der Gesellschaft hineingetragen worden war, mußte ihr die Mackel der Infamie benehmen — und wir wären zu dieser Annahme berechtigt, auch wenn das Concil, welches die Angelegenheit behandelte, eine dießbezügliche Erklärung nicht ausdrücklich abgegeben hätte <sup>1</sup>). Galt demnach die körper= liche Züchtigung nicht unter allen Umständen als schimpflich, traf sie Freie und selbst hochstehende Männer, ohne ihre bürgerliche Ehre zu beeinträchtigen, so konnte sie bei Geistlichen auch keine weitergehenden Folgen haben und mußte die clerikale Standesehre, vorausgesetzt, daß nicht das Verbrechen infamirte, underührt lassen.

Ueberhaupt war die Fustigation in jener eisernen Zeit und der ihr entsprechenden barbarischen Justiz eine ver= hältnißmäßig geringe Strafe und ihre Uebertragung auf den Clerus dürfte eher als ein Act der Milbe denn der Härte angeschen werden. Wenn wir die grausamen Ber= schärfungen der Todesstrafe mit Stillschweigen übergehen und unsere Aufmerksamkeit bloß auf die Körperstrafen richten, so mußte neben der Castration <sup>2</sup>), dem Abhauen der Hände und Füße <sup>3</sup>), dem Abschneiden der Nase und Ohren <sup>4</sup>), bem

5) Conc. Toletan. XIII. ann. 683. c. 2. Hard. III. p. 1739 sq.

2) Lex Salic. XIII. 2; XXIX. 6; XLIII. 2. Lex Ripuar. LVIII. 17. Lex Frision. Addit. XII. Lex Wisigoth. III. V. 7. Walter, l. p. 24. 42. 57. 182. 374. 488.

Baiuvar. I. VI. 1; II.
 VI. 1. Lex Burgund. VI. 11. Lex Wisigoth. VII. V. 1;
 VII. VI. 2. Edict. Rothar. c. 246. 247. Walter, J. p. 183.
 245. 251. 309. 569. 574. 728. Gregor. Turon. Hist. Francor. L. VII. c. 20. L. X. c. 18.

4) Lex Wisigoth. XII. III. 4. Capit. Caroli M.

Digitized by Google

Ausstechen der Augen 1), dem Abziehen der Ropfhaut 2c. 2) bie einfache Buchtigung dem wilden Sinne jener Bölter als nabezu geringfügig und taum nennenswerth erscheinen. Und diefe nach den Anschauungen des damaligen Criminalrechts aelinde Strafe hat die Rirche nur da in Anmendung ge= bracht, mo es fich um die fchmerften Bergehen der Cleriter handelte : Truntfucht 8), Berschleuderung von Rirchen= gut 4), Ungehorsam gegen die Borgesetten und Bernachläf= figung der Berufspflichten 5), Calumnie 6), Maleficium verbunden mit Apostasie 7), Unfeuschheit 8) und Incest 9). Wenn das Concil von Epaon im 3. 517 diejenigen Cleriker, welche an Gaftmählern eines häretischen Standes. genoffen theilnahmen, mit förperlicher Züchtigung belegte 10), fo scheint die Strafe mit dem Vergehen nicht im richtigen Berhältniffe zu ftehen, aber bei näherer Ermägung der obwaltenden Umftände gestaltet fich die Sache anders. Rurz vor dem Concil war König Sigismund von Burgund vom

v. J. 779. c. 23. Capit. Caroli v. J. 805. c. 10. Walter, I. 646. II. p. 61. 205. Gregor. Turon. L. VIII. c. 29. L. X. c. 18.

1) Lex Baiuvar. l. VI. 1. Lex Wisigoth. 11. I. 7; VI. 111. 7. Capit. Caroli M. v. J. 779. c. 23. Walter, I. p. 245. 426. 545. II. p. 61.

2) Grimm, a. a. D. G. 703.

3) Conc. Venet. ann. 465. c. 13. Conc. Agath. ann. 506. c. 41.

4) Conc. Arelat. ann. 554. c. 6.

5) Conc. Narbon. ann. 589. c. 13.

6) Gregor. M. Epist. L. XI. ep. 71.

7) Gregor. L. IV. ep. 27.

8) Conc. German. ann. 742. c. 6.

9) Conc. Metens. ann. 753 vel 756. c. 2. Capit. v. 3. 757. c. 20. Walter, II. p. 51.

10) Conc. Epaon. c. 15.



förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 4

Arianismus zum orthodoren Glauben übergetreten 1). 68 mußte dem Episcopate Alles daran liegen, ihn und fein Bolf bei der Kirche und ihrer Lehre zu erhalten. Die Rüctfebr zur arianischen härefie oder auch nur der Schein, fie zu begünstigen oder zu ihr in irgend einer Beziehung zu ftehen, mußte daher bei Clerikern megen des ichlimmen Beifviels, bas dem Bolfe gegeben wurde, als ein der Rechtgläubigkeit gefährliches und darum in hohem Grade ftraf. würdiges Beginnen fich darftellen. In ähnlicher Beife verhält es fich mit der förperlichen Züchtigung, welche die Sp. nobe von Macon im 3. 581 Denjenigen androht, die einen andern Clerifer beim weltlichen Gerichte belangen 2). Die Geringfügigkeit des Bergehens ichmindet, wenn wir uns erinnern , daß gerade im Laufe des fechsten Jahrhunderts die gallische Rirche eifrig bestrebt mar, den befreiten Gerichtsitand durchzuführen. In diefer Absicht haben die Concilien den Clerifern, vor den weltlichen Gerichten au erscheinen, entweder abfolut verboten oder das Erscheinen doch von der jedesmaligen Erlaubniß des Bischofs abhängig gemacht 3). Belangte daher ein Geiftlicher mit ganzlicher Migachtung des bestehenden Verbotes einen Standesgenoffen beim bürgerlichen Gerichte, so war ein berartiger Schritt geeignet, der Kirche die Durchführung ihrer Intentionen zu erschweren oder, falls der Vorgang in weiteren Rreisen Nachahmung fand, die Erreichung des Zieles geradezu un-

1) Sefele, Concilien: Beich. II. C. 649. 660.

2) Conc. Matiscon. c. 8.

 Conc. Epaon. ann. 517. c. 11. Conc. Aurel. ann. 541. c. 20. Conc. Autisiodor. ann. 578. c. 35. 43. Hard. II. p. 1049. 1438. III. p. 446.

45

Digitized by Google

möglich zu machen, mithin lag auch hier in Anbetracht der Beitverhältniffe ein fcmeres Bergehen vor.

Auch rudlichtlich bes Umfanges murde bie forber= liche Züchtigung von der Kirche in viel milderer Form gehandhabt, als von den bürgerlichen Gerichten. Während nach den deutschen Bolferechten ihr Minimum in 50 Strei= chen beftand und je nach Umftanden zu 100, 120, 150, 200 und felbst zu 300 Schlägen aufftieg 1), mar bas tirch= liche Maximum beträchtlich niedriger gegriffen. Das mo= juifche Bejetz hatte 40 Streiche festgesetzt und verordnet. baft diefe Bahl nie überschritten werden dürfe 2). Daher aeftattete die judifche Gerichtsprazis der fpätern Zeit nur 39 Streiche, um immer sicher zu geben und ja nie durch Berzählen gegen das Gejet zu verftoken 3). Der Apostel Baulus bezeugt, daß dieses Strafmaß an feiner eigenen Berfon wiederholt zur Anwendung gekommen fei 4) und von ba an ift daffelbe in das Strafrecht der Rirche übergegangen. Die bereits oben bemerkt worden, befolgte Cafarius von Urles ben Grundsatz, das Maximum von 39 Streichen nie überichreiten und höchstens bei fcmerern Bergeben in 3mi=

1) ».. rumpatur dorsum ejus quinquaginta percussionibus« — Lex Baiuvar. VI. II. 2; »centenis flagellorum ictibus verberetur« — Lex Wisigoth. III. III. 9; — »servus ipse aut CXX ictus accipiat aut CXX denarios cogatur persolvere« — Lex Salic. XXIX. 6; »centum quinquaginta flagella susci= piat« — Lex Wisigoth. III. IV. 15. Lex Burgund. Tit. XXX; »ducentos ictus flagellorum extensus publice accipiat« — Lex Baiuvar. VIII. 6. XI. 4; »trecentos fustium ictus accipiat« — Lex Burgund. IV. 4.

2) V. Mos. XXV. 2. 3.

3) Winer, Biblisches Realwörterbuch, Art. Leibesstrafen. Belte, Freiburger Kirchenlericon, VI. S. 420 f.

4) H. Cor. XI. 24.

förperliche Zächtigung als Strafmittel gegen Clerifer. 47

schenkäumen eine Wiederholung eintreten zu laffen <sup>1</sup>). Das gleiche Maaß setzt das Concil von Macon fest <sup>2</sup>). Wenn an den übrigen Stellen, welche von der Fustigation reden, die Zahl der Streiche nicht ausdrücklich angegeben, sondern nur unbestimmt gesagt wird — "corporali subdatur supplicio, vapulet, disciplina corrigatur, flagris coërceatur, verderibus castigetur etc.", so glauben wir gleichwohl annehmen zu dürfen, daß jene beschränkte Zahl das gesetzliche Maximum war, denn sie hatte in der Schrift ihren Entstehungs- und Stützpunkt, bei Eäsarius und auf der Synode von Macon wird von ihr wie von etwas Gewöhnlichem und Allbekanntem geredet, andererseits findet sie süch auch, wie wir später sehen werden, in den gleichzeitigen Mönchsregeln als Norm vorgeschrieben <sup>3</sup>).

Aber obwohl das Maximum gesetslich feststand und die Züchtigung überhaupt nicht als eigentliche Strafe, sondern nur als correctio *paterna*, als pädagogisches Zuchtmittel galt <sup>4</sup>), so blieb die Vorschrift und die durch sie gezogene Grenze doch vielsach unbeachtet. Daß es unter den Bischöfen zur Zeit Gregors d. G. rohe Schlagharde gab,

3) Aurelianus Arelat. Regula, c. 41: »Pro qualibet culpa si necesse fuerit flagelli accipere disciplinam, nunquam *legitimus* excedatur numerus, id est, *triginta novem.*« Holstenius, Cod. Regular. I. p. 151.

4) Dieß beweist ber Zusammenhang, in welchem Augustin ber förperlichen Züchtigung erwähnt: ».. Qui modus coërcitionis a magistris artium liberalium et ab ipsis parentibus et saepe etiam in judiciis solet ab episcopis adhiberi.» Epist. CXXXIII ad Marcellin. Auch Gregor b. G. betrachtet sie (bei Laien) unter bem Gesichtspunkt eines bloßen Erziehungsmittels. Epist. L. XI. ep. 64. n. 4.

<sup>1)</sup> Bgl. oben G. 6.

<sup>2)</sup> S. 6.

beweist Bischof Andreas von Tarent, der eine arme Frau, welche von der dortigen Rirche unterhalten wurde, mit Schlägen graufam mighandeln lieft 1). Der Bapft ichreibt, er glaube zwar nicht, daß der bald nachher eingetretene Tod der Frau die Folge jener Execution gewesen sei, aber der Bischof habe fich jedenfalls einer groben Migachtung der eigenen Bürde schuldig gemacht und zur Strafe unterfage er ihm auf zwei Monate die Darbringung des hl. Opfers, damit er Zeit habe, seine That zu bereuen. Diese leiden= icaftliche und rückfictslofe Gefinnung einzelner Bifcofe hat sich aber bisweilen auch gegen den Clerus gewendet und das Züchtigungsrecht in einer Beife geübt, welche die Grenzen des Erlaubten weit überschritt. Aus der Provinz Rumidien erhoben Briefter und Diacone bei demfelben Bapite laute Rlage, daß ihr Bischof fie förperlich mißhandelt habe - und von welcher Art die Züchtigung gemesen, dürfte genügend aus dem Umftande erhellen, daß Gregor von einem "saevire in subjectos", von einem ichmeren Bergeben, von willfürlichem Ueberschreiten der Amtsgewalt, von einer Berletung ber den Mitbrüdern schuldigen Rücksichten, von einem Excesse redet, der gesühnt werden muffe 2). Etwa ein halbes Jahrhundert fpäter beklagen es die zu Braga versammelten Bischöfe als eine nicht zu läugnende Thatfache, daß einzelne ihrer Collegen felbst auf höherstehende Clerifer in einer Beije losichlagen, wie es fonft nur bei Dieben und Räubern gebräuchlich fei - "tantis caedibus in honoratos subditos effervescere, quantas poterant

2) Epist. L. XII. ep. 28. 29.

<sup>1)</sup> G regor. Epist. L. III. ep. 45: »Praeterea mulierem de matriculis contra ordinem sacerdotii *caedi crudeliter fustibus* deputasti.«

latrocinantium promereri personae" -; ein vernünftiger Grund laffe fich für ein folches Gebahren nicht ausfubig machen, die reine Billfür, brutaler Hochmuth oder pure Bosheit feien die Motive und das Resultat des wüften Treibens bestehe darin, daß die Mighandelten ihren Boraefetten für immer entfremdet werden, der Indolenz, dem Trope und der Halsstarrigkeit verfallen 1). Derlei Schilberungen legen die Vermuthung nahe, als fei die Züchtiaung mit eigenen Händen vorgenommen worden und undenkbar ift die Sache keineswegs. Schon die apostolijchen Canones reden von Bijchöfen, welche die Fehlenden (unter den Gläubigen) fchlugen, um fie zu beffern und die eigene Autorität durch Furcht aufrecht zu erhalten 2). Bur Zeit Juftinians bestand die Unsitte noch fort, denn er fah fich veranlaßt, diefe Art von amtlicher Thätigkeit als des Bischofs unwürdig zu verbieten 8). Anspielend auf jenen apostolischen Canon und auf entsprechende Vorkommnisse hindeutend sagt Gregor d. G.: "Quid de episcopis, qui verberibus timeri volunt, canones dicant, bene vestra fraternitas novit. Pastores etenim facti sumus, non percussores. Et egregius praedicator dicit : Argue, obsecra, increpa in omni patientia et doctrina. Nova vero atque inaudita est ista praedicatio, quae

3) Nov. CXXIII. c. 11: »Sed neque propris manibus liceat episcopum aliquem percutere, hoc enim extraneum sacerdoti est.«

Theol. Quartalforift. 1875. I. Seft.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Conc. Bracar. ann. 675. c. 7. Hard. III. p. 1034.

<sup>2)</sup> Can. apost. c. 28: » Κπίσκοπον... τύπτοντα πιστούς άμαφτάνοντας ή απίστους αδικήσαντας, τον δια τοιούτων φοβείν θέλοντα, καθαιφείσθαι προστάττομεν · οὐδαμοῦ γάς ὁ κύςιος τοῦτο ήμας ἰδίδαξε κ. τ. λ.«

verberibus exigit fidem 1)." Gregor von Tours schildert den Bischof Badegifil von Le Mans als einen wilden, gewaltthätigen, ftreitfüchtigen Mann, der zur Bertheidigung feines mirklichen oder vermeintlichen Rechtes die Begner ohne Beiteres eigenhäudig durchgeprügelt habe 2). Sollten derlei Männer viel Bedenken getragen haben, fich zu ihren Clerifern in daffelbe unmittelbare Berhältniß zu feten? Doch fei dem, wie ihm wolle, die Thatfache fteht fest, daß feitens der Bischöfe das Züchtigungsrecht miß= braucht und weit über das gesetzliche Maaß ausgedehnt wurde. Eine Entschuldigung mag in dem allgemeinen Cha= racter der damaligen Zeit und in dem Umftande liegen. daß auch bei den weltlichen Gerichten die Strafe der Fufti= gation nicht nur allzu häufig angewendet, sondern oft auch in einer Beije übertrieben murde, daß die Opfer einer folchen Juftig Gesundheit und Leben bedroht faben 8). In= deffen hat die Rirche den dießfallfigen Erceffen ihrer Bischöfe nicht schweigend zugesehen, sich tröftend mit dem Beispiele Anderer. Bie fie auf dem Gebiete der Strafgerichtsbarkeit fich ftets von dem doppelten Gedanten leiten ließ, daß einer= feits ftrenge Bucht noththue, daß der Schlechtigkeit mit allen Mitteln zu begegnen fei und das allzu große Nachficht zur Graufamkeit werde, daß aber andererseits mit dem Ernft Liebe und Milde fich verbinden muffe, daß die

1) Epist. L. III. ep. 53.

2) Hist. Francor. L. VIII. c. 39: »Badegisilus Cenomannorum episcopus, vir valde saevus in populo .. manibus etiam propriis verberare progrediebatur multos ac dicere: Num ideo quia clericus factus sum, ultor injuriarum mearum non ero?«

3) Caroli Calvi Edict. Pistens. ann. 864. c. 15. Walter, III. p. 143.

Digitized by Google

### förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker.

51

menschliche Schwäche Mitleid verdiene und die Strafe nie Aussfluß der Leidenschaft sein dürfe<sup>1</sup>), so ist sie auch in der vorliegenden Angelegenheit gegen das Uebermaß, wo immer dasselbe zu Tage trat, nachdrücklich eingeschritten. In dem oben erwähnten Falle ordnete Gregor ein aus Bischöfen bestehendes Gericht an und gab demselben deu Auftrag, die Angelegenheit sorgfältig zu untersuchen; er= weise sich die Klage der Eleriker — gravis et aspora clericorum querela — als begründet, so sollt der Bischof mit einer Strafe belegt werden, die geeignet sei, ihn von seinem Unrechte zu überzeugen und für die Zukunft von ähnlichen Ausschreitungen abzuhalten<sup>2</sup>). Das Concil von Braga aber bedrohte die Bischöfe, falls sie von der bisherigen Willfür und Gewaltthätigkeit nicht ablassen, mit Bann und Exil<sup>3</sup>), Strafen, deren Härte wiederum beweist,

1) Leo M., Epist. ad Rustic. Narbon: >Odio habeantur peccata, non homines; corripiantur tumidi, tolerentur infirmi, et quod in peccatis severius castigari necesse est non saevientis plectatur animo, sed medentis« — c. 2. Dist. LXXXVI. Augustinus, Epist. ad Bonifac.: >Molestus est medicus furenti phrenetico et pater indisciplinato filio: ille ligando, iste caedendo, sed ambo diligendo. Si autem illos negligant et perire permittant, ista potius falsa mansuetudo crudelitas est.« c. 24. § 1. C. XXIII. q. 4. Cfr. Gregor. M. in c. 9. Dist. XLV. Much bie Regel Chrobegangs ermahnt c. 25 bie Borfteher ber Capitel: >diligant clerum, oderint vitia, in ipsa autem correptione prudenter agant, et ne quid nimis; ne dum cupiunt eradere aeruginem, frangatur vas.« Cfr. Conc. A quisgran. ann, 817. L. I. c. 134. Hard. IV. p. 1140 sq.

2) E p i s t. L. XII. ep. 29: ... ita hoc regulari emendatione corrigite, ut et quam sit malum qu'od fecit agnoscat et officii sui terminos discat de cetero non exire. « Cfr. ep. 28.

3) Conc. Bracar. ann. 675. c. 7: ... Et ideo si quis aliter, quam dictum est, praedictos honorabiles subditos, licentia

4 \*

wie fehr fie bei der körperlichen Züchtigung ihrer Cleriker die Grenzen des Billigen und Erlaubten überschritten hatten.

Fassen wir das Resultat unferer bisherigen, das erfte Jahrtaufend umfaffenden Erörterungen turz zufammen, fo finden mir die förperliche Züchtigung als firchliche Strafe bereits beim hl. Augustinus ermähnt, mobei sich freilich nicht entscheiden läßt, ob fie für Laien und Cleriker oder blok für jene bestimmt war, aber seit der zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts steht ihre Anwendung auf den Elerus geschichtlich fest und von da an blieb sie in ununterbrochener Uebung. Dem römischen Rechte entnommen und begünstigt durch die Gesetzgebung der germanischen Staaten ift dieselbe zunächst gegen die niedern oder jüngern Cleriker gerichtet. Majoriften trifft fie nur in Ausnahmsfällen bei besonders ichmeren Verfehlungen. Sie entspricht dem Character der damaligen Zeit, der niedern Entwicklungsstufe, auf welcher der Clerus in miffenschaftlicher und moralischer Beziehung ftand, fomie dem Umftande, daß viele feiner Mitglieder der verachteten und fast rechtlosen Classe der Leib= eigenen entstammten. Nach der allgemeinen Anschauung der Zeit und ben positiven Aussprüchen der deutschen Boltsrechte infamirte die Strafe nicht unbedingt und traf bisweilen die höchsten Staatsbeamteten und Männer aus den angesehensten Familien. 3hre Einführung und fortmährende Anwendung ift, wenn auch nicht unmittelbar geboten, fo boch gerechtfertigt burch bie factifch bestehenden Berhält= niffe und tonnte meder der Ehre des einzelnen Clerifers, ben fie traf, noch der Bürde des ganzen Standes in den

percepta potestatis elatus, malitia tantum crediderit verberandos, juxta modum verberum quem intulerit, excommunicationis pariter et exilii sententiam sustinebit. Hard. III. p. 1035.



körperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 53

Augen des Bolkes wesentlichen Eintrag thun. Gegenüber der überaus harten und geradezu barbarischen Justiz ber weltlichen Gerichte muß die Form, in welcher die Kirche von der Strafe Gebrauch machte, immerhin eine milde genamt werden und wenn einzelne Bischöfe, sei es in gerechtem Eiser und unberechtigter Leidenschaft, die von der Humanität gezogenen Grenzen überschritten, so handelten sie nicht mehr im Sinne der Kirche und wurden wegen Miß= brauch ber Anntsgewalt unter Androhung von Strafen in die Schranken ihrer Befugnisse

3m zweiten Jahrtausend nahm die Gesetgebung anfänglich am Bestehenden teine wefentliche Menderung vor und wich von den gegebenen Grundlagen in feiner Beife Gratian hatte in fein berühmtes und auf die nachab. folgende Rechtsbildung fo einflufreiches Decret die von der förperlichen Zuchtigung handelnde Neußerung Auguftins 1), die denfelben Gegenstand betreffenden Canones der Synoden von Bannes (und Agde) 2), Macon 8), Braga 4), fomie aus Johannes Diaconus die Nachricht aufgenommen, Gregor d. G. habe den Subdiacon Hilarius wegen Calumnie abfeten und körperlich züchtigen laffen 5). Das Gefetbuch Gregors IX. gedentt der letztern Angelegenheit nach dem authentischen Wortlaute des Briefes 6) und eine andere De= cretale 7) derfelben Gefetesfammlung bezeichnet die förperliche Züchtigung, von firchlichen Borgesetten, von Lehrern

- 1) c. 1. C. XXIII. q. 5.
- 2) c. 9. Dist. XXXV.
- 3) c. 6. C. XI. q. 1.
- 4) c. 8. Dist. XLV.
- 5) c. 3. C. V. q. 6.
- 6) c. 1. X. de calumniator. 5. 2.
- 7) c. 54. § 2. X. de sentent. excomm. 5. 39.

Ψ.

oder von Berwandten über jüngere Cleriker verhängt, als eine allgemein übliche und unbedingt zulässige Strafform.

So war die Buchtigung der Cleriker gemeinrecht= lich fanctionirt und unter die gesehlichen Strafmittel aufgenommen, zunächft und in erster Linie nur auf Minoristen berechnet und anwendbar. Aber wie der bereits dem De= crete Gratians einverleibte Canon von Braga gestattete, bei fcmeren Bergehen die Strafe auch auf Majoriften auszu= dehnen, fo führte der Umftand, daß jene Stelle ans Greaors I. Briefen in die Decretalensammlung aufgenommen wurde, zu der gleichen Amplification : Gregor redet zwar nur von einem Subdiacon, welcher mit körperlicher Rüchtis gung zu bestrafen fei, aber zur Zeit Gregors IX. gehörte der Subdiaconat nicht mehr, wie ehedem, ju den niedern Beihen, fondern zu den ordines majores 1), folglich konnte die Anwendbarkeit der Strafe auf höhere Cleriker gemeinrechtlich nicht beanstandet werden. In der That auch beweist die Praxis unmittelbar nach dem Erscheinen der Decretalensammlung, daß der Strafe diefe Ausdehnung ge-Als Rothard, Archidiacon der Kirche zu geben murde. Rheims und erwählter Bischof von Chalons bei einem feier= lichen Leichengottesdienste verfäumt hatte, in der officiellen Rleidung der Canoniker zu erscheinen, versammelte der in handhabung der Disciplin überaus ftrenge Domdetan alsbald das Capitel und bestrafte nach Feststellung des That= bestandes das Versehen eigenhändig mit harter Buchtigung, welche der Gemafregelte mit Dant und fich freuend, daß bie Rheimfer Rirche einen folchen Borftand habe, entgegen= nahm 2). Um diefelbe Zeit ließ der Erzbischof Odo von

<sup>1)</sup> c. 9. X. de aetate et qualit.' 1. 14.

<sup>2)</sup> Thomas Cantipratanus, De apibus mysticis,

Rouen einen Priefter, der sich an einem Pfarrkinde in der Kirche vergriffen und mit dem Prior des Ortes Streit angefangen hatte, auf der Capitelsspnode in Gegenwart fämmtlicher Pfarrer des Dekanates mit Schlägen abstrafen <sup>1</sup>). Die gleiche Maßregel wird Presbytern von der Synode zu Lours (1282) in Aussicht gestellt <sup>2</sup>).

Bie wir aus dem Bisherigen ersehen, war die körperliche Züchtigung des Clerus aus der Gesetzgebung der frühern Jahrhunderte als ein lebendiger Bestandtheil der geltenden Kirchendisciplin in's gemeine Recht aufgenommen und für die Zukunft einfach beibehalten worden. Diese Thatsache wird nichts Auffallendes haben, vielmehr als natürlich sich darstellen, wenn wir die Beschaffenheit der bürgerlichen Rechtspflege jener Zeiten, die wissenschaftliche Bil= dung und die moralischen Qualitäten der Geistlichkeit sowie die Geschaftspunkte näher erwägen, nach welchen die Strafe von der öffentlichen Meinung aufgesaft und beurtheilt wurde.

Rachdem im Laufe des zehnten Jahrhunderts die Volksrechte und Capitularien untergegangen waren, trat an ihre

1) »Injunximus presbytero de Altifago, quod in calenda sui decanatus unam in camisia et braceis acciperet disciplinam coram presbyteris illius decanatus existentibus in dicta calenda, pro eo quod percusserat quemdam parochianum suum de pugno in ecclesia sua praedicta et rixatus fuerat cum priore dicti loci.« Bei Du Cange, Glossarium, s. v. Disciplina.

2) Conc. Turon. c. 4. Hard. VII. p. 886 sq.

L II. c. 39. n. 20: ... decanus omnes canonicos nec non et ipsummet Catalaunensem electum ad capitulum convocavit. Residentibus ergo cunctis dixit decanus electo: nondum adhuc ut credo archidiaconatum aut canoniam resignastis? Cui electus: nondum, inquit. Surgite ergo, ait decanus, et satisfaciatis ecclesiae et dorsum ad disciplinam coram fratribus praeparate.. Nec mora, surgens et procumbens electus vestes exuit et manu decani validissimam disciplinam accepit etc.«

Stelle ungeschriebenes Gewohnheitsrecht und das subjective Ermeffen des Richters, später - namentlich im 13. und 14. Jahrhundert -- die sogenannten Stadt= und Landrechte. Gegenüber der frühern Zeit tritt die förperliche Züchtigung beträchtlich in den Hintergrund: sie war von viel härtern Strafen verbrängt worden. Das Rädern, Ertränken, Lebendigbegraben, Bfählen und Säcken, die verstümmelnden Strafen - Abhauen der Band ober des Rukes. Abichlagen eines Fingers, Ausreißen ber Bunge, Ausstechen der Augen, Abschneiden der Ohren oder nafe, Durchbrechen der Zähne, Brandmarken 2c. finden sich zwar aröktentheils ichon in der frühern Beriode, tommen aber jest gleichsam als felbstverständlich viel häufiger und oft um der geringfügigsten Bergehen willen in Anwendung. Zu diefen reichen Formen eines überlieferten Marterspftems, wie wenn diefelben der Bahl des Richters einen zu beschränkten Spielraum geboten hätten, wurden noch neue, möglichft qualvolle Todesarten binzugefügt; bas Sieden in Del, Wein ober Wasser, bas Ausdärmen (für Beschädigung von Bäumen) 1), das Ein= araben und mit einem Bfluge durchs Berg fahren (für Berrücken von Marksteinen) 2) 2c. Rechnen wir zu diefer blutigen Juftig noch die zahlreichen Gewaltthaten, Graufam= teiten und Frevel, welche die Bosheit und Rachsucht in den

1) Grimm, Beisthümer, I. S. 565: »Und wo der begriffen wirt, der ein stehenbaum scheleth, dem were gnade nutzer dann recht: und wan man dem solle recht thun, solle man ine by seinem nabel sein bauch uffschneiden, und ein darm daraus thun, denselben nageln an den stame, und mit der person herumber gehen, so lang er ein darm in seinem leibe hat.«

2) Bgl. über das Ganze Geib, Lehrbuch des deutschen Straf= rechts, I. S. 230 ff. 250 f.



## förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 57

fast ununterbrochenen Kriegen nach Außen und noch mehr in den unaufhörlichen Fehden im Innern an Leib und Leben des Befiegten verübten <sup>1</sup>), so muß die förperliche Züchtigung der Cleriker als etwas völlig Unbedeutendes und kaum Nennenswerthes verschwinden. Selbst wenn einzelne Bischöfe die Grenzen ihrer Strafgewalt weit überschritten, wenn sie die Untergebenen schlagen ließen, daß sie starben, wenn Blendung, Ohren- und Naseabschneiden an Clerikern vollstreckt wurden <sup>2</sup>), so sinden derlei Ausschreitungen in der persönlichen Rohheit des Vorgesetzen und im wilden Geist der Zeit wenn auch keinen Entschuldigungs- so doch einen ausreichenden Erklärungsgrund.

Die Entwicklungsstufe, auf welcher das Biffen und die Renntniffe des damaligen Clerus standen, waren weit entfernt, für die Anwendung der Fustigation ein Hinderniß zu bilden und die Körperstrafe als eine moralische Unmöglich= teit erscheinen zu lassen. 3mar hatte sich gegen früher die geiftige Regfamkeit bedeutend gehoben, in den Rlofter= und Domschulen, ganz besonders aber auf den später aufblus benden Universitäten entfaltete fich ein ungewöhnlicher Gifer. eine mahre Begeisterung für menschliche und göttliche Biffen-Die Scholastit, in welcher Theologie und Philo= íðaft. sophie zur Lösung der höchsten Fragen sich verbanden, ift mit ihren großartigen Refultaten ein glänzender Beweis für die damaligen gelehrten Bestrebungen, Concilien und Bäpfte find in jeder Beise bemüht, den Clerus mit diefer Strömung der Zeit zu befreunden und an den Früchten derselben theilnehmen zu lassen. Aber nur vereinzelt und sporadisch

Digitized by Goog

<sup>1)</sup> Hurter, Geschichte Innocenz des Dritten, IV. S. 493 ff.

<sup>2)</sup> Raumer, Geschichte ber Hohenstaufen, Leipzig 1842, 38b. VI. S. 107 f.

zeigten fich wirkliche Erfolge: im großen Banzen blieb die Geiftlichkeit auf einer niedern Stufe der Bildung und unterschied sich auf diesem Gebiete nur wenig oder gar nicht von der gaienwelt. Es flingt unglaublich, wenn eine Cölner Spnode v. J. 1260 verordnet : wir verlangen nicht, daß alle Cleriker burch eminente Gelehrsamkeit sich hervorthun, aber doch müffen alle beim Gottesdienste lefen und fingen fönnen und wer es nicht kann, muß einen Stellvertreter haben 1). Das Concil von Lavaur im 3. 1368 will nur Solche zu den höhern Beihen zulaffen, welche die Grammatik verstehen, d. h. lateinisch sprechen können 2). Die Synode von Ravenna (1311) fordert von Denjenigen, die fich um Pfarreien und Canonitate bewerben, Lefen und Singen, dagegen fei es für einen Competenten um ein beneficium rurale et simplex hinreichend, wenn er eini= germaßen lesen könne — "qui sciat aliqualiter legere" 8). Wie tief felbst die Bfarrgeistlichkeit stand, zeigt die Berordnung ber Londoner Synode v. 3. 1268, die Archi= diacone follen bei ihren Bisitationen die Briefter fleißig unterrichten, damit fie die Worte des Canons und Taufritus recht verstünden - "ut bene sciant et sane intelligant verba canonis missae et baptismatis, ea scilicet maxime, quae sunt de substantia sacramenti" 4) - und wenn das Concil von Lambeth (1281) in dem Ueberblicke, den es von den nothwendigen Renntniffen des Pfarrers giebt, das Symbolum, die zehn Gebote, die zwei Gebote der Liebe, die fieben Werte der Barmherzigkeit, die

- 1) Conc. Colon. c. 3. Hard. VII. p. 519.
- 2) Conc. Vaurens. c. 20. Hard. l. c. p. 1817.
- 3) Conc. Ravennat. II. c. 16. Hard. l. c. p. 1367.
- 4) Conc. Londin. c. 20. Hard. l. c. p. 629.

fieben Ghehinderniffe und diejenigen Fälle aufführt, welche mit der Excommunicatio latae sententiae bedroht find <sup>1</sup>), so geht daraus noch deutlicher hervor, auf welch' bescheidenen Umfang die Bildung des Clerus beschränkt war.

Dem niedern Grade der Bildung entsprachen Sitten, Benehmen und Lebensweise. Theils Mangel am nöthigen Unterhalt wegen geringer Dotation der Pfründen, theils Habsucht und Geldgier veranlaßten zahlreiche Cleriker, sich nach Erwerbsarten umzusehen oder Nebengeschäften zuzuwenden, welche sie selbst und ihren Stand nur in Mißachtung bringen konnten. Die Einen trieben sich als Possenreißer und Spaßmacher im Lande umher <sup>3</sup>), oder zogen als clerici vagabundi auf gut Glück von Kirche zu Kirche, um auf einige Tage oder Wochen für dürftigen Lohn Dienste zu leisten <sup>5</sup>). Andere trieben Kaufmannschaft <sup>4</sup>) und Wuchergeschäfte <sup>5</sup>), gaben sich mit Wirthschaft <sup>6</sup>) und Wein= handel <sup>7</sup>) ab, oder arbeiteten als Gerber, Metzger, Schuster <sup>8</sup>) 2c., unterhielten Spielhöllen und Bordelle <sup>9</sup>). Andern war das Gesühl für Anstand und clerikales Decorum so

1) Conc. Lambeth. c. 10. Hard. l. c. p. 865 sqq.

2) c. unic. de vita et honest. cleric. VI. 3. 1. Conc. Salisburg. ann. 1810. c. 3. Hard. l. c. p. 1804 sq.

3) Sefele, Concil. Sefd. V. S. 175. 180. 195. 500. VI. S. 52. 62. 204. 595. 621 f.

4) Conc. Salmur. ann. 1253. c. 23. Conc. Colon. ann. 1260. c. 20. Hard. l. c. p. 446. 518.

5) Conc. Arelat. ann. 1272. c. 14. Conc. Rotomag. ann. 1299. c. 1. Hard. l. c. p. 730. 1202 sp.

6) Conc. Budens. ann. 1279. c. 5. Hard. l. c. p. 792. 7) Conc. Bergenet IV, conc. 1917. c. 4. Hard. l. c.

Digitized by Google

7) Conc. Revenat. IV. ann. 1317. c. 4. Hard. l. c. p. 1437.

8) Hefele, a. a. D. VI. S. 337. 596.

9) Hefele, a. a. D. S. 457.

fehr abhanden gekommen, daß fie barfuß die Meffe lafen <sup>1</sup>), in Holzschuhen das Biaticum zu den Kranken<sup>e</sup> trugen <sup>2</sup>) oder Nachts auf den Straßen sangen und lärmten<sup>3</sup>). Wieder Andere bestahlen die eigenen Kirchen und nahmen Kelche, Bücher, Kreuze, Reliquien und Ornamente hinweg, schnitten Blätter aus den Büchern oder machten das Geschriebene unleserlich <sup>4</sup>). Auch an Solchen fehlte es nicht, welche als Wegelagerer den reisenden Kaufleuten auflauerten und sie ausplünderten, selbst die Boten nicht schonend, welche Briefe nach Rom trugen <sup>5</sup>).

Fragen wir nach der Beobachtung des sechsten Ge= botes, jo zeigt das Bild, welches fich darbietet, noch tiefere Schatten. 3mar finden fich in den Reihen des Clerus wie zu allen Zeiten fo auch damals viele Männer, die durch Tugend und Sittenreinheit hervorragten, aber die übermiegende Mehrzahl war der Unlauterkeit in einer Beise verfallen, daß die allgemeine moralische Bersunkenheit, die in diefer Richtung herrschte, die ftehende Rlage und das cha= racteriftische Merkmal jener Zeiten bildet. Insbesonders hatte der Concubinat schreckliche Dimensionen angenom= men und trat ungescheut an's Tageslicht. Die Stiftsherrn von Feltri brachten die Nächte außerhalb des Klofters zu und lebten öffentlich mit ihren Concubinen — "die Pfründner und Cleriker find fittenlofer als die Laien", jagt Inno= cenz III. in feinem dießfallfigen Mahnbriefe 6). Die

6) Epist. L. I. ep. 309.

<sup>1)</sup> Conc. Colon. ann. 1279. c. 7. Hard. l. c. p. 823.

<sup>2)</sup> Hefele, a. a. D. S. 246.

<sup>3)</sup> Conc. Colon. cit. c. 1. Hard. l. c. p. 820.

<sup>4)</sup> Conc. Turon. ann. 1282. c. 4. Hard. l. c. p. 886 sq.

<sup>5)</sup> lnnocentius III, Epist. L. V. ep. 95.

# förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 61

Canonici von Narbonne hielten nicht bloß Beischläferinnen. fondern einige derfelben maren Ghefrauen, welche fie ihren Männern hinweggenommen hatten 1). In der Diöcese Normich tam es vor, daß Geiftliche öffentlich und in aller Form fich verheiratheten 2), und in demfelben England lieft ein anderer Geiftlicher zur Zeit habrians IV., fei es aus frechem Spott oder übermüthigem Trot, feiner Tochter in der Taufe den Namen Hadriane beilegen 3). Die Laien unterstützten den Concubinat und nahmen feine Anhänger felbst mit Gewalt - gegen die Bischöfe, welche die Cölibatsgesete burchführen wollten, in Schut, damit die Beiftlichen ihren Frauen und Töchtern weniger nachstellten 4). Daß derlei Berlezungen der ehelichen Berhältniffe häufig portamen, läßt fich leicht denten und z. B. Innocenz III. hatte über zwei Fälle zu entscheiden, in welchen erzürnte Chemänner Cleriker, die sie auf der That ertappt hatten. entmannten oder ihnen die Nase abschnitten 5). Der Concubinat war fo tief eingewurzelt und fo weit verbreitet, bag vor und nach Innocenz taum eine Synode fich findet, welche nicht mit ihm fich beschäftigt und das herrscheude Berderben laut beklagt hätte. Das Concil von Balladolid beginnt den dießbezüglichen Canon mit den Worten - "Quia clericorum nonnulli famae suae prodigi et salutis in

- 2) Idem, Epist. L. VI. ep. 103.
- 3) Johann. Salisber. Ep. 27.

4) Raumer, Gesch. ber Hohenstaufen, VI. S. 261. Bon ber gleichen Erwägung mögen jene Laien in Spanien geleitet gewesen sein, welche die Cleriker, namentlich Majoristen, zwangen, Concubinen zu halten. Conc. apud Vallem Oleti (Ballabolid) ann. 1322. c. 7. Hard. VII. p. 1468.

5) Epist. L. VII. ep. 156; XI. ep. 103.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Innocent. III, Epist. L. VII. ep. 75.

concubinatu publico vitam ducunt enormiter dissolutam etc."; in ihrem weitern Berlauf bezeichnet bie Stelle als den Abgrund der Schlechtigkeit, Richt chriftinnen ju Concubinen zu haben 1). Wie die Spnoden 2) wiederholt hervorheben, lag der Hauptgrund der weiten Berbreitung und des frechen Hervortretens darin, daß viele firchliche Obere, ftatt einzuschreiten, dem Uebel aus nachläffigkeit freien Lauf ließen ober es gegen Geld, wenn auch nicht positiv begünstigten, fo doch duldeten. Darum tann die Rachricht, es habe sich beim Bolte allmählig die Meinung gebildet, bie einfache Fornitation fei feine Sünde 3), nicht befremden. Aber auch das befremdet nicht, daß die Rirche gegen einen fo fittenlosen und tiefgesunkenen Clerus die Strafe der förverlichen Züchtigung beibehielt: das Bolt. weit entfernt, an folchen Executionen Anstoß zu nehmen. mußte in denfelben vielmehr eine völlig fachgemäße und burchaus entiprechende Behandlung etblicken -- "propter crimen concubinatus habetur clerus in derisum, abominationem et opprobrium cunctis gentibus" 4). Aubererfeits waren auch die Cleriker nicht fo feinfühlig und zart, um wegen einer törperlichen Züchtigung bei Andern Mitleid hervorzurufen oder fie für die eigene Berfon als ein großes Unglück anzusehen. Derbheit ist ein hervorstechender Characterzug an ihnen : Schlägereien unter fich felbst -- oft ber heftigsten Urt -- gehören teineswegs zu ben Seltenheiten 5), sogar die eigenen Standesgenoffen ju

- 1) Conc. apud Vallem Olet. l. c.
- 2) 3. B. Conc. Colon. ann. 1423. c. 1. Hard. VIII. p. 1007.
- 3) Conc. Paris. ann. 1429. c. 23. Hard. l. c. p. 1046.
- 4) Conc. Paris. l. c.

5) Innocent. III, Epist. L. I. ep. 209; V. ep. 75; VIII. ep. 151; c. 1. X. de sent. excomm. 5. 39.



törperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 63 verstümmeln oder zu morden, trugen Manche kein Bedenken <sup>1</sup>).

Neben bem Angeführten ift noch ein weiteres Moment forgfältig in Rechnung zu ziehen. Die torverliche Ruchtiaung hatte fast gäuzlich aufgehört, eine ichimpfliche Strafe ju fein, nachdem fie ein allgemein üblicher Bestaudtheil ber Bufe geworden mar, bald von der Rirche den Ginzelnen und barunter Männern aus den höchften Ständen auferlegt, bald von ihnen freiwillig gewählt. nach den Berichten der Chronisten hat Raiser Beinrich III. (1039-56) nie gemagt, die Insignien feiner Burde zu tragen, ohne vorher burch Beicht und Buße und durch Uebernahme der Flagel= lation die Erlaubniß erhalten zu haben; an einem hohen Rirchenfeste fei er wie ein Büßer vor den Colner Erzbischof Anno hingetreten, - erft nach heftigen Borhalten und der härteften Geißelung fei ihm unter ber Bedingung, daß er eigenhändig drei und dreißig Bfund Silber unter die Armen austheile, gestattet worden, die Krone fich aufs haupt zu feten und der Raifer habe fich zu Allem willfährig gezeigt 2). Als Herzog Gottfried die Stadt Berdun

.

2) Chronicon Engelhus. bei Leibnit. Scriptor. Brunsuic. T. II. p. 1085: >(Henricus III. imperator) considerans tanti nominis majestatem longe suis praecellere meritis, nunquam insignia regalia sibi praesumpsit imponere, nisi confessionis ac poenitentiae, verberum etiam satisfactione licentiam a sacerdote suppliciter mereretur... Quadam igitur festivitate supplex ac poenitens coepit adire antistitem Coloniensis ecclesiae Annonem nomine. Mox sacer antistes, sicuti parcere solitus erat inopi et pauperi, sic misericors absque misericordia saevire coepit in principem, vehementissimis illum invadens correptionibus, illumque durissimis verberum plagis afflictum non aliter ea die coronatum incedere concessit, quam prius

<sup>1)</sup> Conc. Colon. ann. 1266. c. 33. Hard. VII. p. 573.

erobert und die hauptfirche in Afche gelegt hatte, wurde er bald nachher so sehr von Reue erariffen. das er sich öf= fentlich geißeln ließ und eine beträchtliche Geldsumme erlegte, um sich vom Abscheeren der Haare loszukaufen 1). Bei der Absolution, welche Seinrich II. von England wegen der Ermordung des Thomas Becket nachsuchte und erhielt, unterzog fich ber König freiwillig der Geißelung und empfieng von jedem der zahlreich anwesenden Mönche einige Streiche auf den bloßen Leib 2). Einem Laien, der im Rriege einem (schottischen) Bischofe die Bunge ausgeschnitten hatte und nach Rom gekommen war, um die Absolution nachzusuchen, leate Innocenz III. als Buße auf, barfuß und in lin= nenem Gemande nach der Heimath zurückzukehren, hier und im Sprengel des Bischofs mit gebundener Bunge und mit Ruthen in der Hand umherzugehen, vor den Kirchenthüren zur Erbe niedergestreckt fich peitichen zu laffen 8), den Tag über zu faften und Schweigen zu beobachten, dann

manibus suis XXXIII libras argenti in pauperes expendisset. Nec abnuit imperator, sed cuncta passus est et fecit.«

1) Lambertus Schafnaburg. ad ann. 1046 bei Pistorius, Scriptor. rer. Germ. T. I. p. 160: »Dux Godofredus civitatem Verdonensem cepit, majorem in ea ecclesiam concremavit. Sed post modicum facti in tantum eum poenituit, *ut publice se verberari fecerit* et capillos suos, ne tonderetur, multa pecunia redemerit.«

2) Matthaeus Paris, Hist. Anglor. ed ann. 1174: ... carnemque suam nudam disciplinae virgarum supponens, a singulis viris religiosis quorum multitudo magna convenerat, ictus ternos vel quinos accepit, eo asperius percutere persuadente. Vestibus igitur resumptis etc.«

3) Innocent. III, Epist. L. V. ep. 79: ».. veniensque ad ingressum ecclesiae, sed nequaquam ingrediens, prostratum in terram disciplinari se faciat cum virgis, quas in manu gestabit etc.«

im bl. Lande dreijährigen Rriegsdienft zu leiften und meitere zwei Jahre jeden Freitag nur Basser und Brod zu Ludwig der Heilige ließ sich allwöchentlich beim genieken. Empfang des Buffacramentes die "Disciplin" geben und als ein überstrenger Beichtpater die Sache bis in's fast Unerträgliche steigerte, schwieg der Rönig und magte erft dem Rachfolger des Schlaghards gleichsam im Scherze zu geftehen, wie arg ihm jener mitgespielt habe 1). Ueberhaupt war es längft allgemeine und weitverbreitete Sitte geworden. zur Buße fich zu geißeln oder geißeln zu laffen, felbit pornehme Frauen unterzogen fich der frommen Uebung 2), bis schließlich der in feinem Ursprung wohlgemeinte Gifer in frankhafter Uebertreibung und seuchenartig um sich greifend in das Unmefen der Flagellanten= oder Geißlervereine aus. artete.

Unter solchen Umständen konnte auch für Cleriker die körperliche Züchtigung nicht viel Berletzendes oder Demüthigendes in sich schließen, dieselbe stand mit den herrschenden Anschauungen der Zeit in voller Uebereinstimmung, denn sie war das allgemein übliche — bald freiwillig ge= wählte, bald unfreiwillig auferlegte — Mittel, begangene Bergehen zu sühnen und dafür Genugthuung zu leisten. —

Die im Gratianischen Decrete und der Decretalen= fammlung Gregors IX. enthaltenen, die förperliche Züchtigung der Cleriker betreffenden Gesetzesbestimmungen wurden

Theol. Quartalicrift 1875. I. Seft.

5

Digitized by Google

 $\sim$ 

٩

<sup>1)</sup> Raumer, Geich. ber gobenftaufen, Bb. IV. G. 218.

<sup>2)</sup> Petrus Damiani, Epist. L. I. ep. 19. ad Alexand. Rom. pontific.: >Hujus sancti senis (sc. Dominici Loricati) exemplo faciendae disciplinae mos in nostris partibus inolevit, ut non modo viri, sed et nobiles mulieres hoc purgatorii genus inhianter arriperent.« Cfr. (Boileau,) Historia flagellantium, Paris, 1700, p. 178 sq.

von den Gloffatoren und überhaupt von der damaligen Biffenschaft für die gerichtliche Braxis in folgende haupt= fätze zusammengefaßt. Die Strafe ist zunächst für die jüngern Clerifer bestimmt und tann bei ihnen auch wegen geringerer Vergehen zur Unwendung tommen : Da= joriften bagegen dürfen nur ausnahmsweife, b. h. menn es fich um besonders schwere Delicte handelt, mit ihr beleat werden 1). Es ift dem Bischof nicht gestattet, einen Beiftlichen eigenhändig zu züchtigen 2), vielmehr hat er sich zur Bollftreckung eines andern Clerifers ju bedienen ; überträgt er einem Laien die Execution, fo trifft diefen wie den Auftraggeber, mag die Strafe auch noch fo gerecht fein, wegen Berletung des privilegium canonis die Ercommunication <sup>8</sup>). ausgenommen, der Bifchof habe teinen Clerifer zur Sand 4), ober es liege auf Seiten des Straffälligen ganzliche Unverbefferlichkeit vor 5). Endlich muß die Züchtigung eine mäßige fein und darf die von der humanität gezogenen Grenzen nicht überschreiten 6), namentlich tein Blutvergießen zur Folge haben 7), sonst treten Bann und Exil ein 8) und wenn förperliche Berftummelung ober der Tod erfolgt, fo verfallen die Ercedenten noch außerdem der Irregularität <sup>9</sup>). —

- 2) c. 25. Dist. LXXXVI.
- 3) Arg. c. 24 X. de sent. excommunicat. 5. 39.
- 4) Glossa in c. 25. Dist. LXXXVI.
- 5) Arg. c. 35 X. h. t. 5, 39.
- 6) c. 9 seqq. Dist. XLV.
- 7) Arg. c. 4 X. de raptor. 5. 17.
- 8) c. 8. Dist. XLV.
- 9) c. 7 X. de homicid. 5. 12.



<sup>1)</sup> c. 8. Dist. XLV. Glossa in c. ult. Dist. XXXV. verb. corporali.

förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 67

Indeffen hatte fich der Gedante, daß die förverliche Rüchtigung denn boch eine für die Diener der Religion uns angemeffene und mit der Stellung derfelben fcwer verein= bare Strafe fei, icon frühzeitig dem chriftlichen Bewußtfein aufgebrängt und allmählig angefangen, in weitern Rreifen fich Bahn zu brechen. Bereits Innocenz III. hat ihn ausgesprochen und es für ungeziemend erklärt, Beiftliche mit Schlägen zu züchtigen 1). In ber Decretalenfammlung Gregors IX. läßt fich ein Burücktreten der gegen die Cleriker gerichteten Fustigation bemerken : im Berhältnik zum Decrete Gratians und noch mehr gegenüber der ältern Gesetzgebung ift von ihr nur noch felten die Rede und für viele Fälle die Gefängnißstrafe an deren Stelle getreten. Auch das Tridentinum ermähnt die letstere 2), ohne der Züchtigung auch nur mit einem Borte au gedenken. Das Concil scheint über die ganze Angelegenheit abfichtlich Stillschweigen beobachtet zu haben, um die durch den Sebrauch der Jahrhunderte gleichsam geheiligte Strafform weder positiv verwerfen und ausdrücklich aufheben noch auch direct bestätigen und für alle Zufunft fanctioniren ju müffen. Aber daß sie bie Bäter als veraltet und mit den neuen Berhältniffen unvereinbar menigstens innerlich nicht mehr gebilligt haben, dürfte aus dem schönen Decrete 3), welches von der brüderlichen Burechtweisung des Clerus und von der rechten Art, feine Vergehen zu ftrafen, handelt, mit Bestimmtheit hervorgehen, zumal, da gerade jene Worte, mit welchen Gregor d. G. den Bifchof von Conftantis nopel, der gegen einen Presbyter von der förperlichen Buch-

Digitized by Google

ان أحد الحا

<sup>1)</sup> Ferreras, Geschichte von Spanien, Bb. IV. S 75.

<sup>2)</sup> Sess. XXV. c. 6. 14 de ref.

<sup>3)</sup> Sess. XIII. c. 1 de ref.

tigung ungehörigen Gebrauch gemacht hatte, zurechtwies <sup>1</sup>), den Bischöfen aufs Neue in's Gedächtniß zurückgerufen werden — "se pastores, non percussores esse meminerint."

Jedoch die gerichtliche Braxis hielt an der nun einmal hergebrachten, vom Concil weder gebilligten noch verworfenen Strafe vorläufig fest. 3m 3. 1562 fab fich das Parlament zu Paris veranlaßt, die öffentliche Züchtigung der Cleriker zu verbieten und als einen Migbrauch der firchlichen Strafgemalt zu bezeichnen 2), weil fie durch ben henter vollftredt murbe, oft zum Blutwergießen führte und die Infamie im Gefolge hatte 8). Die geheime oder private Fustigation, welche sich innerhalb des Gerichtsge= bäudes vollzog, war also im Berbote nicht inbegriffen 4) --und daß diefelbe in Frankreich und Spanien thatsächlich noch vorkam und die Bischöfe sie nicht, wie das kirchliche Recht verlangte, durch Cleriker, fondern durch Laien vollftrecken ließen, wird von den hervorragenditen Canoniften aus dem Ende des 16. und Anfang des 17. Jahrhunderts 3. 98. Navarrus 5) († 1586), Suarez 6) († 1617) und Barbofa 7) († 1641) übereinstimmend bezeugt.

Aber aus derselben Zeit finden sich — wenigstens von einzelnen Orten — bestimmte Nachrichten, daß sie nicht

1) Epist. L. III. ep. 53. Auch bei Gratian — c. 1. Dist. XLV.

2) Van Espen, Jus eccles. P. III. tit. 11. c. 1. n. 44. Bgl. bie Note ber Mauriner zu Gregor. M. Epist. L. XI. ep. 71. c.

3) Richard, Analysis Concil. verb. Flagellatio.

4) Fleury, Instit. jur. can. P. III. c. 18. § 3.

5) Commentar. III. de regular. n. 52.

6) Decensuris, Dist. XXII. sect. 1. n. 44.

7) Collectan. in c. 24. X. de sent. excomm. 5. 39. n. 2 sq.

68

٠

mehr im Gebrauche fei. Der berühmte Eriminalist Julins Elarus († 1575) versichert, ihm sei kein einziger Fall bekannt, in welchem sie (in Jtalien) gegen Eleriker angewendet worden wäre und auch in Frankreich sei sie im Berschwiuden begriffen <sup>1</sup>). Ein Jahrhundert später konnte Pirhing († 1679) behaupten, die dießbezüglichen Kirchen= gesetze seien, namentlich den Weltgeistlichen gegenüber "sast" überall außer Uebung gekommen <sup>2</sup>). Mit dem Ansang des 18. Jahrhunderts war die Entwicklung bei ihrem endgül= tigen Abschluß angelangt: die körperliche Jüchtigung bestand als Strafe der Cleriker zwar formell noch zu Recht, denn ihre Ausschlung ist direct nie ausgesprochen worden, aber in Folge einer allgemeinen Gewohnheit machte die gericht= liche Praxis nirgends mehr thatsächlichen Gebrauch von ihr<sup>3</sup>).

1) Julius Clarus, Practica criminal. § fin. quaest. 70. n. 2: >Ego tamen *apud nos* nunquam vidi poenam fustigationis seu verberationis servari in persona aliculus clerici prout neque illam in usu *Regno Franciae* contra clericos attestatur Practica Millei cet.«

2) Jus can. L. V. tit. 25. n. 1: »Quae de percussione clericorum, praesertim secularium statuta sunt, *fere in desue*tudinem abierunt.«

3) Reiffenstuel, Jus can. L. V. tit. 2. n. 10: >Et quamvis verberatio clerici per longam consuetudinem non amplius sit in usu, tamen de jure fieri potest.« Schmalzgrueber, Jus eccles. L. V. tit. 37. n. 204: >Usus istius castigationis in multis locis recessit a curia, prout de curiis episcopalibus Hispaniae, Franciae et Lusitaniae testatur Julius Clarus. Addi possunt curiae episcopales Germaniae; neque enim constat, poenam istam nostris temporibus infligi clericis.« — Held, Jurisprudent. universal. L. V. Dissert. III. c. 3. § 7: >Interim hodie in foro ecclesiastico non tantum publica clerici verberatio cessat, sed ne privatae quidem (nisi singularis malitia, obstinatio aut simulata stupiditas aliud exigat) superest locus.«

Der geschichtliche Proceß, welcher sich auf diesem Gebiete feit dem Tridentinum vollzog und mit der factischen Aufhebung der Strafe abschloß, scheint uns im engsten Ju= sammenhang zu stehen einerseits mit der Entwicklung der bürgerlichen Justiz, andererseits mit der veränderten Stellung, in welche der Elerus nach und nach eingetreten war.

Die bürgerliche Strafrechtspflege mar in der Zeit unmittelbar vor und nach dem Concil von Trient, überein= ftimmend mit der Braris der vorausgehenden Sahrhunderte, noch überaus hart und strenge. Zwar ist nicht zu verkennen, das die Halsgerichtsordnung Carls V. gegenüber dem bisherigen Criminalrechte und namentlich neben der Bambergensis einen wesentlichen Fortschritt bezeichnet, aber in materieller Beziehung hat die Carolina doch nur wenig geändert, insbesonders die qualificirten Todes- sowie die perstümmelnden Strafen beibehalten und auch von der forperlichen Züchtigung 1) noch einen umfaffenden Gebrauch gemacht. Das neubearbeitete Strafrecht war auf dem Reichs= tage zu Regensburg im 3. 1532 als Reichsgesets publicirt und trotz der fog. falvatorischen Claufel in den verschie= denen Territorien, theils ausdrücklich theils ftillschweigend, bald in feinem ganzen Umfange bald wenigftens als Grund= lage des Territorialrechts anerkannt worden 2). Erwägen wir nun die harten und mitunter noch geradezu barbarischen Strafen des geltenden Rechts, dem die Gesetzgebung der andern europäischen Länder vollkommen ebenbürtig war -und erinnern wir uns zugleich der oben ermähnten That= sache, daß schon vor und namentlich auf dem Tridentinum die körperliche Züchtigung als eine für Cleriker unange=

<sup>1)</sup> Carolina, Art. 113. 115. 123. 127. 158.

<sup>2)</sup> Geib, a. a. D. S. 276 ff.

förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker. 71

meffene Strafe betrachtet wurde, so läßt sich das anfänglich zu Tage tretende Schwanken, wornach die Fustigation gegen Eleriker an einzelnen Orten noch in Anwendung gebracht, an andern aber außer Gebrauch gesetzt wurde, hinlänglich erklären.

Aber während icon im Laufe des 17. Jahrhunderts auf dem Gebiete der weltlichen Juftig eine Binneigung ju arökerer Milde fich bemerkbar machte 1), trat feit der Mitte des folgenden Säculums - zuerft in England und Frantreich, später in Italien und Deutschland - ein völliger Umschwung in den bisherigen Anfichten ein. Die philo= fophische Aufflärung jener geiftig tiefbewegten Zeit machte fich, auf die Jurisprudenz und Gefetgebung übergetragen. als ungestümer humanitätseifer, als fentimentale Bhilanthropie, als haftiges Streben nach einer absolut vernünf= tigen und rein menschlichen Rechtspflege geltend. So un= flar die neuen Ideen in ihren Anfängen auch gewesen fein mögen, die Ergebniffe, zu welchen fie schließlich führten, find doch in hohem Grade erfreulich und ein bleibender Segen der Menschheit. Alle Arten der qualificirten Todesftrafe verschwinden, sie felbst wird auf möglichst wenige Berbrechen beschränkt, die haft gilt als die zweckmäßigfte Strafform und kommt (in Verbindung mit einer durch= greifenden Reform des Gefängnigwesens) am häufigften in Anwendung, die förperliche Züchtigung wird auf einige Ber= geben, somie auf Bersonen der untersten Boltsclasse reducirt und endlich in fast allen Staaten vollständig beseitigt 2). Bu diefem Resultate führte die immer weiter um fich grei= fende Erkenntniß, daß dieselbe je nach der Individualität

<sup>1)</sup> Geib, a. a. D. S. 302 f. 310 f.

<sup>2)</sup> Geib, a. a. D. S. 336 f. 358 ff.

fehr ungleich wirke, unter Umftänden schwere körperliche Nachtheile bringe, den Gestraften nie besser, entweder allzuschnell vorübergehe und keine dauernden Eindrücke zurücklasse oder im entgegengesetzten Falle den Gezüchtigten zu Ingrimm und Rache reize und ihn, vor sich selbst entehrt und in den Augen seiner Mitbürger moralisch vernichtet, zur Verübung neuer Verbrechen treibe und, was das Bedenklichste sei, auf das gesammte Bolk einen verwildernden, die Rohheit fördernden, die wahre Sittlichkeit zerstörenden Einfluß übe<sup>1</sup>).

Diese und ähnliche Erwägungen scheinen auch in der Kirche zur allmähligen Aufhebung der körperlichen Züchti= gung der Eleriker den Anstoß gegeben zu haben und wenn die Strafe im Lause des 18. Jahrhunderts durch Gewohn= heit fast überall beseitigt wurde, so hat die Prazis der kirchlichen Gerichte mit der Entwicklung, welche die Auge= legenheit auf dem Boden der weltlichen Justiz durchlief, nicht nur gleichen Schritt gehalten, sondern ist ihr um ein Beträchtliches vorausgeeilt.

Der Grund der letztern Erscheinung dürfte in dem zweiten der oben erwähnten Momente — in der ver= än der ten Stellung liegen, welche der Clerus seit dem Tridentinum einnahm. Bie die Synode auf allen Gebieten des kirchlichen Lebens tiefgreifende Reformen eintreten ließ, so war sie vor Allem gegenüber dem Clerus bestrebt, die gelockerte Disciplin wiederherzustellen. In richtiger Bürdigung der Ursachen, welche die Reformation vorbereitet, in's Wert gesetz und mit reißender Schuelligkeit über fast alle Länder verbreitet hatten, legte sie der Geistlichkeit die

1) Feuerbach, Lehrbuch bes peinlichen Rechts, Zwölfte Auf= lage, 1836. S. 138 f. Geib, a. a. D. II. S. 429.

# förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Clerifer. 73

lange mifachteten Bflichten, namentlich die eines ehrbaren Lebensmandels und einer eifrigen Berufsthätigteit eindringlich vor Augen, befeitigte nach allen Richtungen die Quellen und Anläffe, aus welchen die zahlreichen Mifftände und Aergerniffe hervorgegangen maren und trug Sorge, daß ibre dießbezüglichen Anordnungen nicht todter Buchstabc bleiben, fondern thatfächlich ausgeführt merden. In der genannten Absicht wurde namentlich die Errichtung von Seminarien vorgeschrieben, in welchen Diejenigen, bie Fähigkeit und Neigung zum geistlichen Stande bätten, minbestens vom zwölften Lebensjahre an, ferne von den fto= renden Ginflüffen der Belt, unter den Augen des Bifchofs von tüchtigen Lehrern in den firchlichen Biffenschaften unterrichtet und für ihren fünftigen Beruf in angemeffener Beife er zogen werden follten 1). Daß bie neu= gegründeten Anftalten damals einem dringenden Bedürfniffe entgegentamen, ift über allen Zweifel erhaben und ebenso= wenig in Abrede zu ziehen, daß dieselben in ihrer weitern Entwickelung, insbesonders da wo fie mit Universitäten in Berbindung gebracht worben waren, den gehegten Erwar= tungen entsprachen. Die Geschichte der drei letten Jahr= hunderte lehrt, daß der Clerus, wie er feit dem Tridentinum geworden, im großen Durchschnitte - denn Ausnahmen gab und giebt es immer - sowohl in missenschaftlicher als auch fittlicher Beziehung feine Borgänger weit überragte, allen billigen Anforderungen genügte, fich auf der Böhe der Beit erhielt und darum fegensreich auf fie einwirkte, turg in einer Beife feine große Miffion erfüllte, bag zwischen Jest und Chedem taum ein Bergleich möglich ift.

Digitized by Google

1) Sess. XXIII. c. 18 de ref.

ì

Bei diefer glücklichen Bendung der Dinge mußte die Strafe der körperlichen Züchtigung, welche aus trüber Bergangenheit in die modekne Zeit noch hereinragte, sich nicht nur als ein entbehrliches, sondern auch als ein durchaus ungeeignetes Mittel der clerikalen Disciplin erweisen und darum, wie geschehen, von selbst hinwegsallen, sindet sich doch auch bei der gleichzeitigen protestantischen Geistlichkeit von dem Gebrauch dieser Strafe nicht die leiseste Andeutung<sup>1</sup>).

Die Rechtmäßigkeit der nicht durch eine ausdrückliche Berfügung, fondern auf dem Wege der Gewohnheit erfolgten Aufhebung der früher zu Recht bestandenen und allgemein üblichen Strafe tann teinem Zweifel unterliegen. Denn daß eine den gesetzlichen Anforderungen entsprechende consuetudo gegenüber dem geltenden Rechte vernichtende Wirkung habe, läßt sich unschwer darthun. Das an sich teine Ausnahme zulassende Fastengebot z. B. wurde durch Gewohnheit dahin modificirt, daß an Beihnachten, wenn das Fest auf einen Freitag fällt, der Genuß von Fleisch= speifen gestattet ist 2). Die ursprünglich ohne Einschräntung geltende Borichrift, au Sonn= und Feiertagen den Gottesdienst in der Pfarr tirche zu besuchen 8) und an Ditern dem eigenen Bfarrer zu beichten 4) ift durch eine allgemeine Gewohnheit beseitigt worden und die entgegen= gesetzten Uebungen, welche an die Stelle getreten maren, haben die Sanctiou der Kirche erlangt 5). In gleicher

- 2) c. 3 X. de observat. jejun. 3. 46.
- 3) c. 2 X. de paroch. 3. 29.
- 4) c. 12 X. de poenit. et remiss. 5. 38.
- 5) Benedict. XIV, De synod. dioeces. L. XI. c. 14.

<sup>1)</sup> J. F. Willenberg, Dissert. de excessibus et poenis clericorum, Jenae, 1740.

## förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker.

Beise galten die Ehen zwischen Christen und Ungetauften bis tief in's Mittelalter als gültige, wenn auch unerlaubte und fündhafte Berbindungen, aber später wurde diese mildere Praxis aufgehoben und die Religionsverschiedenheit als trennendes Ehehinderniß behandelt — "generali ecclesiae more, qui pluribus abhinc saeculis viget ac vim legis obtinet" 1). Auf demselben geschichen Wege, d. h. durch allgemeine Gewohnheit sind auch die Canones, welche von der körperlichen Züchtigung der Cleriker reden, außer Wirksamteit gescht worden.

Darum wird in den neuern mit dem hl. Stuhle abgeschlossenen Concordaten diese Strafe nicht mehr erwähnt, sondern den Bischöfen nur ganz allgemein die Befugniß zugesprochen — "in clericos reprehensione dignos aut honestum clericalem habitum eorum ordini et dignitati congruentem non deferentes poenas a sacro concilio Tridentino statutas aliasque, quas convenientes judicaverint, infligere"<sup>2</sup>) — oder wie die in neuester Zeit mit den kleinen Republiken Amerikas eingegangenen Bereinbarungen übereinstimmend sich ausbrücken — "juxta vigentem et adprobatam ecclesiae disciplinam illos coër-

75

<sup>1)</sup> Benedict. XIV, Const. Singularinobis v. 3. 1749. § 10. Richter, Conc. Trid. p. 553.

<sup>2)</sup> Conventio pro Sicilia v. J. 1818. art. 20. Nussi, Conventiones etc. Ed. Mogunt. p. 185. Concordat. Bavaric. art. XII. d. Concordat. Austriac. art. XI. Concord. Wirtemberg. art. V. Concord. Badens. art. V. Walter, Fontes, p. 210. 283. 365. 377. Die zu ben beiben lettern Bereinbarungen erlaffenen päpftl. Influctionen nennen als Strafen gegen Elerifer: Brivation ober Suspenfion vom Amte, Detention in einem Gorrectionsbaufe und Gelbbufen. Walter, l. c. p. 370. 389.

cere ecclesiasticos viros, qui a proprii muneris officiis et a recta vivendi ratione deflectunt"<sup>1</sup>).

Mit Ausnahme des Preußischen Allgemeinen Landrechts, welches II. 11. § 52 "Strafen an Leib, Ehre oder Bermögen" und § 127 "langwieriges Gefängniß und andere körperliche Strafen" ausdrücklich verbietet, geschieht in allen übrigen Staatsgesetzgebungen Deutschlands da, wo sie von der bischöflichen Strafgewalt gegen Eleriker reden, der körperlichen Züchtigung offenbar deßhalb, weil dieselbe auch als kirchlich abgeschafft und ungulässig betrachtet wurde, keine Erwähnung mehr, sondern Berweis, Einberufung in eine Correctionsanstalt, Geldbußen, Entziehung des Einkommens, Suspension, Bersezung, Zurücksezung und Absezung werden als die nach dem geltenden Kirchenrechte üblichen und staatlicherseits unbeanstandeten Strafformen namhaft gemacht<sup>2</sup>).

Obwohl indeffen die körperliche Züchtigung der Cleriker kraft Gewohnheitsrechtes aufgehört hatte, ein lebendiger Beftandtheil der Kirchendisciplin zu fein, so fand sie boch noch im vorigen Jahrhundert bei besonders eclatanter und obstinater Böswilligkeit des Delinquenten ausnahms-

2) Bgl. über die ältere Staatsgesetung Desterreichs, Helfert, Bon ben Rechten und Pflichten der Bischöhe, S. 216. 256. 259. 268; über die neuere: f. Verordnung v. 12. April 1850. § 4. Walter, Fontes, p. 277. Württemberg: f. Entschließung v. 10. Juli 1844 u. Gesetz v. 30. Jan. 1862. § 6. Dove, Zeitschrift für RR. II. S. 77. 97. Churhessen: Verordnung v. 31. August 1829 über die bischöfliche Gewalt in Strafsachen, § 1. Walter, 1. c. p. 351.

<sup>1)</sup> Concordat. pro Costarica ann. 1853. art. 16. Guatemala eod. ann. art. 17. Venezuela ann. 1862. art. 21. Nicaragua eod. ann. art. 16. Salvator. eod. ann. art. 16. Nussi, l. c. p. 301. 308. 359. 365. 371.

## förperliche Züchtigung als Strafmittel gegen Cleriker.

weise Anmendung 1). Aehnliches ift in den jüngftverfloffenen Decennien, wie officiell festgestellt und von betheis ligter Seite zugestanden murde, in geiftlichen Correctionsund Demeritenhäusern einzelner Breußischer Diöcefen vorgetommen 2) und die neueste Gesegebung des Landes nahm von da aus Veranlassung, den Gebrauch der körperlichen Rüchtigung Geistlichen gegenüber ausbrücklich und für alle Fälle zu untersagen 8). Zwar wurde gegen die Nothwendigkeit eines solchen Berbotes geltend gemacht, daß die forperliche Buchtigung als Strafe nicht mehr vortomme und daß es fich in den von der Regierung constatirten Fällen, wo sie vorgekommen fei, nur um ein Buchtmittel zur Aufrechthaltung der Ordnung gehandelt habe. Aber auch zu diesem Zwecke existire die förperliche Züchtigung in keiner tirchlichen Unftalt in zuläffiger Beije, fie fei nirgends erlaubt und in keiner Hausordnung fanctionirt 4). Tropdem ließ sich nicht in Abrede stellen, daß derlei Rörperstrafen gegen detinirte Briefter, wenn auch nur in exceptioneller Beife und nur in den äußerften Fällen, thatsächlich angewendet worden waren - und im Hinblide

2) Hinschus, Die Preußischen Kirchengesete des Jahres 1873. S. 52 f. 95 f. Höinghaus, Die neuen Kirchengesete in Preußen, S. 102 ff.

Digitized by Goog

77

<sup>1)</sup> Held, l. c: ... sed ne privatae quidem clerici verberationi (nisi singularis malitia, obstinatio aut simulata stupiditas aliud exigat) superest locus.«

<sup>3)</sup> Gefetz v. 13. Mai 1873. § 1: "Straf= und Zuchtmittel gegen Leib, Bermögen, Freiheit oder bürgerliche Ehre find unzu= läffig". — Gefetz v. 12. Mai 1878. § 3: "Die körperliche Züchtigung ist als kirchliche Disciplinarstrafe oder Zuchtmittel unzuläffig."

<sup>4)</sup> Stenograph. Bericht bei Hinschus, a. a. D. S. 52 f.

## 78 Rober, körperl. Züchtigung als Strafmittel gegen Clerifer.

auf diese Borkommnisse dürfte das staatliche Berbot als vollständig gerechtfertigt erscheinen. Zwar ist principiell und unter allen Umftänden an dem Sate festzuhalten, daß ber Staat über die Strafmürdigkeit der Geiftlichen, welche ihre Amts- und Standespflichten verlegen, tein entscheidendes Urtheil fällen tonne, daß hier ausschließlich die Bischöfe als die zur Aufrechthaltung der Disciplin berufenen Organe competent feien und mit den Strafen, welche die tirch= liche Gesetzgebung vorzeichnet, einzuschreiten das Recht haben. Allein wenn die eine oder andere diefer Strafen mit den geläuterten Begriffen einer humanen und menschenwürdigen Rechtspflege in directem Biderspruche steht, daher auch aus der bürgerlichen Gesetzgebung entfernt murbe und gegen keinen, auch nicht den letzten Unterthanen in Anwendung gebracht werden darf 1), fo ift es Pflicht und Recht des Staates, Diejenigen feiner Bürger, welche Geiftliche find, gegen die verpönte Strafe ju fcuten und Unrecht, denn als folches muß fie ihm erscheinen, von denfelben fern ju Daß aber heutzutage die förperliche Züchtigung halten. unter die Strafformen der befagten Urt falle, unterliegt feinem Zweifel und ebendarum tann die staatliche Berechtigung, ihren Gebrauch gegen Cleriker zu verbieten, nicht beanstandet merden. ---

(Schluß folgt.)

<sup>1)</sup> Für bie Preußische Monarchie wurde die körperliche Züchtigung durch Cabinetsord. v. 6. Mai 1848 aufgehoben.

# Das 2Bejen ber Gelübdejolennität.

Bon Dr. Schönen in Gustirchen.

# Dritter Artifel.

Nach diefen Ermägungen wird es uns tein Rundiger verdenken, wenn wir diefen Uebereintunftsversuch als durch= aus mißlungen bezeichnen, zumal wir in ihm von der Conftitution Gregor's XIII. nur ein Zerrbild wiederfinden, gezeichnet von jenen um die allgemeine Annahme ihrer Privatanficht weit mehr als um die Autorität der papftl. Entscheidung bekümmerten Autoren, um mohlfeilen Raufes die letztern abweisen und fich eines scheinbaren Sieges über dieselbe rühmen zu können. Es ist und bleibt der papftliche Schiedsrichterspruch aus dem vorletten Decennium des 16. Jahrhunderts seit jener Zeit die, wenn auch nicht von Allen gleich willig und bedingungslos anerkannte Lösung und es steht also, jo fehr sich auch der theologische Standpunkt Einzelner gegen dieses Refultat fträuben mag, unanfechtbar fest, daß die Gelübdefolennität tein Befenserfor= derniß des stat. relig. ift. Diefe Frage, welche vor Gre= gor XIII. noch eine offene gemesen, hatte dieß zu fein auf= gehört und wir müffen der Entscheidung deffelben, abges

2.

#### Schönen,

feben von der ihr innewohnenden amtlichen Autorität 1), auch vom rein milfenschaftlichen Standpunkte aus um fo mehr das Zeugniß der allein richtigen, für alle Folgen un= bestreitbaren beilegen, da jeder bisherige Bersuch, bei der Annahme einer andern Erklärung alle Schwierigkeiten zu löfen, handareiflich miglungen ift und als hoffnungslos aufgegeben werden muß. Wenn, wie mir oben 2) im Borbei= gehen bemerkten, im Laufe der Verhandlungen die Autorität des hl. Thomas zu Gunften der behaupteten Nothwendig= feit des folennen Gelübdes beim Zuftandetommen des stat. relig. angezogen wurde, fo zwingt uns die Anerkennung, die wir diefem edlen Beifte, den Ergebniffen feiner miffenschaft= lichen Forschungen zollen, bier nachträglich noch bervorzu= heben, daß feine Worte höchstens an einer Stelle diefe An= sicht wohl nahelegen, nicht aber, wie es ja allerdings auch möglich wäre, wirklich enthalten. Un mehreren ber in bie Debatte eingeführten Stellen 8) fagt der gelehrte Aguinate nichts Anderes, als daß beim Untritt eines ieden Standes eine bas Verbleiben in den einmal angetretenen Verhältniffen

1) vgl. Suarez a. a. O. tr. 10. l. 3. c. 4. n. 5-11.

3) 2. 2. q. 184. a. 4: >Est considerandum, quod quantum ad homines, ad hoc quod aliquis adipiscatur statum libertatis vel servitutis requiritur primo obligatio aliqua vel absolutio ... secundo requiritur quod obligatio praedicta cum aliqua solemnitate fiat, sicut et ceteris quae inter homines obtinent perpetuam firmitatem, quaedam solemnitas adhibetur. Sic ergo in statu perfectionis proprie dicitur aliquis esse... ex hoc quod obligat se perpetuo cum aliqua solemnitate ad ea, quae sunt perfectionis. a. 5: ad statum perfectionis requiritur obligatio perpetua ad ea quae sunt perfectionis cum aliqua solemnitate. Utrumque autem horum competit religiosis et episcopis.

<sup>2)</sup> S. 45.

begründende Verpflichtung und außerdem eine gewisse Solennität vorkomme. Daß derselbe bei Erwähnung dieser "solonnitas" nicht die specifische Solennität der Gelübde mit ihren ganz eigenthümlichen Folgen im Sinne gehabt, sondern an eine blos accidentielle, in äußeren Ceremonien bestehende Feierlichkeit<sup>1</sup>) gedacht, geht daraus ersichtlich hervor, daß er dieselbe beim Antritt aller Stände vorfindlich erklärt und sie noch speciell bei den Bischöfen vorhanden nachweist<sup>2</sup>). Richts Anderes auch hat er gesagt und ge-

1) Die von einigen Theologen, namentlich Thomisten auf Grund ber Behauptung ihres Meifters, daß bie Ablegung eines jeden vot. religionis mit einer gemiffen Feierlichteit versehen fei, neben ber all= gemein angenommenen Unterscheidung einer substantiellen und acci= bentiellen Solennität aufgestellte Diftinction einer solemnitas »essentialis« unb »legitima« (vgl. revue des sciences ecclés. 1868. Juin. pg. 505. n. 1) scheint uns einmal überflüssig und bann et= waige Migverftändniffe nicht zu beben, fondern zu fördern febr ge= eignet zu fein. Unnöthig nennen wir biefelbe beghalb, weil fie, wenn auch von einem andern Gesichtspunkte ausgehend, mit ber erftern vollftändig zusammenfällt : bie "effentielle" Solennität, welche nach ber Anficht ihrer Urheber felbit in ber Bublicität, in einer nach den verschiedenen Formen bes Orbensftandes verschiedenen Summe von Ceremonieen und rituellen Gebräuchen besteht, ift ja nichts anderes, als die in der ersten Unterscheidung bezeichnete solonnitas »accidentalis« und das andere Glied ber ersteren Eintheilung, bie solennitas »substantialis« bedt fich völlig mit ber sol. »legitima« und nimmt nur mit Rückficht auf den Ursprung und die Quelle ihrer foweit tragenden Rechte, als welche fich die Festietungen bes bochften firchlichen Lehramtes ausweifen, ben lettern namen "gefetliche" an. Unzwedmäßig aber erscheint uns biefe neue Diftinction mit ben ge= wählten Bezeichnungen barum, weil bas Abjectivum sessentialis« mit bem andern »substantialis« fehr leicht verwechfelt wird, mah= rend es etwas burchaus verschiebenes, ja bas gerade Gegentheil beffen zum Ausbruck zu bringen bestimmt ift, was bas »substantialis« ber erftern Eintheilung hervorheben foll.

2) a. a. D. a. 5.

Theol. Quartalfcrift. 1875. I. Seft.

6

#### Schönen,

bacht. wenn er erklärt 1), daß nicht zwar jedem particulären, wohl aber jenem Gelubde die Solennität eigne, durch melches fich jemand ständig dem göttlichen Dieuste weihe. 2Benn auch von vornherein nicht fo evident wie diefe, enthält auch jene oben speciell ermähnte Stelle 2), welche mohl als bas mächtigste Zeugniß des hl. Thomas für jene Ansicht angefehen zu werden pflegt, genauer betrachtet nichts, was für die Nothwendiakeit der Solennität beim Antritt des Ordensftandes angeführt werden kann. Für ein blödes oder befangenes Auge allerdings war diefer Ausspruch, in welchem das solenne Gelubde in so enge Beziehung zum status relig. gebracht wurde, überzeugend, daß der Theologenfürft ber damals noch freigegebenen Meinung zugethan gemefen : es bedurfte ja hiezu nur des kleinen Schrittes, dem Begriffe bes zur Zeit des hl. Thomus häufig, ja meift vortommenden, den des Einzigen, des unerfeslich Rothmendigen unterzuschieben. Schon in diefem Fingerzeige wird ber nur einigermaßen aufmertfame und bedächtige Lefer die fehler= hafte Art und Beise angedeutet finden, wie man dazu tam, Thomas in diefer Streitfrage als Bartei auftreten zu laffen. Die Neußerung deffelben, welche nichts Underes, als den

1) 2. 2. q. 88. a. 7: »voti solemnitas adhibetur, quando aliquis per susceptionem sacri ordinis divino ministerio applicatur et in professione certae regulas, quando per abre nuntiationem seculi et propriae voluntatis aliquis statum perfectionis assumit.« a. a. D. ad 2: »cum quis vovet aliqua particularia opera ... tali voto non congruit solemnitas sed solum voto, quo aliquis totaliter se subiicit divino ministerio seu famulatui.«

2) 2. 2. q. 189. a. 2. ad 1: »Duplex est religionis votum: unum solemne, quod hominem facit monachum : . . Aliud autem est votum simplex, ex quo aliquis non fit monachus vel religiosus sed solum obligatus ad religionis ingressum«.

5

im 13. Jahrhundert häufigsten und geben wir zu, damals einzigen Modus, den Ordensstand auzutreten, verzeichnen wollte, betrachtete man unberechtigter Beife als Angabe der unerläßlichen Bedingungen, und legte der nur die thatfächlichen Berhältniffe jener Beit conftatirenden Notiz einen durchaus universellen Charafter bei, melchen diefelbe meder nach dem Wortlaute noch nach dem Zusammenhange erlangen konnte. Ueberdies überfah man auch bei der Berufung auf die Autorität des hl. Thomas, daß es sich au jener Stelle der Summa durchaus nicht um die rechtlichen Wirfungen jenes vot. simplex handle, deffen Object die Gesammtheit der Ordensstandsverpflichtungen und von dem allein in der vielgenannten Controverse die Rede mar, fonbern um das ganz andere, wodurch fich Jemand verpflichtet, in der Zufunft einmal die 3 evangelischen Räthe in einer religiöfen Genoffenschaft üben zu wollen. Dag ein folches Gelübde zum Antritt des stat. relig. nicht genügend und das gelobende Subject in jenen Stand zu versetzen nicht fähig fei, murde niemals von Jemand in Frage gezogen, von den Bertretern der controversen Birtung des vot. simplex ebensomenig wie von den Gegnern; daß aber die ganze Streitfrage von diefer Bemerkung des hl. Thomas nicht im Entferntesten berührt werde. taun ebensowenig einem Zweifel unterliegen. Wie wir darum jest noch, nachdem die bedentenden Untersuchungen des 16. Jahrhunderts über diefen Bunkt voraufgegangen find, die thomistische Behaup= tung ihrem ganzen Inhalte nach für richtig und vollbe= rechtigt halten, fo glauben wir hinwieder auch, daß Thomas, ohne jenen Baffus auch nur modifiziren zu muffen, die Erflärung Gregor's XIII. adoptiren fönne und auch werde,

6 \*

und wir machen ben Satz des Suarez<sup>1</sup>) zu dem unfrigen: "in hac re non habemus D. Thomam nobis adversantem"<sup>3</sup>). In den letzten Jahrhunderten schloß sich denn auch die Mehrzahl der Theologen und Canonisten dem päpstlichen Richterspruch an und bezeichnete denselben bald als ein endgültiges lehramtliches Erkenntniß, worüber für die Folge alle Discussion geschlossen In, bald als ein Glaubensurtheil<sup>4</sup>) und die entgegenstehende Ansicht als einen die Reinheit des Glaubens tangirenden Jrrthum<sup>5</sup>). Wir sagen nicht, wie Bouig<sup>6</sup>), die Gesammtheit, sondern nur die

2) Wir glauben noch bemerken zu sollen, daß wir uns absjichtlich auf die bloße Berücksichtigung ber Gregor XIII. entgegengehaltenen Aeußerungen beschränkt und von hier aus jenen Rettungsverjuch als mißlungen erwiesen haben. Die Resultatlosigkeit jener Bemühungen, den hl. Thomas als Vorläufer jener Opposition gegen die päpstliche Entscheidung hinzustellen, würde noch ecclatanter und geradezu beschämend werden, wenn wir die sämmtlichen Stellen, von benen er über die Bedingungen des Ordensstantes spricht, namentlich 2. 2. q. 186. a. 2 – a. 6. und opuscul. 18. c. 11 et 15 in's Berhör nehmen, und wie es sich eigentlich gebührt, auf Grund einer Ertlärung dieser unser Urtheil formiren wollten. — Scheindar gefährlicher äußern sich einzelne Schüler und Anhänger des hl. Thomas, so 3. B. Cajetan in seinem Commentar zu 2. 2. q. 188. a. 1 et Soto de instit. 1. 7. q. 1. a. 1. c. 3, obgleich auch diese wieder durch andere Bemerkungen unsere Bedenken aufheben.

3) vgl. Reiffenstuel, Jus can. titul. de regular. n. 14. — Schmalzgrueber, Jus eccles. univ. tit. de regular. n. 14 u. 15; François de Sales, Oeuvres compl. Paris, Béthune 1836. tom. 4. pag. 411.

4) vgl. Vasquez, in 1. 2. a. 96. disp. 165. c. 9. n. 94; Sanchez com. in S. l. 5. c. l. n. 24; Suarez a a. O. tr. 10. l. 3. c. 4. n. 5 sq.

5) Pontius, de matr. l. 7. c. 7. n. 5.

6) Tract. de iure regul. Par. 1857. tom. 1. p. 117.

<sup>1)</sup> a. a. O. tr. 7. l. 2. c. 14. n. 1.

Mehrzahl, weil wir bis in die Neuzeit herein mitunter noch einzelne Ausläufer jener censurirten Meinung gewahren, die aber wohl, wie die eigene frühere Erfahrung uns zu vermuthen erlaubt, mehr in der Unkenntniß des einschlägigen Materials, wie in bewußter Opposition wurzeln<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Wir verweisen namentlich auf das bereits mehr erwähnte Buch von Schels (bie neuern religiösen Frauengenossenichaften. Schaffhaufen 1857). nachbem ber Berfaffer Eingangs ben Orben im Allgemeinen richtig befinirt hat als \_einen Berein von Berfonen einerlei Gefchlechts, welche burch Ablegung ber 3 Gelubbe in einer als folde vom Bapite approbirten Genoffenicaft fich auf Lebensbauer verpflichtet haben, ihr Leben nach einer approbirten Regel einzurichten, (5. 3) erflärt er auf berfelben und ben folgenden Seiten biele fcine Definition als im Biberfpruche mit bem tanonischen Rechte, indem er behauptet, biefes ,bringe bie Feierlichteit ber Belubbe in fo enge Beziehung mit bem Begriffe von Orbenspersonen, bag es als religiosae, moniales nur biejenigen bezeichnet, welche burch feierliche Gelubbe ihr Leben nach einer firchlich bestätigten Regel einzurichten fich verbunden haben." (S. 3 u. 4.) Es wäre, beiläufig bemerkt, nicht schwer, durch Aufdedung ber in der letzten Aeußerung enthaltenen Ungenauigfeiten und geradezu falfchen Suppositionen bie Rettung ber voranstehenden Definition vorzunehmen; wir begnugen uns ftatt beffen auch bier wieber mit ber Erklärung, bag, felbft wenn jene Bemerkung in allen ihren Bunkten als richtig angenommen wurde, bennoch bie Lösung ber Frage nach ber Nothwendigkeit bes feierlichen Gelubbes für den stat. rolig. von ihr unberührt bleiben würde, wenn man nur, wie es angesichts ber Geschichte nicht anders möglich, anerkennt, bag bie Form bes stat. relig. nicht eine für alle Zeit firirte, sondern den Zeit= und Ortsverhältnissen gemäß variable ift. Nachbem ber Verfasser bann ber papftlichen Anertennung bie Fähigkeit abgesprochen, ein Inftitut zu einem Orben zu erheben, wenn nicht bie "biezu nothwendigen Bedingungen ber feierlichen Brofes und ber papftlichen Claufur" erbracht find, (S. 9) fagt er in fon= berbarer Beife biefe fowie bie eben berührte Behauptung wieber bes= avouirend wörtlich : "nicht in allen Rörperschaften, welche papftlich approbirt find, es fei nun als wirkliche Orben, ober als einfache Benoffenschaften, find beghalb die Gelubbe feierlich" (Anmertung S. 17

Die große Bedeutung der so erledigten Frage für die Erläuterung des Hauptgegenstandes, mit dem wir es hier zu thun haben, ist unverkennbar. Eben darum glaubten wir denn auch es diesen Hypothesen schuldig zu sein, sie mit einer gewissen Schottständigkeit den Grundzügen nach sich aussprechen zu lassen, ehe wir zur weitern Prüfung der Traditionstheorie zurücktehrten.

Halten wir auch jetzt noch den Fortschritt unferer Untersuchung einen Augenblick an, fo find wir in ber Lage, Die Reihe der irrigen Consequenzen zu überschauen, zu melchen man nach und nach, ftufenweise, gern oder ungern in Folge der einmal beschloffenen Festhaltung jener Solennitätserklärung getrieben murde und welche man burch eregetische Rünsteleien an den einschlägigen firchenamtlichen Rundgebungen zu legitimiren fich vergebens bemühte. Nn. diefen Confequenzen liegt unferer Anficht nach die ichlagenbite Widerlegung des Princips, aus dem fie fließen. Die Behauptung der Nothwendigkeit des folennen Gelübdes zum Antritt des Ordensstandes wäre vollkommen begründet. wenn die Verlegung ber Gelubdesolennität in die traditio zuläßig wäre; ift das Erstere aber falich, fo tann das Lettere als berechtigt nicht mehr anerkannt werden. Dk Unrichtigkeit jener Behauptung tonnen felbft die An= hänger der Traditionshppothefe nicht mehr anzweifeln; ob

u. 18) und fügt dann, auch diese Behauptung wenigstens indirect zurücknehmend bei, "die Scholastifter der Gesellschaft Jesu mit nur einfachen Gelübben gelten in Folge eines besondern Privizlegiums dennoch als wirkliche Religiosen", (S. 18) und so "könnte ber hl. Stuhl aus apostol. Machtfülle auch solche Frauengenossenschaften zu kirchlichen Orden erheben, welche weder feierliche Gelübbe ablegen, noch die Verbindlichkeit zur Clausur übernehmen". (a. a. D.)



fie deffen ungeachtet die Nichtberechtigung diefer Berlegung, welche zu jener wie das Prinzip zu feiner nothwendigen Folgerung hinführt, zu bezweifeln vermögen, muß ihrer eigenen Erwägung überlaffen bleiben. Uns drängt bei aller Hochachtung vor einzelnen Vertretern diefer Solennitätsauffassunfassung und trotz der längeren Nachwirtung diefer Lehrmeinung in der Moraltheologie schon das bisher erzielte Ergebniß unserer Forschungen, diefelbe als durchaus verschlt zu bezeichnen, jene Beförderung der Solennität zu einem unerläßlichen Momente des stat. rolig. aber als eine reine Zwecktheorie abzuweisen, welche sich überdies noch am Ordensstande, wie er zu allen Zeiten und in allen Ländern sich gestaltet hat, eine weitgehende Bergewaltigung erlaubt.

Unfere oben befundete Genugthuung, bie fehlerhaften Folgerungen jener Ansicht von dem Befen der Solennität, welche wir die Traditionshypothefe nannten, bereits aufge= wiesen zu haben, erweist sich bei näherem und schärferm Betracht des Beweisverfahrens unferer Gegner fofort als unbegründet und verfrüht. Um uns nicht dem Vorwurfe ber Ungenauigkeit auszuseten, hätte an jener Stelle höch= ftens nur von einem, wenn auch dem wichtigern Theile der= felben die Rede fein follen. Boten allerdings schon die bisher vorgeführten Confequenzen in ihren Mängeln und Rehlern, sowie in ihrer tiefen Opposition gegen kirchliche Bestimmungen eine feste Grundlage zu unfrem Endurtheile über bas fie erzeugende Brincip, fo wäre es dennoch ein fchmer zu rechtfertigendes Berfahren, menn mir die Berückfictigung anderer Folgerungen, welche wenigstens im Sinne und nach der Intention ihrer Vertreter das Unzureichende jener erstern vielleicht zu erseten, das Berfehlte derfelben möglicher Beije zu corrigiren und die zwischen ihnen und

87

ben tirchlichen Festfetzungen aufgedectte Rluft eventuell noch ju überbrücken beftimmt find, bei Seite ichieben ober ichon, mit Außerachtlaffung biefer, über das ganze Broblem furzweg den Stab brechen wollten. Den Weg zu unficherem Ziele bürfen wir uns, wollen wir nicht in unficherm halbdunkel auf jedem Schritte burch die Ginmurfe unferer Gegner gehemmt fein, nicht durch Umgehung einzelner Schwierigkeiten fondern nur fo bahnen, daß wir mit den verschiedenen Go= lennitätstheorieen, welche durch innern Gehalt, ober boch burch äußere Berbreitung besondere Beachtung fordern, auch ihre Begründung, fomie ihre letten mirflichen oder felbit nur vorgeblichen Confequenzen fritisch beleuchten. Dabei jind wir ja auch von vornherein wohl zu ber Annahme be= rechtigt, daß es in dem, mas tiefere Geifter über unfere Frage gebacht haben, nicht an Momenten von Bahrheit fehlen tann, in denen unfer Erkenntnift der Sache fich erweitert und vertieft; ja felbst ber grrthum folcher Geifter wird für uns oft lehrreicher fein, als die Wahrheit berer, welche, in der Geschichte der Moraltheologie zahlreicher wie bei jeder andern verwandten Disciplin, sich begnügen, die Aufichten und Aussprüche Anderer zu wiederholen, ohne fie eingehend zu prüfen, und ohne uns ihrerfeits unferem Beburfnif und Verlangen entsprechend ein eindringendes Berftändniß jener Aussprüche gemähren zu tonnen.

Beruht die Gelübbesolennität ganz in jener als Moment der professio relig. erforderlichen traditio, ift die= selbe der naturnothwendige Ausfluß einer Selbsthingabe des Gelobenden an Gott, welche nicht unähulich ift jener undedingten gegenseitigen und ganzen Vereinigung der Ehegatten, so haben wir wenigstens nach dem Vorgeben der diese These aufstellenden Theologen in ihr, sobald sie nach dem Rechte

gültig zu Stande getommen, ihrer natürlichen Grundlage zufolge ein Band von absoluter Unabänderlichkeit, beziehungsweise ein trennendes Shehinderniß vor uns, welches in bem Mangel der zur Ghe erforderlichen Dispositionsfähigkeit besteht, feinen Rechtsgrund somit in sich felbst trägt und durch teine Dispensation gehoben werden tann. Wie bas Band der natürlichen Che, jo besitt nach der Behauptung jener Theologen unter diefer Borausjehung auch diefe myftische Berbindung dem ius divinum naturale zufolge den Charakter der Unauflöslichkeit. Bon der formellen Wahrheit diefer Folgerung aus der angeführten Grundvorstellung von dem Wefen der Gelübdefeierlichkeit einer= und der Ru= läßigkeit und einleuchtenden Gewigheit nicht blos, fondern ber ausschließlichen Richtigkeit ihrer Behauptung als theologische Meinung andrerfeits find diefe Theologen fo fehr überzeugt, daß beispielsweise der Spanier Soto 1) mit aller Bestimmtheit die Löfung des Chebandes feitens des Bapftes für eher möglich erklärt, als die Hebung der durch das feier= liche Gelübde herbeigeführten Cheunfähigteit, und überdies noch die Berlegung der Solennität in einen gesetgeberischen Act der firchlichen Amtsgewalt als unrichtig bezeichnet, und zwar da= rum, weil bei Annahme diefer Anschauung dem Bapfte ein Dis= penfationsrecht beim folennen Gelübde guertannt werden müffe. was feiner Ansicht nach durchaus unzuläßig ist. Wie auf die Natur der traditio glanben die Anhänger diefer Unficht fich zur Erhärtung nicht ihrer gangen Deduction, wohl aber des bedeutungsvollen und uns besonders intereffirenden Endergebniffes derfelben auch auf die Autorität des hl. Thomas beziehen zu können. Und in der That mit vollem Rechte 8).

1) de iust. l. 7. q. 4. a. 2. u. in lib. 4. dist. 38. q. 2. a. 2.

<sup>2)</sup> Die mitunter beigebrachte Unterscheidung des Thomas siunior«

hatte die Rritit der verschiedenen Solennitätserklärungen, welche zu feiner Zeit umliefen, den bl. Thomas zu dem negativen Refultate geführt. bag feine berfelben por bem Forum einer wissenschaftlichen Untersuchung Stich halte, fo glaubte er in ber oben 1) ausführlich gemurdigten Benedictions= oder Confectationshppothese die allein ausreichende Löfung bes ganzen Problems, somie aller Schwierigkeiten gefunden zu haben. Und von der Grundlage diefes Erklärungsversuches aus faben wir ihn ja an eben jener Stelle bereits zu der uns augenblicklich beschäftigenden Confequenz gelangen, worin, wie wir nunmehr erfahren, die Confecrations= und Traditionstheorie übereinfomme. Daß wir bas gesammte Beweismaterial, welches Thomas zur wiffenschaftlichen Rechtfertigung feiner Aufstellungen verwandte 2), nochmals vorführen, wird man nicht verlangen; hier, wo die Zuläßigkeit oder Unzuläßigkeit jener Folgerung allein in Frage steht, erührigt uns nur, die obige Darstellung durch

und beffen Anfichten, wie er fie in dem Commentar zu den Sentenzendüchern (in l. 4. dist. 38. q. 1. a. 4. ad 3) entwickelt hat, von denen des Thomas »senior« (vgl. Billuart, Summa s. Thomae Wirceburg. 1767. tom. 12. pg, 279) vermag diese Behauptung nicht zu erschüttern, da wir den einzigen Anhaltspunkt, bei welcher Anficht Thomas stehen geblieben, in der zeitlichen Aussenderfolge der einzelnen Ansichten haben. Auch dürfte die von Thomas a. 9 geschehene Aeußerung »solemnizatio voti sub dispensatione Ecclesiae cadit« einen Wierspruch mit unserer Behauptung eben so wenig wie mit seinen eigenen in a. 11 enthalten, da sie, wie aus dem ganzen Contert und namentlich aus der Besprechung ber Consecration »quae fit per ministerium Ecclesiae« hervorgeht, nur der Aussbruck des Gedankens ist, daß die Summe der üblichen Geremonien ganz ber kinchlichen Amtsgewalt untersteht und von dieser festund abgeset werden kann.

1) S. 16 fg.

2) 2. 2. q. 88. a. 11.

die Notiz pflichtschuldigst zu vervollständigen, daß Thomas in der angenehmen Lage zu sein erklärt <sup>1</sup>), sein aus der Analogie des consecrirten Kelches hergenommenes Hauptargument durch eine Erklärung Innocenz' III. <sup>9</sup>) stützen zu können, in welcher dieser Papst sich selbst aller Dispensationsgewalt in den solennen Gelübben für baar erklären soll.

Um bei ber in der vorliegenden Controverse immer wieder citirten Decretale des großen Papftes zunächft fteben zu bleiben, sehen wir uns in Uebereinstimmung mit der Majorität der Canonisten 8) zu constatiren veranlaßt, bag es fich in jenen Worten deffelben durchaus nicht, wie Thomas vermeint, um die Hebung irgend eines oder der drei Ordensgelübde zusammen auf bem Wege ber Dispensation und in Folge deffen dann um den Austritt des fo Befreiten aus dem Orbensstande, sondern um die andere Frage handelt, ob im Ordensstande und mährend des ununterbrochenen Fortbestehens deffelben eine Befreiung der Reli= giofen von der beim Antritte deffelben übernommenen Berpflichtung zur Beobachtung der Reuschheit u. f. w. eintreten tonne. Mit Recht beantwortet der Bapft diefe Frage negativ, und es find somit, worauf für uns Alles ankommt, feine Borte, um mit den technischen Ausdrücken ber Schule zu reden, nicht "in sensu diviso" sondern "in sensu composito" zu verstehen, d. h. er erklärt fich und jeden Andern für durchaus unfähig, einen Religiofen, welcher in dem einmal gemählten Stande fein und bleiben will, von

2) C. 6. X. de statu monach.: >abdicatio proprietatis sicut et custodia castitatis adeo est annexa regulae monachali, ut contra eam nec summus Pontifex possit licentiam indulgere.«

3) vrgl. Suarez a. a. O. tr. 7. l. 6. c. 17. n. 8.

<sup>1)</sup> a. a. D.

ber Uebung ber brei ebangelischen Räthe zu entbinden. Diefe Uebung aber ift in dem angegebenen Sinne nur darum für ben Bapit felbit ein noli me tangere, meil fie ein nothwendiges constitutives Element des Ordensstandes bildet, weil die beiden: Ordensmitglied feien und gleichzeitig an bie Befolgung ber jene Mitaliebichaft allein begründenden Ordenspflichten nicht gebunden fein nach den erften Grundgesetzen alles Seienden incompatibel find und ein stat. relig. ohne die "abdicatio proprietatis" und die "custodia castitatis" bemzufolge ein Nonfens wäre. Direct enthalten also die Worte Innocenz' III. nicht das Allermindeste, mas als Stütze ber thomistischen Ansicht verwerthet werden tonnte. - Aber auch auf dem Wege logischer Folgerung läßt fich aus ihnen nichts eruiren, was der papftlichen Dispensations= befugnift gegenüber präjudicirlich werden könnte. Die von Einzelnen beliebte Argumentation, daß dem Bapfte, wofern er den Religiosen nicht einmal von den übernommenen we= fentlichen Bflichten entbinden tonne, noch viel weniger eine Dispeusationsgewalt bezüglich der folennen Brofeßleiftung felbst eigne, weil die lettere zu den erftern wie das plus zum minus, wie der zu entwurzelnde Baum zu feinen wegzuschaffenden Früchten fich verhalte, erscheint uns als eine verfehlte und erfolglose. Die Folgerung wäre ganz berechtigt, wenn sich beide Dispensationsobjecte der papstlichen Jurisdiction gegenüber in gleicher Lage befänden. Dies ift jedoch teineswegs der Fall. Während die permanente Berpflichtung des Gelobenden zur Leiftung des Gelubdeobjectes, in casu zur Erbringung der bekannten brei vorzugsweise guten Werten eine naturnothmendige, teinen Augenblict aufhebbare Folge des gültigen Zustandetommens und der ununterbrochenen Fortdauer des Gelübdes felbft ift, wohl ver=

aleichbar jener aus dem matrimonium ratum entstandenen und während ihrer Eriftenz niemals dispensablen Unfähigfeit zum Antritt einer zweiten Ghe, ift die Fortbauer teines einzigen Gelübdes absolut nothwendig, noch auch durch irgend einen Baragraphen des ius naturale oder divinum garantirt. Daher tommt es, daß felbst die folenne Brofegleiftung ebenso wie das Band einer durch die copula carrtalis nicht vollzogenen Ehe 1) immerhin der papftlichen Dispensationsbefuanig untersteht. Der Nexus zwischen Gelubbe und Gelubdeverbindlichkeit ift ein fo enger, daß die lettere unter Boraussetzung des erstern nie verschwinden tann : ihr naturnothmendiges Borhandensein ift überhaupt ein logischer Widerspruch mit ihrer Dispensabilität. Ebenso aut wie durch den Hinweis auf die nicht consumirte Ebe und die ihr annere Inhabilität zur Eingehung einer neuen wird unfer Gebanke durch bas von den Gegnern angezogene Beispiel des Baumes und feiner Früchte illuftrirt. Die Eriftenz des Baumes ift im Baushalte ber natur burch teine Art Nothwendigkeit, durch keinen Titel irgend welchen Rechtes gesichert ; er mag gepflegt oder gefällt merben ; ift aber die Griftenzfrage zu feinen Bunften entschieden, fo fteht es nicht mehr in des Gartners Macht, nach feinem Gutbünken Sproffen und Früchte treiben zu laffen oder nicht. Die Citation jener Decretale in diefer Materie dürfte in diefen wenigen Bemertungen hinreichend charakterifirt und das Verhältniß ihres Inhaltes zu der aufgeworfenen Frage für alle Folge flar gestellt fein.

Raum weniger ungünftig erscheint uns die von Thomas 2)

2) a. a. D.

93

<sup>1)</sup> vrgl. Schulte, Handbuch des tath. Eherechts. Gießen 1855. S. 427 fg.

#### Schönen,

erbrachte Begründung feiner Unficht, ja, wir vermeinen von pornherein in ihrer Darlegung einen recht augenscheinlichen Beweis erblicken zu können, wie wenig Stichhaltiges fich für jene Lieblingsmeinung von der Indispensabilität des feierlichen Gelübdes überhaupt porbringen läft. Die zahl= reichen, mehr oder weniger gelungenen Berfuche, die tho= miftifche Thefe zu erläutern, beftärten uns in unferem Glauben und find ber ungeschmintte Ausbrud ber gleichen Unficht bei ihren verschiedenen Vertretern. Das bei diefen Erklärungspersuchen mieder versuchte Zueignen ober fagen . mir lieber Aufbürden fremder, nicht felten gerade entgegengesetter Meinungen, wie es in älterer und leider auch in neuerer Beit noch vortommt, gehört auch hier zu den gezwungenen Deuteleien, und ungegründeten Confequenzmachereien, mit benen man in freigebigfter Beife dem berühmten Lehrer beispringen zu muffen immer von neuem glaubt. Es fei, fo fagen die Ginen, die Rirche befite, wie Thomas behauptet, tein Mittel, die Gott und feinem Dienfte ge= widmete Sache ihrer Beihe zu berauben, niemand tonne ichon einer Bestimmung des mofaischen Gefetes gemäß 1)

1) Lev. 27, 28: »Omne quod Domino consecratur, sive homo fuerit, sive animal, sive ager, non vendetur, nec redimi poterit. Quidquid semel fuerit consecratum, sanctum sanctorum erit Domino.« Wir wollen gleich hier bemerken, daß es sich an dieser Stelle des mosaischen Rechts nicht um ein aus ber Consecration entstehendes natürliches Recht, sondern um eine rituelle Bestimmung handelt, gemäß welcher bei einzelnen Objecten der bei andern, namentlich ben nicht opferschigen gestattete pecuniäre Losstauf von der Gelübbeverpstichtung als nicht zuläßig crachtet wurde. Mit gleich großer oder geringer Scheinberechtigung hätte diese Auffassung eine weitere Stütze such sonnen in der Rechtsregel: »Semel Deo dicatum non est ad usus humanos ulterius transferendum« regul. iur. 51 in VI, welche ja offenbar der fürchlichen Dispensationsgewalt keinen Riegel vorschieben will.

verurfachen, daß der "einmal confecrirte Relch" aufhöre, confecrirt zu fein, und es ftebe fomit ebenjowenig in der papitlichen Machtvolltommenheit, den durch feierliche Brofeßleistung gottgeweihten Religiofen ber höhern Bestimmung ju entziehen, ihn feinem Stande für immer ju entheben : es läßt fich gleichwohl, und auch Thomas, fo benten und fügen fie bei, murbe es nicht anzweifeln, der tirchlichen Amtsgewalt die Befugnig nicht bestreiten, unter eigenthumlich gestalteten Berhältniffen wie den confecrirten Relch dem gewöhnlichen täglichen Gebrauch ju überantworten, fo auch dem Religiofen unter Belaffung feines Charafters beifpielsmeife den Antritt der Ghe ju gestatten. Giner meniger genauen Betrachtung ber Theje mag Dieje Untwort genügend fein; ber gründlichen Forschung ift fie es nimmer-Die Bointe des thomiftischen Gedantens wird von mehr. ihr nicht getroffen und in ihrem gofungeversuche tritt fie überdies mit der eben erflärten Decretale in Bideripruch. Räher und icharfer auf den Gedankengang des bl. Thomas eingehend, hat der Cardinal Cajetanus 1) auch bei diefer Gelegenheit fein eifriges Streben nicht verleugnet, die Grund+ anschauung bes Meifters festzuhalten, wenn er gleich burch fein Bemühen, mittels einer Diftinction den 'Bufammenftog derfelben mit der firchlichen Lehre zu pariren, feine Ueberzeugung von ihrer Unhaltbarkeit befundet. Durch Unterscheidung einer zweifachen Benedictionsweise will Cajetan über bie Schwierigkeit hinüber. Unter der erftern, ber benedictio constitutiva versteht er jene, burch welche einzelne Gegenstände dem profanen Gebrauche entzogen und fo ausschließlich dem Gottesdienste überantwortet werden, bag

95

<sup>1)</sup> Comment. in S. 2. 2. q. 83. a. 11.

fie zu nichts Anderem verwendbar, fortan für alle Zufunft in den Stand der res sacrae treten; fo werden Relch, Batene 2c. benedicirt : als "benedictio invocativa" dagegen gilt ihm jene, durch welche Sachen wie Schiffe, Säufer, oder Bersonen, wic Raifer und Rönige der Obhut Gottes anbefohlen werden, ohne daß diefelben darum ihrer feitherigen Bestimmung entzogen und in den Stand der res personae sacrae verfest werden. Wenn auch in ihrem Gebrauche nicht immer conftant, bürften bie deutschen 2Borter "Beihung" und "Segnung" beftens geeignet fein, den von Cajetan hier aufgestellten Unterschied unverwischbar flar au halten 1). Bon diesen beiden Arten findet nun der ge= lehrte Dominikaner nur die lettere bei den Religiofen angewandt und fo vermag er es dann als flare, ausgemachte Sache zu erklären, bağ seitens der Benediction Nichts im Bege ftehe, dem fo benedicirten Religiofen beifpielshalber den Antritt der Ebe auf dem Dispensationswege zu ge= Nur fügt er, wahrscheinlich um durch die von ihm itatten. nachgewiefene Evidenz des richtigen Refultates den hl. Thomas nicht allzusehr bloszustellen, zum Schluffe noch bei, bie Rirche tonne auch folche Constitutiv-Benedictionen bei ben Ordensleuten einführen, durch welche ein für alle Mal ihr felbst jede Dispenjationsgewalt entfiele. - Bon ber Brüfung diefer Schlußbemerkung, welche uns zu manchen Erwiderungen herausfordern mürde, nehmen mir Abstand ; es fei nur ermähnt, daß, falls es zu einer berartigen firch= lichen Anordnung täme, es der firchlichen Jurisdiction auch

1) Zur genauern Orientirung über diese althergebrachte Ein= theilung ber Invocativ= und Constitutiv-Benedictionen verweisen wir auf Fornici, institut. liturg. Monast. 1854. p. 4. c. 1. p. 383 u. Brobst, Kirchl. Benedict. Tüb. 1857. S. 79 fg. u. 45 fg.

unbenommen bliebe, dieje in ihren Birtungen mieder ructgängig zu machen. Berdient aber die voraufgebende Auseinandersetzung Cajetan's mehr Beachtung? Beachtung wohl, Beifall teinesmegs. Bir glauben auch fie als verfehlt bezeichnen, und, worin uns Suarez bereits zuvorge= tommen 1), auch von ihr behaupten zu dürfen, daß fie den Nerv der Sache nicht treffe und die Bertreter der geguerifchen Anficht nicht befriedige. Die Dispensabilität des . solennen Gelübdes stand in Frage; indem Cajetan die da= gegen vorgebrachte thomistische Benediction als eine bloke invocativa d. h. folche auffaßt, wodurch die Berfon zwar ber hut Gottes empfohlen, nicht aber in eine sacra umgewandelt, ihrer profanen Bestimmung entrogen wird. tann er gar nicht mehr in Versuchung kommen, jene Lösbarkeit irgendwie anzuzweifeln; ja er würde, genauer betrachtet, von feinem Standpuntte aus nur Selbitverständliches fagen, wenn er die ganze Frage für gegenstandslos erklärte, weil nach ihm die Dispensation tein Object mehr vorfindet. So schieft der berühmte Cardinal über das visirte Riel hinaus und geht, was ihm zu besonderem Vorwurf gereicht, in ein Nets, welches ihm nicht gestellt mar. Der Fehlschuß tann uns gleichwohl nicht eben befremden, weil er hervorgeht aus der Verflachung des thomistischen Gedankens, wobei die von Thomas an diefer Stelle in die Spitze getehrte consecratio vollständig in die Sphäre ritueller Formen herabgezogen wird 2), für welche hinwieder die erörterte Diftinction Caje-

Theol. Quartalichrift. 1875. I. Seft.

Digitized by Google

7

<sup>1)</sup> a. a. O. tr. 7. l. 6. c. 17. n. 12: »non est ad rem, nec satisfacit menti auctorum alterius opinionis.«

<sup>2)</sup> Es wird faum nöthig fein zu bemerken, doß wir durch diefen gegen Cajetan ausgesprochenen Tadel mit unseren eigenen obigen Ausführungen (S. 16 fg) in Widerspruch zu gerathen keineswegs

## Schönen,

98

tan's doch nur eine durchsichtige trügerische Hülle ist. Cajetan hatte es leicht, mit großer Zuversicht, ja mit großem Rechte von den bei Ordensleuten angewandten Benedictionen, welche ihrer Natur nach ja nur Ceremonien waren <sup>1</sup>), zu behaupten, sie constituirten nicht den Religiosen, sondern es wären bloße Segnungen, während die tiefinnerliche Auffassung des Aquinaten hier ganz andere Schwierigkeiten zu überwinden hatte. Diese consecratio oder auch sanctificatio, worin Thomas<sup>2</sup>) das Wesen der Solennität ver-

Gefahr laufen, nachdem wir an verschiedenen Stellen (G. 16. Unm. 8; S. 25. Anm. 2; S. 26. Anm. 3) auf ben burchgreifenden Unterfchied aufmertfam gemacht, welcher zwischen bem Confeccationsbegriff bes bl. Thomas in a. 7 und in a. 11 obwaltet. Un letterer Stelle bat er, was Cajetan unbeachtet läßt, bie zu äußerlicher Auffaffung ber consecratio, wie fie uns fo bestimmt in a. 7 und a. 9 entgegen= tritt, bereits verlaffen und ift zur Anwendung befjelben Bortes in ber tiefern Bedeutung fortgeschritten, bag es nicht einen mit einer Summe feierlicher Gebräuche umgebenen Uct ber Rirche, fonbern jenen Beibe= ober Bibmungsact bes Gelobenben felbft bezeichnet, woburch er fich ansichließlich Gott hingibt, wie wir 3. B. ebenfalls von einer "Beibe" bei folden zu reben pflegen, welche fich bem Dienfte bes Staates gewibmet haben. Sier erscheint alfo in Bahrheit ber thomiftifde Ausbrud sconsecratioe als Sphonymum von traditio, und bie Bezugnahme auf biefen Artitel zur Begründung jener weitgebenden Confequenz ift fomit in zweifacher Beife gerechtfertigt. Bie es ferner außer Frage fteht, bag bier ber Puntt ift, von bem aus man ben bl. Thomas als Bertreter ber Traditionshypotheje aufstellen zu müffen geglaubt bat, fo ift es ebenfalls über allen Zweifel erhaben, bag biefes Streben vollberechtigt gewesen, wenn er an andern Stellen mit denfelben Worten benfelben Begriff verbunden hatte. Das ift aber nachgewiesenermaßen nicht ber Fall; im Gegentheil entwirft uns Thomas in feinen Auslaffungen über unfere Frage von ber Unfertigkeit feiner Unficht ein Bilb, wie es ebenfo fprechend bei aller Rürze nicht beffer von einem Undern bargestellt werben tonnte.

1) vrgl. Fornici a. a. O. und Probst a. a. O. S. 35 fg. 2) a. a. O. a. 11. legte, nicht im Begriff zu verlieren und doch die Dispenfabilität des feierlichen Gelübdes festzuhalten — dazu reichte jene Unterscheidung Cajetans und seine Behauptung, daß beim Religiosen nur Invocativ=Benedictionen vorkämen, nicht aus.

Erst einer spätern Forschung war es porbehalten, einen nach keiner Seite hin ableitenden Ausweg aus den Schwierigkeiten zu finden. Es war Snarez, der berühmte fpanische gesuit, welcher in klarer Erkenntnift der gänglichen Unhaltbarkeit der Auslegung Cajetan's jenem von dem ausgezeichneten Commentator ber Summa begangenen Rehler allzugroßer Ginschränkung des Confectationsbegriffes eben fo ficher auszuweichen wußte 1), als er es auch vermied, mit ber zu feiner Zeit bereits weiter geförderten firchlichen Ge-Auch er führte feine lübdelehre in Conflict zu kommen. aanze Argumentation auf die Unterscheidung einer zweis fachen Confectation gurück 2). 2(18 erfteres Glied feiner Distinction bezeichnet er jene, welche ihren Grund in einer auf irgend welche Beise gefestigten Bidmung und Singabe an einen bestimmten Zweck hat und welche der betreffenden Person oder Sache so lange anhaftet, als dieje auf jenen Bflichttitel hin ihrer Bestimmung verbleibt. In diesem Sinne, fagt er 3), fpreche man von einer Confectation aller zum Gottesdienste verwendeten Sachen, von einer Conjecration der jog. Oblaten, oder durch ein einfaches Reufch= heitsgelübde verpflichteten Berjonen, welche jedoch natur= gemäß in demfelben Momente in Begfall tomme, in welchem jene Sachen oder Bersonen durch Dispensation oder

3) a. a. O. n. 16.

7\*

<sup>1)</sup> a. a. O. tr. 7. l. 6. c. 17. n. 11 sq.

<sup>2)</sup> a. a. O. n. 15 sq.

#### Schönen,

in anderer Beife biefer Beftimmung entzogen werben. Die zweite von Suarez hervorgehobene Confectationsart wurzelt nicht in einer Hingabe und Ueberantwortung an irgend welchen höhern Zweck, sondern ift das Refultat eines voraufgegangenen Actes und tann ebensomenig je aufgehoben oder rückgängig gemacht werden, als es möglich ift, die der Bergangenheit angehörigen handlung ungeschehen zu machen. Diefer letteren Confectation, welche feiner Anficht nach 1) 3. B. bem Rreuzesholze durch bie Berührung des Rörpers Chrifti zu Theil geworden und welche einem Relche ichon por aller bischöflichen Confectation wegen des blogen Contactes ber sacrae species inhäriren mürde, eignet in ber That der Charakter völliger Unauflöslichkeit. Der Fehl= ariff bes hl. Thomas, fo etwa burfen mir ergänzend beifügen, besteht demnach in der Bermechfelung der beiden ge= nannten Confectationsarten und diefe erweist fich denn auch für uns wenigstens als ber einzige Puntt, von dem wir es noch eben begreifen, wie man auf bem Wege logischen Dentens zu einem fo feltjamen Ergebnig gelangen fonnte. Db Thomas diefe von Suarez erbrachte und von uns dantbar acceptirte Interpretation auch feinerseits als die richtige anertennen würde, entzieht fich ber Untersuchung: bas aber wagen wir zu behaupten, daß, wofern man nicht die tho= mistifche Argumentation ungeprüft adoptiren und den fich jener Aboption anschließenden Biderspruch mit der firch= lichen Lehre hinter fünftliche Formeln verstecken will, diefe Deutung fich als diejenige empfiehlt, welche den bl. Tho= mas am wenigften dem Tadel aussetzt, indem fie bas Falfche und Bertehrte feiner Behauptung von dem Bahren und

1) a. a. D. n. 17.

Tiefen, woran es sich anschließt und worauf es sich stützt, Kerner wollen wir hier nicht unerlichtvoll ausscheidet. wähnt laffen, daß jene Anschauung unverkennbar von einem fehr ehrenwerthen ethischen Interesse ausgeht, von dem Bewußtsein der schweren Verbindlichkeit des Gott gegebenen Berfprechens und dem Bedürfniffe, Gott bei diefer mpftischen Ghe dieselben unverletzlichen Rechte zu vindiciren. welche jedem der im Cheftande lebenden Gatten zutommen. Aber indem die thomistische Betrachtung diefes Intereffe ganz ausschließlich, blind gegen jedes andere verfolgt, wieberfährt es ihr, daß sie sich einer Ueberspannung deffelben schuldig macht. Dem hl. Thomas gereicht es billig zur Entschuldigung, daß ihm die erft nachher erfolaten firchen= amtlichen Erklärungen noch ebenso verborgen waren, wie sie jett vor unfern Augen offen daliegen; unbegreiflich aber fommt es uns vor, wenn ber Belgier Billuart 1) in der erften Hälfte des vorigen Jahrhunderts und in unferer Zeit Martin 2), der letztere allerdings in etwas unbeftimmter Beije die Indispensabilität des feierlichen Reuschheitsge= lubdes vertreten und auf Rosten ihrer eigenen die Autorität des bl. Thomas hochzuhalten versuchen.

Wir find indessen noch gar nicht berechtigt, mit dem thomistischen Argumente auch die ganze These von der Jn= dispensabilität der Gelübdesolennität als beseitigt zu erachten. Wie diese Behauptung bei unsern augenblicklichen Forschungen überhaupt nur den Charakter einer Vor= und Nebenfrage hat zur genauern allseitigern Orientirung in der andern,

2) Lehrb. der kath. Moral. Mainz 1859. 4. Aufl. S. 523.

101

<sup>1)</sup> Summa s. Thomae. Wirceburgi 1767. tom. 12. pg. 279-291.

ob bas Befen ber Solennität in einer traditio beschloffen fei, fo zogen wir die thomiftifche Aufchauung auch nur barum in nähere Untersuchung, weil fie uns von denen, welche jene Traditionshypotheje bis in deren lette Confequenzen vertreten, mit großer Buverficht zunächft entgegengehalten wurde. Jest erft tommen mir bemnach zur Brüfung berjenigen Gründe für und wieder, worauf für Jene und für uns ber hauptaccent liegt und von deren Beschaffenheit es abhaugen wird, ob bie bereits ftart erschütterte Position ber Thefe boch noch eine, wenn anch nur fcmache Stüte befite.

Da, wo wir oben die Vorstellung von der Indisvensa= bilität des feierlichen Gelübdes näher auseinanderzuseten anhuben und flar zu machen versuchten, wie bieselbe als naturnothwendige Folgerung aus der behaupteten traditio aufgestellt werden könnte, fügten wir bereits nicht ohne Grund und Absicht hinzu, dies Berhältniß beftehe wenigftens nach Unschanung der Unhänger der Traditionshppothese 1). Das, was diefe Restriction nur dunkel infinnirte, wagen wir bier offen auszusprechen : wir vermochten und vermögen nicht, diefen Sat als berechtigt anzuerkennen. હિશ્ર würde als ein fonderbares Berlangen erscheinen, wenn uns nach unfern vorangehenden Untersuchungen zugemnthet würde, einzuräumen, daß die Solennität das naturgemäße Product einer Selbsthingabe an Gott fei. Und dennoch tönnten wir biefe Thefe gang ju der unfrigen machen, ohne barum für bie nach der Meinung ihrer Bertreter aus ihr fich ergebenden Schlußfolgerung auftommen zu müffen. 2Bober, fo fragen wir, follte der angenommenermaßen noch fo fehr beporzugte Traditionsart für sich allein betrachtet auch die

1) pral. S. 60.

überraschende Eigenthümlichkeit besitzen, daß das durch ihn begründete Berhältniß niemals aufgehoben werden tönnte? Bir müßten, follte ich meinen, falls die Bchauptung diefer Birffamkeit nur einen Schatten von Wahrheit für fich bätte, boch auch zur Erkenntniß diefer felbft, fowie der dafür fprechenden Gründe gelangen können. Bon befonderen über bas naturgeset binausgebenden Bestimmungen, welche die Berbindlichkeit der bei der professio vorkommenden Binaabe speciell normiren und nur ihr eine derartige Ausnahme= ftellung vindiciren, haben wir feine Renntniß und bei feinem einzigen andern durch eine folche traditio angetretenen Bertragsverhältniffe finden wir auch nur ein entferntes Unalogon ; wie fie durch mechfelfeitige Dahingabe entstehen, fo tönnen fämmtliche Verträge auch durch wechselseitige Ginwilligung der Contrahenten gelöst werden und felbit das matrimonium ratum besitt, wie bereits bemerkt, teines= meas eine abjolute Unauflöslichkeit 1). Der von den Bertretern der Indispensabilität ftart betonte Hinweis auf den Umftand, daß nicht, wie bei den übrigen Verträgen, ein Menfch, sondern Gott felbst die besprochene Uebernahme entgegennehme, vermag unfere Rlarstellung bes Sachverhaltes nicht zu ändern und wird vollends bei der Concession verftummen müffen, daß Niemanden als nur dem von Gott bestellten Vertreter diese Lösegewalt zustehe; im andern Falle fame man ja dahin, aus demfelben Grunde auch jene

<sup>1)</sup> Die professio religiosa nicht nur als eine geiftige Ehe, sondern auch als ein matrimonium spirituale consummatum zu bezeichnen, betrachten wir als einen geistreichen Gedanken, vermögen aber bei ihr keinen einzigen jener Gründe zu entbeden, in Folge deren die consummatio der natürlichen Ehen alle Dispensationsgewalt un= wirksam unacht.

traditio, welche bei dem Eintritt in eine blos einfache Belubbe erheischende religiose Genossenschaft abgelegt mird. fowie diefe einfachen Gelubde felbst für indispensabel erflären zu müffen. Die von Ginzelnen 1) erhobene Ginrebe, baß bie Uebertragung ber befagten Dispensationsgewalt von Bott an feine Stellvertreter in der Rirche mohl möglich, aber weder aus der bl. Schrift oder Tradition. noch aus ben Bätern oder bem canonischen Rechte nachweisbar fei, läft fich leicht durch die Gegenfrage zurückmeifen, mo benn in ben genannten Quellen der bem hohepriefter der Rirche anvertrauten Schlüffelgewalt, welche für Erde und himmel fchließt und öffnet, wohl, mas ja allfeitig zugegeben mird, bie Bersprechen sammt ihren Folgen, nicht aber die Traditionen unterstellt feien oder mit welchen Worten gerade bie beim Ordensftande vorfommende traditio jener generellen Gewalt entzogen worden. Auch das Bemühen, die Behauptung ber Dispensabilität des feierlichen Gelubdes deß= wegen der Absurdität zu überführen, weil der nach Auflöfung eines matrim. ratum in den Ordensstand Ein= und nachher in Folge einer Dispensation wieder Ausgetretene dahin kommen könne, gleichzeitig in zwei gültigen Ehen zu leben 2), erweist fich bei näherem Betracht als arund= und erfolglos, weil ja das Band ber ersteren Ghe bei ber Profegleiftung gelöst murde und fomit von zwei zu gleicher Zeit beftehenden gültigen Ehen in dem angenommenen Falle nicht die Rede fein kann 8).

- 1) vrgl. Billuart a. a. D. S. 282.
- 2) vrgl. Billuart a. a. D. S. 283.

5) Der historische Nachweis, daß die unsererseits für die Kirche in Unspruch genommene Dispensationsgewalt stets auch praktisch in Unwendung gekommen, würde unsere Auffassung beinahe unanfechtbar

So brauchen wir also nicht einmal der Frage durch bie allgemeine Bemerkung auszuweichen, daß aus einer unhaltbaren Grundanschanung als confequente Folgerung nur wieder eine unhaltbare Behauptung fliegen tonne ; nein, die in der Kirche vorhandene Dispensationsgewalt bliebe für unfere Materie auch dann noch unverfümmert, ja völlig unberührt, wenn mir die aufgestellte Traditionshupothese als richtig anerkännten; mit ihren Bertretern an der letztern als Oberfatz fefthaltend mürden wie gegen diefelben die Indispensabilität des folennen Gelübdes immer als illegi= time Schlukfolgerung verwerfen müffen, weil wir uns vergebens nach einem Untersate umschauen, welcher als Brücke von jenem au diefer dienen tonnte : teines der für diefe Theje vorgebrachten Argumente hat das Mindeste geleiftet, um fie - ich will nicht fagen, begreiflich zu machen, fon= bern nur von den offenbaren Biderfprüchen, die auf ihr laften, zu befreien. Der Frage nach der Dispensabilität bes feierlichen Gelubdes gegenüber befinden fich beide, fo-

machen. Wenn wir bennoch barauf verzichten, ein fo gewichtiges Argument unfern Gegnern entgegenzuhalten, fo geschieht bies nur barum, weil wir, während bie Einen (Snarez, a. a. D. tr. 7. l. 6. c. 16. n. 2) bie Geschichtlichkeit ber angezogenen Beispiele mit großem Ber= trauen vertreten, Andere fie jeboch nicht minder zuverfichtlich bestreiten (Billuart, a. a. O. S. 288: »Responsio, nullam ex his historiis esse certo veram, sed esse omnes aut falsas aut saltem dubias«) hierorts nicht in ber Lage find, den Thatbestand aus den Quellen ju erheben, ohne bies aber es nicht übernehmen zu burfen alauben, ben geschichtlichen Charakter ber einzelnen Berichte zu vertreten. Zubem bie Nachrichten von jenen Dispensen als richtig vorausgesett, wie leicht geschieht es, bag eine fpätere Forschung bei mangelhafter Rennt= niß jener Verhältniffe bennoch nur unwahre Schluffe aus folchen Thatfachen zieht, fei es bag bie Abstraction unrichtig gemacht wirb, fei es bag in bem concreten Falle besondere abweichenbe Bestimmungen beftanden.

#### Schönen,

wohl die Traditionshppothefe, als auch die andere, welche, wie wir weiter unten feben werben, die Solennität als ben Ausfluß einer positiven Gesetsbestimmung ber Rirche anficht, in gleichem Berhältniffe, nur mit bem Unterschiede, baß, wenn die Solennität der lettern Auffaffung aufolge nur eine von der firchlichen Umteaewalt gemiffen Gelübden zuerfannte Gigenthumlichteit ift, diefelbe auch ohne besondern Grund von berfelben Stelle aus gültig und rechtsträftig gehoben werben tann, unbeschadet allerdings ber aus bem Gelübde und ber Singabe entstehenden naturrechtlichen Berpflichtung, während in dem andern Kalle, wo die Solennität als natürliche Folge der traditio aufgefaßt mird, die Gultigkeit ebenfowohl mie die Erlaubtheit einer Dispensation und zwar nicht blos des Gelubdes, fondern auch der Golennität für sich allein lediglich nach dem für diefelbe gel= tend gemachten Grunde bemeffen würde. So bringt der behauptete Bufammenhang von Hingabe und Indispenfabilität der Gelübdesolennität, welcher von der als allein berechtigt augenommenen Traditionshypothefe aus die Behauptung ber Indispensabilität ftugen follte, vielmehr von ber erfanntermaßen durchaus nicht zu haltenden Boritellung ber Indispensabilität aus der bereits mankenden Traditionshypothefe einen überflüffigen aber barum nicht minder harten Stoft bei.

Hier, wo wir mit der unbefangenen Darlegung der für jene Theorie beigebrachten Gründe, sowie mit unserer Beleuchtung jener Motivirung zu Ende gekommen, sind wir bei dem Punkte angelangt, wo wir überhaupt unsere Er= örterungen ohne Weiteres schließen und uns jeder ferneren Rritik für überhoben halten könnten. Auch dann würde bei vorurtheilsfreien Lefern schon das Gesagte genügen, um

au beurtheilen, mit welchem Rechte die meiften Bertreter ber Traditionshupothese von diefem Standpunkte aus polemisch und angreifend gegen andere oder jugar wie beffer. gegen alle andern Unfichten auftreten. Weitere Gründe für die Unhaltbarkeit diefer Anschauung brauchten mir um fo meniger beizubringen, je flarer mir in unfern bisherigent Forschungen fich andere unzuläftige Borstellungen und zwar nach dem Borgeben der dafür auftommenden Bertreter nicht aufällig und lofe, fondern in Folge cines innern Conneres und wie uns icheinen will, behufs Ubrundung der gangen Thefe an jenen Grundgedanten anhängen fahen und je wes niger fich ihrer in Folge deffen heutzutage Jemand wird annehmen wollen. Gleichwohl muffen wir im Intereffe eines abschlieftenden Endurtheils den Gesichtstreis unferer Betrachtung über die einzelnen in der bisherigen Entwidlung jener Anficht ichon gelegenen Momente hinaus zu jenen fritischen Bemerfungen erweitern, welche zum Zwecke ber Abwehr und Selbstempfehlung zugleich von den andern Erklärungsversuchen gemacht werden. Wir müffen von ben Folgerungen weg noch einmal zur Thefe felbft zurückgehen.

Was bei der Frage nach dem Wesen der Gelübbesolennität in den letzten Zeiten die Schwierigkeit der Traditionshypothese unstreitig am meisten vergrößerte, oder vielmehr in ihrer Größe offenbarte, war dieselbe enge Verbindung der Untersuchungen über das Gelübde mit den Forschungen in Betreff des Ordensstandes, welche wir oben <sup>1</sup>) als die beswerdiente, wenn auch unbewußte Verbreiterin jener Grundanschauung in frühern Jahrhunderten getadelt, die wir aber auch jetzt trotz ihrer empfchlenden Dienstlei-

107

<sup>1)</sup> S. 39. Anm. 1.

ftungen zu rügen nicht ablaffen. Seitdem nämlich bie Entwidlung des Dreenslebens in ber Neuzeit bas Entstehen folder Genoffenschaften vorzugsmeise begünftigt, in welchen nach vorheriger traditio bie Mitglieder bennoch nur ein= fache Gelubbe ablegen, mußte felbft eine weit folidere 2r= aumentationsweise als bie uns zu Gunften jener Thefe übertommene betanntermaßen ift, einen bedeutenden Theil, wenn nicht gleich das Ganze ihrer Ueberzeugungstraft ein= büßen ; ja, hinreichend gefannt und vorurtheilslos gemürdigt. wäre Dieje Thatfache für fich fallein fähig gemefen, felbft bie entschiedensten Verfechter jener abirrenden Unficht gegen fie mißtrauisch und ihr vollends abwendig zu machen. **Xft** auch unfere Position in diefem Betracht ein unvergleichlich günftigere, als die aller frühern Theologen, fo befaß boch ichon die nicht geringe Auzahl berer, welche noch nach bem Auslauf des 16. Jahrhunderts unferer Frage ihre Aufmertfamteit zuwandten, in der Einrichtung der Gefellichaft Jeju ein gleiches Belehrungs= und Läuterungsmittel. An biefer in manchem Bezuge neuen Erscheinung auf dem Bebiete des firchlichen Lebens hätte ihre miffenschaftliche Unterfuchung des Wefens und Urfprungs ber Gelübdesolennität fich auf's neue orientiren, an ihr den Grad ihres Berthes, ihre Gründlichkeit und Stichhaltigkeit meffen und nachweisen follen, wenn fie fich rühmen wollte, die allein befriedigende Löfung erbracht zu haben. Sah fich aber die durch ihre Uebereinstimmung mit den bisherigen Gestaltungen des prattifchen Lebens geförderte Traditionshppothefe mit einem Male einem Phänomen gegenüber, welches zu erflären fie fich vergebens abmühte, fo hätte fie ihrem mahrhaft miffen= ichaftlichen Charakter beffer durch bas offene Eingeständnig ihres bermaligen Unvermögens und burch baldige Räumung bes bis dahin behaupteten Terrains bewährt als dadurch. daß sie, um nur ja eine Antwort nicht schuldig zu bleiben, auch da noch die unhaltbare Löfung des Broblems mittels einer inhaltleeren Diftinction aufrecht zu halten versuchte. Es soll — so lautet die mit naiver Zuversicht von mehreren sonst geachteten Theologen 1) bei der Confrontation ihrer Behauptung mit der Regel der Gesellichaft Jeju ge= gebene Antwort, welche mit noch größerer Scheinberechtigung auf die andern Inftitute übertragbar ift - der Grund. warum die Gelübde der fog. Scholaren jener und alfo fämmtlicher Mitglieder diefer Genoffenschaften troty vorheriger oder boch gleichzeitiger traditio nur ben Charafter der vota simplicia haben, darin liegen, daß die Singabe derfelben eine un= oder doch weniger vollfommene fei, als die jener Brofeffen, deren Gelubde fich fofort als folenn ermeifen. Eine Bemängelung der Bollftändigkeit der Hingabe liegt hierin freilich noch nicht und dürfte auch um fo weniger persucht werden, als diese bereits von Gregor XIII. mit den furzen Worten "quippe qui se societati dedicant atque actu tradunt seque divino servitio in ea mancipant" hinreichend atteftirt war. Worin aber auch nur das behauptete plus und minus der Vollkommenheit bei der traditio diefer beiden Claffen von Religiofen beftehen foll, ift uns beim beften Willen nicht ersichtlich, da unter dem doppelten Gesichtspunkte, unter welchem überhaupt ein Bergleich angestellt werden tann, des Umfanges nämlich und der Unsdehnung der Hingabe einer und ihrer beftändigen

vrgl. befonders Vasquez, Comment. in 1. 2. disp. 165. cp.
 Valentia, Comment. tom. 4. disp. 10. q. 5. p. 3. Selbst Suarez nennt die biefer Replit zu Grunde liegende Anfchanung eine »sententia satis probabilis« (a. a. D. tr. 7, l. 2. c. 7, n. 16.).

#### Schönen,

Fortbauer, fowie Unwiderruflichkeit andrerfeits fich teine Differenz, fondern eine volle Gleichheit herausstellt. 2Bie jene, fo legen auch dieje durch ihre breifache Bergichtleiftung alle äußeren, leiblichen und geiftigen Güter auf den Opfer=altar und befestigen ebenso wie jene ihre Entäußerung und Singebung zu einem ihrerseits unwiderruflichen und unauflöslichen Bande; mie jene, jo glauben wir demnach ichließen ju bürfen, nach Ausfage ber Traditionshppothefe Bermögen und Rabigkeit zu manchen handlungen verlieren, fo mußte, falls in ihr die richtige Solennitätserflärung gegeben mare, auch für diefe die Unfähigkeit zur Ehe und überhaupt die Ummöglichkeit eines jener Verzichtleiftung entgegengesetten Sandelns mit jener Singabe bereits eingetreten fein. Wird aber, wie dies in der Gesellschaft Jeju bis auf Gregor XIII. ber Wall mar und nach dem neueren Ordensrecht bei den religiofen guftituten heutiger Zeit allgemeine gefehliche Borausjetung ift, eine derartige Inhabilität aus der traditio nicht erzeugt, fo find wir berechtigt, jene gange Borftellungsweife als nicht zutreffend abzuweisen. Sollte Diejelbe, wie dies nach den Bemerkungen von Suarez 1) zu schließen, wohl bei bem einen oder andern ihrer Anhänger geschehen fein muß, ihren unfreiwilligen Rückzug noch mit dem Hinweis ju mastiren suchen, daß die Verzichtleiftung diefer Reli= giofen nur mit dem Borbehalte der Lösbarkeit des dadurch entstandenen Rechteverhältniffcs feitens der Ordensobern entgegengenommen wird, jo räumen wir dies ein, erschen aber nicht, mas dieje Bemertung an diefer Stelle foll. Die Bollfommenheit refp. Unvollfommenheit der augenblicklichen traditio bei den Religiofen hängt doch nicht von einer et.

1) a. a. D. tr. 7. l. 2. c. 7. n. 19.

maigen Entlassung deffelben aus dem Ordensverbande ab und wenn möglich meniger noch untersteht die Frage ber Ampotenz einer folchen Eventualität. Wie in gewöhnlich menfchlichem Berkehre bie Dispositionsunfähigkeit des Ofeichentgebers über das Opfer feine Freigebigkeit aus ber bloßen Dahingabe deffelben an einen Undern erwächst, nicht aber von der feitens des Empfängers beigefügten Bedingung, ihm vortommenden Falls fein Geschent zurüchzuerstatten, im Mindesten berührt wird, fo fann auch auf religibefirchlichem Gebiete die Fähigkeit beziehungsweise Unfähigkeit zur Che u. f. m. nicht an ein folches Refervat der Oberen gebunden fein. Go bricht alfo durch die gauge Reihe biefer Gedanken doch immer und überall mieder der unvermittelte -Biderspruch diefer Erklärungsart mit den firchlichen Gefegesbestimmungen hindurch. In diefer miglichen Lage, cine fo auffallende Thatfache unerflärt laffen zu muffen, wird diesclbe zu den Füßen der Auffassung abdanten muffen, welche auch diefen Umftand zu denten im Stande ift und welche ihn vielleicht ungezwungen, als natürliche Folge bes Mangels einer zur Solennität erforderlichen Bedingung nachweist.

Wir kommen zu einem zweiten Punkte. Der leitende Gedanke, in welchem alle Fäden der Traditionstheorie zu= fammenlaufen, ist die Vorstellung von der absoluten Unvereinbarkeit einer Hingabe des Menschen an Gott mit dem Antritt des Chestandes. Wir lassen die Richtigkeit dieser Ansschutzer derschlund richten an die Vertreter derselben nur die gewiß gern gewährte Bitte, nicht auf einer Mittelstufe stehen bleiben zu wollen, wo die logische Consequenz zu Weiterem treibt. Wohnt der traditio der Religiosen naturgemäß, wie die Aussage jener lautet, die Kraft inne,

ein trennendes Chehindernift, die rechtliche Unfähigkeit der betreffenden Berson zur Ghe zu statuiren, fo muffen wir folgerichtig den Berluft diefer Rechte allüberall finden, mo eine vollständige traditio einer Berson vorhanden, felbft anch wenn diefelbe nicht von einem Gelübde begleitet ift. Diefes aber behaupten zu wollen, murde als Zeugniß größter Unerfahrenheit und einer Unbefanntschaft mit dem religiös= firchlichen Leben in Bergangenheit und Gegenwart gelten. welche man felbst nicht einmal dem Enthusiasmus für eine Lieblingsidee verzeihen könnte; nm jo mehr noch, als es bem Sachkundigen nicht unbekannt fein tann, daß bie gang= liche Hingabe einer Person zu einem religiösen Zwecke felbft in Verbindung mit dem Reuschheitsgelübde nie die professio religiosa auszumachen, niemals eine derartige Rechtsentäußerung nach fich zu ziehen vermag. Und weiter auch : was hat denn, die Frage an der Wurzel gefaßt, die Selbsthingabe, beispielsweise an den Beruf der Krankenpflege, der Bolksbildung und des Jugendunterrichtes, überhaupt mit ber Beobachtung der Reuschheit zu schaffen ? Sit denn in einer derartigen freien Selbstbestimmung immer auch und nothwendig der Bille, fich der natürlichen Neigung zur Ehe zu ermehren, implicite ichon eingeschloffen, der heroismus ber Entsagung als Correlat einer folchen Standesmahl mitgesett? Wird vielleicht das angetretene Berhältniß treuer Hingebung und opferwilliger Unterordnung in den Dienst eines höhern zu den besagten Zwecken nothwendig alterirt oder auch nur berührt durch ein die Sittenreinheit verletzendes Bergchen? Und, wenn auch diefes nicht, ift dann pielleicht nichts besto weniger der Cheftand feiner Natur nach unvereinbar mit dem innern Wefen jener freicn Singebung und ber badurch entstandenen Unfelbstftändigkeit eines

#### Das Befen ber Gelübbesolennität.

großen Theiles aller Lebensbeziehungen? Auch auf biefe Frage haben wir nur ein entschiedenes Nein zur Antwort. Die Darbringung der ganzen Berson an einen ber genannten Zwecke absorbirt noch nicht die Gesammtheit ber Menschenrechte, fie entzieht teinesmegs ber fubjectiven Enticheidung alle persönlichen Befugniffe und bas bem Einzelnen zuftehende Daß freier Bewegung. Gin folch' frei gewähltes Berhältniß der Hörigkeit scheint uns in fraglicher Beziehung nicht unähnlich dem unchriftlichen Inftitute ber Sclaverei, bei welchem die durch Baffengemalt ober als Geaenstand des Austausches, des Handels in den Befit ihres herrn übergegangene Menschenmaffe dem Billen und ber Berfügung beffelben dienftbar gemacht, aber bennoch immer nicht fo unterstellt wurde, und auch nicht werden tonnte, bag fie bamit zugleich ichon oder nach Laune und Willführ des Berrn im Intereffe ber Arbeit der Fähigkeit zur Ghe verluftig gegangen wären 1). So drängt alfo die Ansicht, welche bas Befen der Solennität in eine traditio verlegt, burch fich felbst über fich felbst hinaus zu einem Ergebniß, welches felbst Die begeifterten Anhänger berfelben als ein unhaltbares au erkennen und anzuerkennen nicht umhin können, und wir müffen es barum als ein rühmliches Zeugniß für bie Scharfe bes Suarez' betrachten, daß er diefen Buntt bereits in feiner großen Bedeutung hervorgehoben und gewürdigt hat 2).

Den genannten beiden fügen wir als drittes und letztes Argument noch hinzu, daß, wie es nicht in der Befugulfi eines Andern steht, gewaltsam die Eheschließung zu verwehren, die Begründung einer Lebensgemeinschaft unmöglich zu machen, deren die Gattung noch mehr als das Gin-

8

113

<sup>1)</sup> vrgl. c. 1. X de coniugis servor.

<sup>2)</sup> a. a. D. tr. 7. l. 2. c. 9. n. 2 sq. Ebeol. Quartalforift. 1875. I. Heft.

zelindividuum bedarf. so auch das Berehlichungsrecht der Regulirung und Beschränkung des eigenen Besitzers felbft entrogen ift. Mag es ben concreten Berhältniffen, dem freien Entichluffe eines jeden Einzelnen überlaffen fein, ob er im Cheftande feinen Beruf ertennt und erfüllt oder nicht: Die Bestimmung, ob er jest oder in der Folge Träger des icon burch die natur geheiligten Rechtes bleiben wolle, hängt nicht in gleicher Beife von feinem freien Entschluffe ab, fteht nicht ihm felbst, steht überhaupt nicht dem Privat-Als unveräußerliches Urrecht über der Sphäre willen au. ber Privatentscheidung gelegen, tann demnach die Berehe= lichungsbefugniß niemals fraft eigener Billensäußerung beifpielsmeife durch Entfagung, Uebergabe des Inhabers verloren werden und somit geht die Traditionshypothese, infofern fie das, was nur durch das öffentliche Recht bestimmt werden tann, dem Willensentichluffe des Einzelmenichen zu= weist, von Brämiffen aus, welche wir als unzutreffend bezeichnen müffen.

Die eigenthümliche Art, wie die Anhänger der uns feltsam vorkommenden Ansicht den von diesem letzten Be= weisgrunde geführten Todesstoß zu pariren und nebenbei die unmittelbar vorher geltend gemachte Schwierigkeit als gegenstandslos darzustellen suchen, ist schon als Vorläuferin unserer weiter unten zu begründenden Anschauung bemertenswerth und darf auch darum nicht mit Stillschweigen übergangen werden, weil die Aufgabe, die allein richtige Bösung eines wichtigen Problems aufrecht zu halten und vor jeder gefährlichen Concurrenz zu schützel, selbst auch die Berücksichtigung verzweisclter Mittel entschuldigen muß. Es ist, das erkennen sie an, nicht in das Belieben des Einzelnen gegeben, zu bestimmen, ob er die rechtliche Fähigkeit

zur Ghe bemahren oder preisgeben, ob und in mie weit er als Subject von Vermögens= und andern Rechten gelten will und felbit diefe Dispositionsberechtigung porquegefett. limitiren fie inconsequent freilich, aber nothgedrungen weiter, würde nicht jede felbftlofe Singabe des Befiters das trennende Chehinderniß zur Folge haben. Das Batronat ber Theje in diefer abenteuerlichen Gestalt weisen sie darum auch auf bas entschiedenste zurück, halten aber nichts besto weniger die Berlegung des Grundes und Urfprunges ber Gelübdesolennität in die traditio für völlig unangreifbar. Als Bunkt des Urchimedes, von dem aus fie den vorhim genannten Argumenten alle Beweisfraft entziehen, der Rurückführung der Solennität auf einen Act des Einzelindividuums eine tiefere Grundlage und befriedigende Form geben und den Gegner ihrer Anficht mit diefer felbft verföhnen zu können hoffen, gilt ihnen die ihrer Behauptung ftets beigegebene Ginfchräntung, daß die Bingabe, mofern fie in der befagten Richtung effectvoll fein foll, von der Rirche im Namen Gottes acceptirt oder, unter sofortiger Beifügung der nähern Urt und Beife diefer Annahme, in einer von der Rirche als Orden approbirten Genoffenschaft geschehen fein muffe.

Beim Autritt unferer prüfenden Untersuchung dieses letzten Noth- und Rettungsankers heben wir zunächst die so eben verlassen Bemerkung hervor, daß dem Uebergewicht der kirchlichen Gesetzgebungsgewalt über die Thätigkeit des gelobenden Subjectes in Bezug auf die Gelübdesolennität eine sehr bedeutende Stelle gebührt. Aber darin eben verfährt die Traditionstheorie auch in dieser modificirten Gestalt ungründlich und irrig, daß sie sich lediglich an den einen Factor hält und dort, wo es gilt, Wesen und Grund

8\*

ber Solennität zu erforschen, bei dem in die Erscheinung tretenden Acte, womit diefelbe in concreten Fällen verbunden fein mag, und deffen Beschreibung ftehen bleibt, anftatt zu bem tiefer liegenden Urfprunge vorzudringen. So zuver= fictlich diefe Erklärung aufgestellt und auch bis in die neuefte Zeit vom Lehrer auf den Schüler vererbt wird, fo bedarf es boch nur einer geringen Aufmertfamteit, um ju ertennen, daß durch jenen Zusatz bie geltend gemachten Schwierigkeiten nicht beseitigt find. In welcher Beife er auch formulirt werden mag, er befagt nichts anders, als baß die fragliche Selbsthingabe am richtigen Orte, der beftimmten Berson geschehen, überhaupt mit allen Garantieen feiner Rechtsträftigkeit versehen fein muß und vor wie nach bleibt der so ausgestattete Einzelact als causa efficiens statuirt, als das bestimmende Centrum, von dem die So= lennität ausgeht; auch bei ber erweiterten Definition finden wir den Schwerpunkt verrückt, nicht auf bie höchste oder irgend eine firchliche Autorität, wohl aber auf die ausschlief= fende Caufalität des Brivatwillens zurückgeführt. Aber tönnte man schlimmsten Falles nicht von uns verlangen, anguerkennen, daß die Erweiterung der Definition ein ein= heitliches Zusammenwirken kirchlichen Rechtes und indivi= bueller Leiftungen heische? wer wollte leugnen, daß biejer Dualismus zur Löfung der Schwierigkeiten beftens geeignet mare, mofern nur jedem der beiden Factoren das ihm eigene Gebiet gewahrt und die Grenzpfähle des einen zu Ungunften des andern nicht hinausgerückt würden? Nach der befannten Faffung aber, welche jene Definition bei allen ihren Bertretern ausnahmslos erhalten, ift, wir jagen nicht, die rich= tige, loyale Scheidung, fondern überhaupt irgend eine bei biefer Erflärungsmeife teinesmegs vollzogen; nicht ein Theil,

## Das Befen ber Gelübbefolennität.

fondern bie Gesammtheit der Bedingungen, von denen die Solennität abhängt, wird nach ihr von der traditio erbracht und somit auch aus dieser der ganze Erfolg abgeleitet. Die Mitwirkung der kirchlichen Autorität wird bier vollftändig verschlungen von dem feiner eigenen Rraft zufolge thätigen Billen des Menschen und wenn eine Nebenordnung beider Caufalitäten nicht gerade auf das entschiebenfte abgelehnt wird, fo werden beide doch in ein folches Berhältniß gestellt, daß die eigene Willensäußerung und Abficht des Gelobenden als die hauptfächlich wirkende Urfache erscheint, als das activ zeugende Brincip, mährend der firchlichen acceptatio nur die Rolle des paffip-meiblichen ju-Bie gern auch die Anwendung diefer und ähnlicher fällt. Ausbrücke ben Schein eines Andern erregen möchte, wo boch nur daffelbe wiederholt wird, es gelingt ihr nicht; fie tann barum als Correctiv der oben aufgezeigten Mißstände nicht angesehen werden und läuft auf einen den Gedanken verbunkelnden und verwirrenden Formalismus hinaus, der mit Begriffen fpielt, ohne die Sache zu berühren. So bestätigt sich unser früheres Urtheil von Neuem, daß eine Theorie ber Solennität, die zur Entwicklung dieses Begriffes nichts weiter hat, als die gemiffen Bedingungen vorschriftsmäßig aenuaende Selbsthingabe des Gelobenden den Charafter der Oberflächlichkeit in ihrer ganzen Behandlung des Gegenstandes niemals überwinden fann.

Wir fagen zweitens: will diefe Erklärungsweife für fähig und berechtigt erachtet werden, die privilegirte Stellung des vot. solenne zu erklären, und in ihrer Berur= sachung erkennen zu lassen, so darf ihr der analytische Nach= weis des Vorhandenseins der angesetzen beiden Factoren, oder wie wir richtiger sagen zu müssen glauben, des in an=

117

### Schönen,

gegebener Beise qualificirten Ginen und hauptfactors ber traditio überall dort nicht ichmer werden, wo das refuls tirende Broduct vorhanden. Nicht zu allen Zeiten aber finden wir sie in der angenehmen Lage, Diefes Minimum unferer Forderungen erbringen zu tonnen. Bietet auch zur Erhärtung diefer Behauptung die hiftorische Entwicklung des Ordenslebens in den letten Jahrhunderten menige oder vielmehr gar keine Anhaltspunkte, und ergriff dem Leben nachhinkend schier die gesammte theologische Forschung, wenige rühmliche Ausnahmen abgerechnet, jene Ansicht, welche für eine flachere Anschauung der Wahrheit darum näher zu tommen schien, weil sie leichter zu begreifen war, fo wird ber richtige Sachverhalt mit einem Male in's Rlare geftellt, fobald wir in jene Zeit zurückgehen, in welcher ber Unterschied des vot. solenne und simplex gemiffermaßen Tagesfrage war und in Betreff der einzelnen dunkeln Punkte felbit noch zwischen den firchlichen Autoritäten Fragen und Antworten gewechselt wurden 1). Der erste, welcher die tirchliche Approbation der religiöfen Genoffenschaften mit ber Gelübdesolennität in Zufammenhang, nach ber Meinung ber Meisten in Caufalverbindung brachte, mar Papit Bo= nifaz VIII., deffen Worten benn auch offenbar die von uns befämpfte Solennitätsvorstellung bis auf den Ausdruck hin entnommen ift. Bie die von ihm im prattischen Intereffe gewählte Fassung feine wesentliche Bariation der bis dahin üblichen Solennitätserflärung einzuführen bezweckte, fo hatte nuch die Folgezeit in jener Claufel nicht mehr suchen und finden follen, als nach der Absicht ihrer Urheber darin lag. Nicht einmal von Bonifaz VIII., sondern ein ganzes Jahr=

1) vrgl. cap. unic. de voto in VI.

hundert vorher von dessen arokem Vorgänger Innocens III. 1) und noch weniger zu dem Zwecke in's canonische Recht neu aufgenommen, um als Schiboleth zur Unterscheidung einzelner Gelübde zn dienen, mar die Erklärung der Approbationsnothwendigkeit auf dem vierten Lateranum nur die Festsetzung einer Barole, an der man die mannigfaltigen Formen des kirchlichen Ordenslebens und der wahren Bottbegeisterung in den verschiedensten Sphären im Begenfats zu den den Mönchsorden ähnelnden Conventikeln und dem ungestümmen Treiben schismatischer Asceten ertennen Man bedenke, daß gerade das äußere religiös-sitt= iollte. liche Leben der Gläubigen in feinen verschiedenen Geftaltungen das Terrain war, auf welchem in jener Zeit die driftlichen Grundfäte der Rirche und der faliche Mufticismus mehrerer anostisch=manichäischer Schwärmersecten (Ratharer, Baldenfer) in grellstem Gegenjatz einander gegen= Es konnte daher nur als ein löbliches und übertraten. fogar nothwendiges Beginnen erscheinen, wenn Concilien und Bäpfte jener Zeit fich fortan nicht mehr mit dem bis dahin meift geübten freudigen Stillschweigen zu den zahlreich trei= benden und emporblühenden Formen des Ordenslebens beanügten und es in der Folge behufs Wahrung der Gläubigen por Antheilnahme an häretisch=schismatischen Berirrungen, somie der Rirche vor einer "verderblichen Confusion"

<sup>1)</sup> c. 9. X. de relig. domibus: »Ne nimia religionum diversitas gravem in ecclesiam dei confusionem inducat, firmiter prohibemus, ne quis de cetero novam religionem inveniat, sed quicumque ad religionem converti voluerit, unam de approbatis assumat«. vrgl. die abermalige Einschärfung berselben Maß= regel auf dem 2ten Lyoner Concil im Jahre 1274 durch Gregor X. in c. unic, de relig. domibus in VI.

von ihrem Befinden d. h. von einer über die Moralität eines neuen Inftituts angestellten Untersuchung abhängig machten, ob daffelbe in die Bahl der empfehlenswerthen religiöfen Genoffenschaften aufgenommen werden tönne. Bieraus ergab fich aber die Nothwendigkeit, daß fürder bei allen näher zu untersuchenden und weiter zu entwickelnden ein= schlägigen Lehrpunkten jene Bestimmung berücksichtigt, an fie angeknüpft werden mußte und fo erweist fich auch als blokes Corrolar aus ihr die Lehre Bonifax' VIII., daß das feierliche Gelübde nur in einer approbirten d. h. firch= lichen, von der Rirche gutgeheißenen und in ihrer privile= airten Sonderstellung von Rirche und Staat jener Zeit gefcutten Genoffenschaft angetroffen werden. Die Bemer= funa, daß biefe Reftriction vor Bonifaz VIII. ober boch vor Einführung jener Nothstandstheorie von der Approba= tionsnothwendigkeit durch Innocenz III. niemals und nirgendwo in die Definition des folennen Gelübdes Aufnahme gefunden oder auch nur finden konnte, bedarf nach dem Gefaaten keines Beweises mehr und es darf uns, von Ju= nocenz II. 2) im 12. Jahrhundert ganz abgesehen, taum weniger Bunder nehmen, daß felbst noch der bl. Thomas, welcher doch erst nach Innocenz III. feine schriftstellerische Thätigkeit begann, bis in die Zeit Gregor's X. hinein und fast an Bonifaz VIII. hinan reichte, wahrscheinlich in rich= tiger Bürdigung des Werthes oder beffer Unwerthes jener einschränkenden Formel für die Begriffsbestimmung ber Solennität weder bei der lettern noch auch in feinen weitern Ercurfen ihrer je Ermähnung thut. 2006ern nun diefe Buthat nicht blos vom Standpunkte des temporären prat-

1) cap. unic. de voto in VI.

2) c. 40. C. 27. q. 1.



tischen Bedürfnisses aus als prophylattisches Mittel gegen schädliche häretische Ingredienzien betont - die einzige Bedeutung, die sie unserer Ausicht nach prätendiren tann --fondern auf fie als integrirenden und die traditio porgeblich befruchtenden Factor der hauptaccent gelegt wird, läßt fich feit Bonifaz VIII., wenn nicht ichon feit Innocenz III. zum Ruftandetommen der Gelübdefolennität ein bedeutendes plus von Anforderungen constatiren , deffen offenbarer 216gang in frühern Zeiten nothmendig deftructiv fein mußte für die daran gefnüpfte Einrichtung. So vermickelt dieje Erklärung der Schwierigkeit ihre Bertreter in neue Schwierigkeiten, feltfamer noch als jene, denen fie zu entgeben gedachten und die Erklärung erweist fich als eine folche, welche die Sache verliert, die fie erflären foll. Bie mächtig werden wir, nebenbei bemerkt, durch diese auch heut zu Tage noch allgemein graffirende Berdunkelung diefer, in ihrer Genesis und Bedeutung fo durchsichtigen hiftorischen Thatsache gemahnt, bei Untersuchungen principieller Natur nicht allzu großes Gewicht den zeitgemäßen, augenblickliche Bedürfniffe berücksichtigenden und fpäter vielleicht generalifirten Bestaltungen ober den eigenartigen localen oder territorialen Berhältniffen zuzuertennen.

Wir kommen zu einem dritten Punkte. Wie die Ableitung der Solennität aus einer durch die kirchliche Approbation über die gewöhnliche Sphäre ihrer natürlichen Wirkfamkeit hinausgehobenen Selbsthingabe ihre erste Beranlassung hat in dem durch die antikirchlichen Strömungen des 13. Jahrhunderts nothwendig gewordenen Paragraphen des 4ten Lateranums, so meint sie in der Entscheidung Bonisaz' VIII. ihre ausdrückliche Bestätigung zu finden. Und auf den ersten Blick erscheint dieses Urtheil als ein wohl-

#### Schönen,

berechtigtes. Sagt nicht der Papft kurz und klar, daß die Solennität des Gelübdes an die professio religiosa in einem vom apostolischen Stuhle approbirten Orden gebunden sei <sup>1</sup>).

Wollte er nicht durch diesen von da an fanctionirten Ausbruck dem bischöflichen Fragesteller in der präcisesten Form ein Mittel an die hand geben, um die ferner auftauchenden Fragen in bestimmter Beise beantworten und die für Schule und Leben bedeutende Differenz zwischen dem einfachen und feierlichen Gelübde allerorts richtig würdigen zu können? Ja, muß nicht die Erklärung des folennen Gelübdes, wie fie von Bonifaz VIII. geliefert worden, als die zuverläßig firchliche par excellence und der engere oder geringere Unschluft an fie als der Werthmeffer für die Beurtheilung der Theorieen angesehen werden, welche zur Lösung der So= lennitätsfrage aufgestellt werden? Allein, wenn wir auch alle diefe Fragen mit einem entschiedenen Sa und Amen beantworten, - weiß man dann ichon genau, mas die So= lennität ist, wenn man weiß, daß das feierliche Gelübde da und dort vorkommt? Erhält man dadurch einen befriedigenden deutlichen und miffenschaftlich reinen Begriff von dem Wefen, der Ausdehnung, den Modalitäten bes folennen Gelübdes, wenn eine richtige Darstellung des zufälligen Zustandekommens deffelben geliefert und die Frage entschieden ift, wie und wo die subjective Uebernahme sich vollzieht? Läßt fich mit einem Worte die Antwort Boni-

#### 122

<sup>1)</sup> Praesentis declarandum duximus oraculo sanctionis, illud solum votum debere dici solenne ... quod solennisatum fuerit per susceptionem sacri ordinis aut per professionem expressam vel tacitam, factam alicui de religionibus per sedem apostolicam approbatis « cap unic. de voto in VI.

faz' VIII. als Exposition des wesentlichen Inhaltes des Solennitätsbegriffes ex genere infimo und ex differentia ultima betrachten, wenn wie hent zu Tage ber Fall ift, felbst beim Busammentreffen der beiden von ihm verzeichneten Bedingungen, der "professio" und der "religio per sedem apostolicam approbata" das Borhandensein eines feierlichen Gelübdes unerweisbar bleibt ? Daß bei der verneinenden Beantwortung diefer Fragepuntte Boni= faz VIII. kein Tadel trifft, steht außer Zweifel. Er prätendirte in feiner berühmten Decretale nicht eine miffenschaftlich richtige, allfeitig unanfechtbare begriffliche Defi= nition der Solennität aufzustellen, fondern begnügte fich in feinem Befcheide, der Anfrage vollauf entsprechend, dadurch ein flares Bild des folennen Gelubdes zu geben, und daf= felbe gegen feinen Nebenbuhler, das einfache markirend abzugrenzen, daß er die Eigenthümlichfeiten, unter denen es in damaliger Zeit in die Erscheinung trat, aufführte, nicht ohne in feiner Antwort durch eine geschickte Wendung zu verrathen 1), daß er den letten Grund, das Befen der Solennität ebenfalls richtig erfaßt und sich des Princips wohl bewußt wäre, von dem aus die Resolution des vorliegenden casus zu geschehen hätte. Blieb die bonifazische Formel ihrem Zweck entsprechend bei der blogen Thatsache ftehen, fo war damit der theologischen Forschung ihre recht= mäßige Aufgabe gewahrt, die Art und Beife, wie das äuf= ferlich feststehende Factum fich vollzieht, das verborgene Agens flar zu legen, welches die beiden angegebenen Do= mente zu dem einheitlichen Dritten zufammenschließt, und fie konnte schon im 13. Jahrhundert nicht, in der Folge

<sup>1)</sup> Nos attendentes, quod voti solennitas ex sola constitutione ecclesiae est inventas. XI. cap. unic. de voto in VI.

noch viel meniger in gleicher Beife pormurfslos bleiben, wenn fie fich damit zufrieden gab, den als Borfichtsmaßregel von Bonifaz gewählten miffenschaftlich ungenügenden Ausdruck in ihr Gebiet herüberzunehmen. Schade nur. daß in Folge diefer tadelhaften Genügsamkeit das Feld für eine explictive Fassung des Solennitätsbegriffes unangebaut und es ganz unerläutert blieb, wie die der Form nach neue Darstellungsweise Bonifaz' VIII. ber Sache nach ichon alt die fämmtlichen Lineamente für eine spätere Entwicklung in Der Uebertritt von dem einseitigen Stand= sich beschloß. punkt des 13. Jahrhunderts zu dem generelleren Gesichts= punkte der Jetzeit hat für die kritische Beurtheilung die Bedeutung, daß fich die Rechtfertigung der Bonifaz'schen Formel geradezu in einen Absagebrief verwandelt. Namentlich mit dem anspruchsvollen Charakter einer Definition, wie uns biefelbe burchgehends, ohne irgend welche Beiter= bildung erfahren zu haben, entgegentritt, muß fie als ein feichtes Surrogat, als ein mixtum compositum aus Elementen ber verschiedenen Schulmeinungen erscheinen, welches ohne alle principielle Schärfe zur Beseitigung der an den Solennitätsbegriff fich anklammernden Unklarheiten und der oben speciell aufgezeigten Migftände in keinem Falle dienen Es bestätigt fich hier von Neuem die allgemein befann. tannte Thatsache, daß der Gebrauch folch' umschreibender Ausdrücke, wie zweckdienlich fie fich auch ba erweisen, wo eine einheitliche, tiefer gehende, abschließende Behandlung noch fehlt, bei einer ftreng miffenschaftlichen Forschung, wo es ber genauen Feststellung eines ichwierigen Begriffes gilt, nicht gerechtfertigt werden tann, und unferes Erachtens bürfte in der Förderung eines flaren Solennitätbegriffes bas vollftändige Aufgeben ber Bonifaz'fchen Ausbrucksmeife

gerade den Anfang eines entschiedenen Fortschrittes bezeichnen.

Bir bemerten endlich viertens. In unferer bisherigen Brüfung der Buläßigkeit diefer umschreibenden Formel haben wir die thatsächliche Boraussetzung ihrer Bertreter noch dahin ftehen laffen, daß die firchliche Approbation einer Genoffenschaft als Orden das prius fei und als solches auch von Bonifaz VIII. angeführt werde, welches das nachfolgende Gelübde zu einem folennen potenzire. Diefe Borausfetzung erweist fich aber in jedem ihrer beiden Bunfte als unrichtig. Bunächst machen wir darauf aufmertfam, daß die firchliche approbatio in jener Beit, mo fie zum erften Male Gegenstand firchenrechtlicher Beftimmungen zu werden anfieng, icon darum nicht als das Ursprüngliche und die Solennität lediglich oder doch hauptfächlich als deren Meufferung und Folge angesehen werden tann, weil sich, wie bereits bemerkt, an der Sand der Geschichte erhärten läßt, daß die Gelübdesolennität in ihrer großen, das bürgerliche und tirchliche Leben der Professen umgestaltenden Birfung geraume Zeit vor Einführung jenes Baragraphen von der Approbationsnothwendigkeit bestand 1).

Allerdings war die approbatio der Kirche stets auch vor dem 13. Jahrhundert vou dem Begriffe einer kirch= lichen Genossenschaft unzertrennlich; nur dadurch konnte zu allen Zeiten ein neu erstehendes Institut einen kirchlichen Charakter, das Recht empfangen, in seiner exceptionellen Stellung als kirchlicher Berein zu bestehen und zu wirken, daß die Kirche dies zum mindesten tolerirte, und wie zweiselsohne Innocenz III. nur an diese, bis auf seine

1) vrgl. u. A. die Bestimmung des 2ten Lateranums unter In= nocenz II. im Jahre 1139; c. 40. C. 27. q. 1.

Reit übliche ftillschweigende Genehmigung und Dulbung gebacht hat, wo er in feiner mehrerwähnten Decretale von bereits "approbirten" Ordensinftituten fpricht 1), fo find wir nicht abgeneigt, mit Suarez 2) für die These aufzufommen, bag fo verstanden, die Approbationsnothwendiafeit nicht im canonischen, sondern sogar im natürlichen Rechte ihren Grund habe. So richtig es aber auch fein mag, bei allen tirchlichen Ordensinstituten eine tirchlichen Bulaffung und Gutheißung ju ertennen, fo ift boch damit nirgenowo ein Caufalnerus zwifchen approbatio und Gelübdefolennität angesetst: vor dem 13. Jahrhundert ichon darum nicht, weil die approbatio damaliger Zeit nur das Gepräge eines nicht verhindernden Stillschmeigens bejag und in diesem negativen Charakter für die bereits entstandene Genoffenschaft nichts anderes bedeutete als die nicht einmal ausdräcklich empfangene, fondern nur präfumirte Erlaubnik. von Niemanden gehindert nach der gewählten Ordnung und unter den festgestellten Bedingungen leben zu dürfen; in ber erften Zeit nach dem Erlaffe Innocenz' III. eben fo wenig, weil, wenn auch das Entstehen einer neuen religiöfen Rörperschaft feit dem 4. Lateranum von der vorgängigen Begutachtung und positiven Genehmigung der Rirche abhängig war, diefe in ihrer primitiven Form nur ein Brophylacticum gegen das Emportommen häretischer Gestaltungen, nicht aber ein productiver Erfatz derjenigen Be-

<sup>1) »</sup>Quicumque ad religionem converti voluerit, unam de approbatis assumat«. c. 9. X de relig. domibus.

<sup>2)</sup> a. a. D. tr. 7. l. 2. c. 15. n. 14: »intelligi potest necessitatem, hanc non esse de solo iure Canonico, sed in ipso inre naturali magnum habere fundamentum«. vrgl. bagegen Salmantic. de stat. relig. tr. 15. c. 1. p. 1. n. 3.

bingungen fein follte und wollte, welche die firchliche Ordensgemeinden vielleicht oder gar wahrscheinlich fämmtlich in jenen Reiten bei ihrer Constituirung und bevor fie noch der Renntnißnahme und dem Urtheil der Kirche unterbreitet wurde. erbrachten 1). Selbst das zeitliche Nacheinander, in welchem wir die Gelübdesolennität auf die tirchliche 21p= probation folgen und in die Erscheinung treten feben, war demnach nur ein scheinbares, sofern der firchliche Anertennungsact naturgemäß die projectirte Genoffenschaft in ihrer bereits festgesetten Lebensweise und ihren Statuten zu recognosciren, ju gestatten oder ju verwerfen, auch ein eventuelles Manco zu defectiren, nicht aber zu erfeten beftimmt Hieraus erhellt dann zur Genüge weiter, daß Bomar. nifaz VIII. taum in der Lage fein konnte, in feiner berühmten Antwort dem firchlichen Approbationsacte, wie der Bertreter jener Definition infinuiren möchten, gegenüber ber Gelubdesolennität eine urfächliche Priorität zu vindiziren und daß, wie bereits mehr erwähnt, in der Entscheibung beffelben nichts weiter als eine Illuftration der factischen Berhältniffe feiner Zeit gefunden werden tann, derzufolge in den approbirten Ordensgenoffenschaften damals durchgehends feierliche Gelübde abgelegt wurden. Aber auch die spätere Weiterentwicklung und canonistische Aus- ober. fagen wir beffer, Umbildung der approbatio aus einem richterlich erkennenden Revisionsacte in eine Brivilegienspende hat das supponirte Prioritätsverhältniß nicht erzeugt. Wie

<sup>1)</sup> vrgl d. mehrerwähnte Erklärung Innocenz' 11. auf dem 2. Lateranum vom Jahre 1139 (c. 40. C. 27. q. 1), wonach die von Mönchen oder, wie am Schlusse des Paragraphen beigefügt wird, auch von weiblichen Votanten (sanctimoniales feminae) eventuell eingegangene Copulation nicht als Ehe betrachtet werden soll.

weit die firchliche Ausbildung der Approbationslehre felbft von der Annahme und der Begünstigung der Annahme eines folchen Früherdaseins ftets entfernt geblieben ift, weiß Reber, ber nur einen oberflächlichen Blick auf die verschiedenen Bhafen des Entwicklungsganges geworfen hat. War feit dem 4. Lateranum das Zuftandekommen eines religiöfen Ordens über die constitutiven Slemente, welche der göttliche Stifter des Ordenslebens in den Offenbarungsurtunden feft= gestellt, hinaus, an die vorgängige papstliche approbatio gebunden, fo murde, mas früher nicht der fall gemefen mar, nach der Mitte des 16. Jahrhunderts die Gewährung diefer conditio sine qua non felbst mieder an die Erfüllung anderer Voraussezungen gefnüpft. Sonderbar, das, mas in dem Momente feines erften Berdens, in feinen Anfängen fast als hemmschuh, als odiöse Bestimmung für das Dr= benswesen hätte erscheinen können, war im Laufe einiger Jahrhunderte zu einem erstrebenswerthen Vorrechte ausge= machsen, welches auffälliger Beife Bius V. in feiner Conftitution "Lubricum vitae genus" den seit den Zeiten III. und Gregor's X. entstandenen, den biblischen Anforderungen vollauf genügenden Genoffenschaften mit einfachen Gelubden verfagte, um es jenen mit feierlichen zu zu reserviren 1). Und weiter noch; nachdem ungeachtet dieses ausdrücklichen Verbotes des großen Vorkämpfers der triden=

<sup>1)</sup> Die in der angezogenen Conflitution enthaltene Bestimmung bezüglich der Männerorden stellte derselbe Papst auch als Norm für die Frauengenoffenschaften auf, indem er in seiner zunächst an die Tertiarierinnen gerichteten, die andern weiblichen Bereine aber gleich= mäßig bindenden Constitution »Circa pastoralis« vom 29. Mai 1566 anordnete, daß sie entweder die Clausurverbindlichteit nebst feier= lichem Gelübbe übernehmen, oder für die Folge aushören sollten, Novizinnen anzunehmen.

tinischen Beschlüffe zahlreiche Inftitute mit blos einfachen Gelübden de facto entstanden maren und in Ausübung ber Werke des chriftlichen Characters eine fo fegensreiche Thätigkeit zu entwickeln angefangen, daß bie tirchlichen Behörden dies zu dulden und in einzelnen Fällen fogar förmlich zu billigen und gutzuheißen nicht umhin konnten; nachdem an= derfeits das moderne Staatsrecht, wie es fich namentlich feit der französischen Revolution gestaltet hat, die canonischen Beftimmungen über Orden und feierliche Gelübde und deren Einwirkung auf das civile Leben entweder ignorirte ober gar geradezu feindselige Stellung zu ihnen nahm, begann der höchste kirchliche Gerichtshof schon nicht lange nachher von der durch Bius V. eingeführten Strenge abzulaffen und eine rückläufige Bewegung zu der Praxis früherer Jahrhunderte antretend, auch folche Formen des stat. religiosus zu approbiren, bei denen die Mitglieder fich nur zur 216legung einfacher Gelübde verstanden - immerhin jedoch fo, daß er unter nunmehriger Feststellung einer mehrfachen, ftufenförmigen approbatio die höchfte Stufe und die mit ihr gewährte Bezeichnung "Orden" (religio) in einem ftrengen, canonischen Sinne, sowie andere mit jener verbundenen Brivilegien ausschließlich den Genoffenschaften mit feierlichen Gelübden vorbehielt und daß es heut zu Tage, zur Vermeidung von Unklarbeiten bei den gleichlautenden Ausdrücken außer dem in früherer Zeit hinreichenden einfachen Approbationsdecret noch einer ausdrücklichen päpftlichen Erflärung bedarf, wenn die Professen folcher Genoffenschaften als Mitglieder eines fo bevorzugten Ordens in der allmälig ausgebildeten engen Bezeichnung des cano= nischen Rechts und des heutigen Curialstyles gelten follen 1).

1) Bir verweisen zur Erhärtung des Gesagten u. A. auf die Verol. Quartaligrift 1875. I. Heft. 9

Läft fich nun wohl auf irgend einem Buntte dieses in furzen Rügen entworfenen hiftorischen Entwicklungsverlaufes ber Approbationstheorie die infinuirte Aufeinanderfolge confta= tiren? Gelangen wir nicht weit eher zu dem gerade entgegengeseten Resultate, daß die firchliche Approbation, als das zeitlich spätere Moment im gewiffen Sinne dem Ginfluffe der Gelübdesolennität untersteht ? Erscheint die erftere nicht fast in dem ganzen Entwicklungsproceffe von ihrer Biege, ihren erften dürftigen Anfängen bis zur Erlangung ihrer dominirenden Stellung an die letztere als ihre Borbedingung getnüpft? in den erften Zeiten nach Junocenz III. weniger auf Grund gesetzlicher Bestimmungen als zufolge der factischen Berhältniffe der Zeit, in der man fast nur Genoffenschaften mit feierlichen Gelübden tannte; fpater aber barum, weil die approbatio als eine Bevorzugung angefehen murde, für deren Gemährung zuvor gemiffen Unforderungen Genüge geschehen fein mußte 1). Bang abge-

Constitution Innocenz' XI. »Ecclesiae cathol. vom 29. März 1687 und die Clemens' XI. »Ex dedito« vom 3. April 1710, von denen die erstere die Constraternität der Bethlemiten zu einer religiösen Ge= nossenschaft (»congregatio religiosa«) und die andere dieselbe zu einem eigentlichen Orden erhod; ferner auf die Constitution Innocenz' XII. »Ex dedito« vom 20. Mai 1700, wodurch die der Krantenpsschaft (»congregatio vom 20. Mai 1700, wodurch die der Krantenpsschaft des hl. Hyppolit zum Orden er= hoben wurde; und besonders auf die Constitution »Quamvis iusto« von Benedict XIV., in welcher dieser erklärt, daß die den "englischen Fräulein" gewährte Approbation die Genossenses zur Bürde eines wahren Ordens erhoden habe.

2) Höchst befremdend muß es erscheinen, daß wir nicht blos die burch Bius V. angeordnete Berschärfung bei der Approbation kirchlicher Institute gleich nachher in der Praxis nicht durchgeführt, sondern, was weit wichtiger noch, auch die von zwei allgemeinen Concilien nachbrücklichst befohlene Maßregel der vorherigen päpstlichen Approbation überhaupt, ohne beren Vorhandensein die Stiftung neuer feben also davon, daß, ihre Zuläßigkeit vorausgesett, der landläufigen Erklärung ber Solennität unter Zuziehung ber approbatio nothwendig eine Erläuterung der verschiedenen, in der heutigen firchlichen Disciplin üblichen Anertennungsweisen und eine genaue Fixirung derjenigen Stufe vorausgeben müßte, welche das Gelübde zu folennifiren befähigt fein foll - felbft die diefen Anforderungen genügende Definition würden wir immer noch als unannehmbar zurückweisen, weil man bei Uebernahme derfelben nicht anders als nur mittels eines circulus vitiosus das folenne Gelübde aus der canonischen Approbation und diese hinwieder nur unter Buhülfenahme des folennen Gelübdes erklären Bir müffen demnach bei der ichon im Laufe unferer fönnte. Erläuterungen der Approbationstheorie und der Brüfung ihres eventuellen Einfluffes auf die Gelübdefolennisation

Genossenschaften nicht nur unerlaubt, sondern auch ungültig und ein blos rechtlofes Attentat fein follte, in ben letten Jahrhunderten nirgenowo beobachtet und von ben firchlichen Bebörben felbit gang auf= gegeben finden. Ja, nicht genug, daß bie höchften firchlichen Auf= fichtsbehörden von ben zahlreichen allerorts entstandenen und ent= ftebenden Religiofengemeinden, welche nichts weiter als eine Genehmigung bes Diöcefanbischofes für fich aufweisen tonnen, Renntniß haben und zu ihrem Bestehen ftillschweigen : es wird fogar ohne bag bie Bestimmung bes 4. Lateranums burch bas Tribentinum ober eine päpftliche Berordnung aufgehoben oder geändert worden wäre, nach ber augenblidlichen Praris von ber supplicirenden Körperschaft ber nachweis längerer Griftenz und einer felbstempfehlenben fegensreichen Birkfamkeit als Borbedingung ber verschiedenen Approbationsftufen verlangt. (vrgl. Bouix tract. de iure regular. Paris 1857. tom. 1. pg. 212 u. 213; vrgl. pg. 210 sqq.) Man ift bamit zu ber ältern firchlichen Disciplin, wie fie por bem 13. Jahrhundert bestand, zurückgekehrt und es kann, um von bem zeitlichen und causalen Früher= fein ber approbatio vor ber Solennität gang ju fcmeigen, ihr nicht einmal mehr bas früher beseffene logifche prius zuertannt werben.

131

Digitized by Google

S.

9\*

## 132 Schönen, Das Befen ber Gelubbefolennität.

gemachten Bemertung ftehen bleiben, daß die fragliche Erflärungsformel für eine blos umschreibende zu halten ift und ferner also auch bei dem Endrefultate, daß die Herleitung und Definition der Solennität aus der traditio auch durch die Einmischung der Approbation nicht fähig wird, den zahlreichen unzuläßigen Consequenzen, welche wir bei Durchforschung derselben in ihrem Gefolge fanden und offen hervorhoben, auszuweichen, noch auch dahin gelangt, unsfere weitern gegen ihre Prämissen und den Kernpunkt ihrer Deduction gerichteten Argumente zu entfräften.

Digitized by Google

# Die Zeit ber 70 Jahrwochen Daniels.

Bon Dr. 8. Neteler in Oftbevern.

Bei der Berechnung der 70 Jahrwochen Daniels legt man am zweckmäßigften bas in Seuffarth's Berichtis aungen, S. 30-37 mitgetheilte Berzeichniß von Jahren zu Grunde, die durch aftronomische Berechnungen genau beftimmt find. Die bier vortommenden Jahreszahlen find bie ber üblichen Zeitrechnung, in welcher dem 1. 3. n. Chr. das 1. Jahr v. Chr. unmittelbar vorhergeht. Ant welches Jahr dieses Berzeichniffes die Geburt Ehrifti wirtlich fällt und in welche Jahre bie Greigniffe der Brofangeschichte zu setzen sind, muß nach ihrem chronologischen Busammenhange mit aftronomisch berechneten Himmelserfcheinungen ermittelt merben. Aus den von Seuffarth angeführten Gleichzeitigkeiten zwischen geschichtlichen Thatfachen und aftronomischen Greigniffen ergibt fich, daß in der Beit von den erften römischen Confuln bis 332 v. Chr. und von 42 v. Chr. bis 46 n. Chr. die Greigniffe der Brofangeschichte um 2 Jahre später geschehen find, als bie üblichen Jahreszahlen angeben. Nach S. 45 der Berichtigungen ift das 18. Jahr des Tiberius wegen einer in bemfelben vorgekommenen totalen Finfterniß basjenige Sahr,

3.

#### Neteler,

welches in dem Verzeichniffe der berechneten Simmelserschei= nungen das 33. n. Chr. heißt. Das 15. Jahr des Ti= berius ift folglich das 30. n. Chr. Nach Luk. 3, 23 war Jefus beim Anfange feines Auftretens im 15. Jahre des Tiberius gegen 30 Jahre alt. Da das Jahr bei den Belleniften ichon im Berbste begonnen hatte und die Geburt Refu in die letten Tage vor dem Beginne des römischen Jahres fällt, fo fällt das 31. Jahr Jefu mit dem Jahre 30 n. Chr., welches das 15. des Tiberius ift, zufammen. Das 1. Jahr Jefu beginnt folglich am Ende des Jahres 2 v. Chr., und das 1. Jahr Jefu fällt mit dem 1. Jahr v. Chr. zusammen und wird von Seyffarth das Null=Jahr ber chriftlichen Aera genannt, auf welches erft das Jahr 1 n. Chr. folgt. Das Ende des römischen Jahres 2 v. Chr. gehört nach judischer und hellenistischer Berechnungsweise schon zu dem Jahre 1 v. Chr. Da nun die Geburt Chr. um 1 Jahr zurückgeschoben wird und die Ereignisse der Profangeschichte um 2 Jahre vorangerückt werden müffen, fo ergibt fich, daß die üblichen Bahlen der Jahre v. Chr. um 3 Jahre zu vermindern wären, wenn man bis zum wirklichen Geburtsjahre Chrifti rechnet, daß fie jedoch nur um 2 Jahre zu vermindern sind, wenn das Geburtsjahr Chrifti als 1. 3. v. Chr. und als Nulljahr der chriftlichen Aera gilt, mas bei der üblichen Zeitrechnung stattfindet.

Berechnet man von 604 als dem 1. Jahre Nabu= chodonofers nach den Angaben des Ptol. Kanons das 7. Jahr des Artaxerxes, so ergibt sich für die in diesem Jahre erfolgte Rücktehr des Esdras das Jahr Pt. 458, welches nach dem Obigen 456 v. Ehr. sein würde. Nach den in Berichtigungen S. 87 angesührten Zeitbestimmungen ist 521 das 7. Jahr des Kambhses; das 8. Jahr des Rambhses, 36 Jahre des Darius, 21 Jahre des Xerzes und 7 Jahre des Artazerzes betragen zusammen 65 Jahre; das 7. Jahr des Artazerzes ist somit auch nach diesen Ansätzen das Jahr 456 v. Chr.

Durch bie Rücktehr des Esdras erfüllte fich das von Daniel geweiffagte Ausgehen des Bortes, Jerufalem wieder aufzubauen. Wie im Anfange des Buches Esdras berichtet wird, mar Esdras Rohen Barofch, d. i. das dem Hohenpriefter beigeordnete zweite haupt der Briefterschaft. &r war nach Esb. 7 vom perfischen Rönige und bem perfischen Staatsrathe mit den ausgedehntesten Bollmachten ausge= ftattet worden, und nach Esb. 4, 8-17 hat er die Mauern Jerufalems wieder hergestellt. In Es. 4, 1-5 ftellt der Berfaffer bie Sinderniffe zufammen, welche der Bollendung bes Tempelbaues vorhergingen, und die B. 6-16 enthalten brei Anklagen der Samariter, welche der Zeit nach ber unter Darius Hyftaspis erfolgten Wiederherstellung des Tempels angehören. Die erfte diefer Anklagen, deren 3nhalt jedoch nicht mitgetheilt wird, murde an Affuerus gerichtet, der wegen feiner Stellung zwischen Darius und Artagerges nur Zerges fein tann. Die beiden andern Anklagen wurden an Artaxerxes gerichtet. Der Inhalt ber erften von diesen beiden Auklagen wird nicht ausdrücklich angegeben; Esb. 7, 21-24 bietet jedoch einen Anhaltspuntt, aus welchem fich bie Folgerung ergibt, daß die Gegner ber Juben bas von Darius Hyftaspis für den judischen Gottesdienst Bewilligte angefochten haben. Da Esdras als Rohen Harosch bas Haupt und der Bertveter der Juden in Babylon mar, fo mar es feine Aufgabe, den Anfeindungen ber Samariter am perfischen Hofe entgegenzutreten; und bağ fein Wirken nicht erfolglos geblieben ift, ergibt fich

Digitized by Google

135

baraus, daß er mit königlicher Bollmacht zur Ausführung ber königlichen Grlaffe nach Jerusalem reisete.

Der Inhalt der zweiten an Artaxerzes gerichteten Un= flage wird in B. 8-16 mitgetheilt. Die toniglichen Beamten werden fich in ihrem Briefe teine Erdichtung von Thatfachen erlaubt haben, weil die Juden eine folche durch eine einfache Mittheilung ber wahren Sachlage widerlegen tonnten. Da in der Anklage diejenigen, welche vom Könige Artarerres nach gerufalem herüber getommen maren, ausbrücklich als Biederhersteller der Mauern und Erbauer der Stadt angegeben werden, fo unterliegt es feinem Zweifel, daß die Juden nach der Rückkehr des Esdras die Wiederherstellung ber Mauern unternommen haben. Dag ber durch bie Anflage mißtrauisch gewordene Artaxerres fich eine Eutscheibung vorbehält, obgleich er die Unterbrechung des angefangenen Werkes befiehlt, zeigt deutlich, daß er nicht ohne Be= benten in Betreff des in 7, 23 ermähnten göttlichen Willens Bei der Zertrümmerung der Mauer müffen große wat Strecken ftehen geblieben fein, weil Nebenias einige gabre nachher das Wert in fehr turger Zeit zum Abschluffe bringen Mit der Durchbrechung der von Esdras erbauten fonnte. Mauer ist auch eine Beschädigung des Tempels verbunden gewefen, denn nach 2 Mach. 1, 18 hat Nehemias den Tempel und den Altar wiederhergeftellt, und ber Ausbruck in Neh. 4, 2 werden fie opfern? scheint anzudeuten, bağ der Opferdienst eine Störung erlitten hatte.

Das Wort alsdann in Esd. 4, 24 greift auf die n B. 1-5 vorkommende Zusammenstellung der Hinder= nisse des Tempelbaues zurück, wie sich aus der Angabe des 2. Jahres des Darius ergibt; der Bericht über die Be=



## Die Zeit ber 70 Jahreswochen Daniels.

feitigung bes in B. 9—16 mitgetheilten Hinderniffes erfolgt erft im Buche Nehemias.

Bei dem hier nachgewiesenen Zusammenhange findet auch die große Trauer des Nehemias bei der Nachricht von der Zerstörung der Mauer Jerusalems eine genügende Erflärung. Wenn der von Esdras begonnene Bau der Mauern wegen der damaligen schwachen Kräfte des jüdischen Bolkes nur langsam vorauschritt, so haben die Samariter anfänglich wohl geglaubt, daß das Unternehmen nicht vollendet würde. Als dann später die Mauer hergestellt und die Thore eingehängt waren, kann es noch längere Zeit gedauert haben, dis die Samariter den königlichen Befehl zur Zerstörung der Mauer erwirkten; und nach der Zerstörung kann es wieder mehrere Jahre gedauert haben, dis Nehemias Nachricht über das Geschehene erhielt.

Da nach den Berichtigungen von Sehffarth, S. 47 bas Jahr 35 v. Ehr. ein Sabbathsjahr war, das im Jahre 36 v. Ehr. angefangen hatte, fo war auch das 455, Pt. 457, ein Sabbaths'ahr, das in 456, dem Jahre der Rücktehr des Esdras begonnen hatte. Das 20. Jahr des Artagerges, in welchem Nehemias zurücktehrte, ist 443, Pt. 445.

Diefes Jahr beginnt nach dem Buche Nehemias schon im Herbste des vorhergehenden Jahres. Da die Mauer erst am 25. Elul, d. i. noch nicht volle 3 Wochen vor der Mitte des nächsten Monats Tischri fertig wurde, so kann wegen der in Neh. 7 erzählten Anordnung der in K. 8 erwähnte 7. Monat nicht mehr in das Jahr 443, sondern frühestens in das Jahr 442, Bt. 444, fallen. Da das Jahr 455 ein Sabbathsjahr war, das in 456 begann, so mußte auch in 442 ein Sabbathsjahr anfangen, wozu das

137

in Neh. 8 Erzählte vortrefflich paßt. Das Werkeljahr begann in der Mitte des 7. Monates mit dem Laubhüttenfefte.

Das Jahr 454, Pt. 456, ift nun das 1. Jahr der 70 Jahrwochen und das Jahr 29 n. Chr. fällt mit dem 30. Lebensjahre Chrifti zusammen und ist das Sabbathsjahr der 69. Jahrwoche. Die Mitte der folgenden Jahrwoche, die im Herbste des Jahres 29. n. Chr. beginnt, ist die Osterzeit des aftronomischen Jahres 33 n. Chr.

Nach Joh. 18—19 war der Todestag Chrifti an einem Freitage vor dem auf einen Sabbath fallenden Ofterfeste der Juden, und nach Chronologie des Lebens Jesu von Sevin, 1874, hat dieses im astronomischen Jahre 33 n. Chr. stattgefunden; in diesem Jahre fiel der 14. Nisan auf einen Freitag am 3. April und der 15. Nisan auf einen Samstag am 4. April.

Mit der hier angegebenen Zeitrechnung fteht die jubische und insbesondere die des Fl. Josephus in einem -merkmürdigen Widerspruche. Nach dem lettern foll der im Buche Nehemias erwähnte Jaddus ein Zeitgenoffe Aleranders des Gr. gemefen fein; diefem Jaddus läßt er die Hohenpriefter Eliafib, Judas und Joannes porhergehen. Mit diefer Reihenfolge wird gewöhnlich die in Neh. 12, 12 portommende, welche Eliafib, Jojada, Johanan und Jaddua enthält, identificirt. Diefe 4 Männer werden für Sohepriefter gehalten, aber dazu ftimmt nicht die in B. 10-11 angegebene Genealogie, in welcher an der Stelle von 30hanan ein Jonathan vorkommt. Es unterliegt wohl keinem Zweifel, daß diefer Jonathan der in 1 Mach. 1, 23 an= geführte Jonathas ift, welcher beim Opfer des Nehemias das Gebet anftimmte, und es ift deghalb nicht anzunehmen, daß der in B. 11 vorkommende Name Jonathan durch einen Schreibfehler aus Johanan entstanden fei. Da nach B. 22 die Häupter der Leviten in den Tagen Eliafibs, Jojadas, Johanans und Jadduas aufgeschrieben wurden und zwar nach B. 23 bis zu den Tagen Johanans, des Sohnes des Eliasib, so ift nicht zweifelhaft, daß der in B. 23 vorkommende Johanan von dem in B. 22 vortommenden nicht verschieden ift, wohl aber von dem in B. 11 genannten Jonathan. Da die Aufzeichnung der Leviten nur bis in die Tage Johanans reichte, fo kommt der in B. 22 angegebene Jaddua bei biefer Aufzeichnung noch nicht als Hohepriefter vor; feine Ermähnung fest jedoch voraus, daß er bei der Aufzeichnung in der Zeit Johanans ein hohes priefterliches Amt verwaltete; er muß fomit Rohen harofch oder Sagan gewesen fein. Nach Neh. 13, 28 lebte 30jada noch bei ber zweiten Rücktehr bes Esdras, er hat bemnach auch noch bei der in 12, 22 angegebenen Aufzeichnung gelebt, und beghalb tann der hier vortommende Johanan nicht Hoherpriefter in der Zeit der hier angegebenen Aufzeichnung der Leviten gewesen fein. Daß er in B. 22 vorkommt und zwar statt Jonathans, fest voraus, daß er wie Jaddua ein hohes priefterliches Amt verwaltete und entweder ftatt des damals ichon gestorbenen Jonathan ent= weder Rohen Harosch oder Sagan war; und weil Jaddua bamals das für die Verwaltung des Hohenpriefters noth= wendige Alter gehabt haben muß, tann Johanan nicht mehr Hoherpriefter gewordent fein. Daß die Tage des Johanan, bes Sohnes des Eliafib, der ein Bruder Jojadas war, in B. 23 als Grenze der Aufzeichnung ber Lepiten angegeben wird, deutet an, daß er Rohen Harofch mar, weil fein Umt mit dem hänptlingsmefen der israelitischen Beschlechter zufams menhing; Jaddua war demnach bei der Aufzeichnung Sagan.

139

Die Aufzeichnung unter dem Hohenpriefter Eliafib hängt mit der in Neh. 7 erzählten Aufzeichnung zusammen'; damals war Esdras Rohen Harosch und der in Neh. 11, 14 erwähnte Sabdiel muß damals Sagan gewesen sein. In 12, 22 kommen somit nur 2 Aufzeichnungszeitpunkte vor, nämlich 1. die Tage Eliasibs, und 2. die Tage Jo= jada's.

Da nun Johanan nicht der Reihe der Hohenpriefter angehören kann, so ergibt sich aus dem Buche Nehemias folgende Reihenfolge: Eliasib, Jojada, Jaddus, mit welcher die bei Fl. Josephus vorkommende Reihe Eliasib, Judas, Joannes, Jaddus nicht stimmt. Wegen der Verschiedenheit der Namen Judas und Jojada ist es nicht wahrscheinlich, daß Josephus seine Reihenfolge Judas, Joannes und Jaddus aus Neh. 12, 22 entlehnt hat; daß er aber seine Reihe mit der am angeführten Orte genannten identificirt hat, und zwar in der Boraussetzug, daß Johanan Hoherpriester gewesen sein.

Diefe Joentificirung hängt mit dem Umftande zufammen, daß er mit dem griechischen Esdras, den er benutzt hat, die in R. 4 zusammengestellten Hindernisse alle zusammen dem Wiederbeginne des Tempelbaues vorhergehen lüßt. Der Zeitpunkt der Rücktehr des Esdras, von wo aus die 70 Jahrwochen zu berechnen sind, wurde beibehalten, indem im 28. Jahre des Xerres, welches an die Stelle des 7. Jahres des Artagerges gesetzt wird, die Mauer Jernsalems wieder hergestellt sein sollte; durch die Vertauschung des Esdras mit Nehemias wurde jedoch die wahre Sachlage verdunkelt, aber dies Bertauschung deutet doch barauf hin, daß dem jüdischen Volke der richtige Zeitpunkt des Ausgangspunktes der Berechnung bekannt war. Da Josephus ben Nehemias noch längere Zeit nach bem angeblichen 28. Jahre des Xerres unter der Regierung diefes Rönigs leben läßt, so ergibt fich, daß er die Regierungs= zeit des Xerres mit der des Artagerres vertauscht; ba er babei den Zeitpunkt, von dem an die 70 Jahrwochen zu berechnen find, beibehält, aber ihn von Esdras auf Nehemias überträgt, fo ift dadurch der nach diefem Zeitpuntte fallende Theil der auf Xerres übertragenen Regierungszeit bes Artaxerres um 21 Jahre verfürzt. Der Artaxerres, welchen Josephus auf Zerres folgen läßt, ift nun nicht 21rtagerres I. Bt. 464-423, fondern Artagerres II. Bt. 404-358. Da nun dadurch die 19jährige Regierung des Darius II. ausfällt, fo verfürzt Josephus die Zeit der persifchen herrichaft um 40 Jahre, und der Zeitpunkt des Auftretens des Meffias fällt dann in die Zeit des judischen Rrieges um 70 n. Chr.

Als bie auf das Jahr 70 gesette Erwartung sich nicht verwirklicht hatte, wurde die Zeit der persischen Herrschaft noch weiter verändert, so daß die Zeit von der Bollendung des Tempelbaues bis zum Einzuge Alexanders in Jerusalem um ungesähr 140 Jahre verkürzt wurde. Der aus diesem Ansatze sich ergebende Zeitpunkt für das Auftreten des Messias fällt in die Zeit des Barkochab. Der Zusammenhang, in welchem diese Berkürzungen der Zeitrechnung mit den messianischen Erwartungen der Juden stehen, erklärt die Zeitverkürzung wohl so hinreichend, daß bei ihr von einer alten Tradition der Juden durchaus keine Rede sein kann.

Da nun der Artaxerxes, in deffen Regierungszeit Josephus den Hohenpriester Joannes setzt, Artaxerxes II. Pt. 404-358 (402-356) ist, so kann Jaddus, der von Josephus angegebene Nachfolger des Joannes recht gut die

Zeit Alexanders des Gr. erreicht haben. Die Reihe der Hohenpriefter vom Ende des Exils dis Alexander den Gr. würde nun folgende sein: 1.. Josua, 2. Joakim, 3. Eliasib, 4. Jojada, 5. Jaddua, 6. Judas, 7. Joannes, 8. Jaddus, 9. Onias I., 10. Simon der Ger.

Die Angabe des Seder Olam, daß Simon d. Ger. ein Reitgenoffe Alexanders d. Gr. gemefen, läßt fich mit ber nachricht des Josephus über die Gleichzeitigkeit von Jaddus und Alexander d. Gr. durch die Annahme aus= aleichen, daß Simon damals Roben harosch oder Sagan war. Wegen der in 1 Mach. 12, 7-20 mitgetheilten Gleichzeitigkeit des Onias I. und des lacedämonischen Königs Areus tann Simon nicht vor Bt. 309 (307) Hoherpriefter gemefen fein. Daß er der lette der Mitglieder der großen Spnagoge gemefen fein foll, welche unter Esdras die Bibel ordneten, tann nicht in dem Sinne richtig fein, daß er ein Zeitgenoffe bes Esdras gemefen fei, benn Esdras muß ichon um 430 gestorben sein. Die sogenannte große Spnagoge hat noch lange nach Esdras fortbestanden; sie bestand aus bem 72 Mitglieder zählenden jüdischen Senate und einigen andern Mitgliedern, die entweder häupter von Stamm= häufern oder Schulhäupter oder Bropheten maren. Wenn nun Simon d. Ger. in der Zeit Alexanders Sagan oder Rohen harofch mar, fo war er als folcher Mitglied der aroßen Spnagoge. Daß er das lette Mitglied genannt wird, bezieht sich darauf, daß er schon in der Zeit vor der herrschaft der Griechen der großen Synagoge angehörte und baß er bie übrigen Mitglieder derfelben aus dem Zeitraume ber persifchen Serrichaft überlebt hat. Wenn ihm eine Betheiligung an der Abfaffung altteftamentlicher Bücher zuge= fchrieben wird, fo bietet diefes teinen Grund für eine Ber-

# Die Zeit ber 70 Jahrwochen Daniels.

fürzung des Zeitraumes zwischen Esbras und Alerander b. Gr., benn Simon tann recht gut bas Buch ber Deisheit verfaßt haben. Da Judäa damals unter der Berrschaft ber Lagiden stand und bie Juden mit der in Allerandrien blühenden griechischen Biffenschaft und insbesondere mit der griechifchen Bhilofphie in Berührung tommen mußten, fo hatte der ausgezeichnete Hohepriefter Simon hinreichende Beranlaffung bem von Blato idealifirten Sokrates ben weifen Rönig Salomon gegenüberzustellen und ihm eine Fortentwicklung der in den falomonischen Schriften enthaltenen Lehren in den Mund ju legen. Es würde ju weit führen, hier alle Gründe zufammenzuftellen, welche es mahricheinlich machen, daß Simon b. Ger. ber Berfaffer des Buches der Weisheit ift, und es ist auch nicht nothwendig, ba ein Burudichieben des Simon in die Zeit des Esbras ichon baburch unmöglich wird, bag Fl. Jofephus eine Gleichzeitigkeit zwischen Eleazar, bem Nachfolger Simons, und dem ägyptischen Rönige Btol. Bhiladelphus angibt.

Die in der sogenannten judischen Zeitrechnung vortommende Verkürzung der Zeit der persischen Herrschaft erweiset sich nach dem Gesagten als durchaus unhaltbar, und sie bietet keine Widerlegung der oben aufgestellten Berechnung der 70 Jahrwochen Daniels.

143

# IL

# Recensionen.

1.

Geschichte des heiligen **Ambrofins** von **Alois Baunard**, Profeffor an der Normalschule zu Orléans, Ehrencanonicus, Doctor der Theologie und Philosophie. Aus dem Franzöfischen übersetzt und mit Anmerkungen versehen von **Johann** Bittl, Professor und Inspector an der kgl. bayer. Pagerie in München. Freiburg i. B. Herder. 1873. XXXV. u. 476 S. 8.

Athanafius nud Arius oder der erste große Kampf der Orthodorie und Heterodorie. Nebst zwei ergänzenden Zugaben: 1. das Christenthum und die Kaifer Diokletian und Constantin. 2. Antonius, der Patriarch des Mönchthums durch Friedrich Böhringer. Stuttgart. Meher u. Zeller. 1874. 628 S.

1) Der hl. Ambrosius gehört unstreitig zu den größten Männern, welche die abendländische Kirche aufzuweisen hat, indem sich in ihm der antike Römer und der christliche Bischof zu schöner Harmonie vereinigten. Seine wissenschaftliche Bedeutung ist zwar nicht gar groß, indem er sich vorwiegend an die griechischen Bäter hielt, deren Werke er sich zum Studium ausersah, und sich nie zu einer vollen

# Baunarb, Geschichte bes bl. Ambrofius.

Selbstständigkeit und Originalität emporschwang. Um so höher aber steht er als Briefter und Bischof, indem fein Wollen und handeln von feiner Berufung zum Epistopat bis zum letten feiner Tage eine Reinheit, Beharrlichkeit. Unerschrockenheit und Unerschütterlichkeit zeigt, wie es nicht gar häufig in der Geschichte der Fall ift. Der Eindrud, den ber Raifer Theodofius von ihm empfing, als er ihn zum ersten Mal persönlich kennen lernte, und der ihm den Ausfpruch abzwang, in Ambrofius allein habe er einen Bischof erkannt, der diefes namens würdig fei (Theodoret h. e. V, 17) zeigt, daß er Etwas an fich hatte, mas ihn über alle Bifchöfe feiner Zeit erhob, fogar einen Gregor von Nazianz. Gregor von Nyffa und andere treffliche Männer nicht ausgenommen, die dem großen Fürften wohl bekannt waren. Um so auffallender ist es daher, daß er in ber neueren Literatur nicht die Berücksichtigung fand, die ihm gebührte, bis endlich der Berf. der porstehenden Schrift fich entschloß. ihm das verdiente Denfmal zu seten und fein Leben und Birten durch fein ebenso anziehendes als belehrendes Buch zur Kenntniß eines größeren Bublikums zu bringen. Seine Arbeit beschränkt fich indeffen nicht ftreng auf die Berson tes hl. Umbrofius, fondern greift entsprechend den Anfor= berungen, die man in unsern Tagen an eine historische Monographie stellt, etwas weiter aus; es mird zugleich auf die allgemeinen Beitverhältniffe bie entsprechende Rudficht ge= nommen und die Schilderungen des focialen, politischen und firchlichen Lebens im vierten Jahrhundert, welche dem Buche einverleibt find, verleihen ihm eine besondere Bierde. Dem Berf, ift daher das Lob nicht vorzuenthalten, daß er die Gestalt des bl. Ambrosius in einer Beife zeichnete, daß man mit einem wahren Wohlgefallen bei ihr verweilt und 10

Theol. Quartalicrift. 1875. I. Seft.

145

bag man, sobald man uur einige Züge von ihr kennen gelernt, nicht zur Ruhe kommt, bis man sie ganz geschaut, und wir laffen ihm in diefer Beziehung volle Anerkennung ju Theil werden. Wenn wir feine Urbeit aber anderfeits unter bem miffenschaftlichen Gesichtspunkt prüfen, fo finden wir Manches, mas uns weniger gefällt und was wir furz hervorheben zu follen glauben. Bas zunächft die Dispofition des Stoffes anlangt, fo bürfte es mohl angemeffener aewefen fein, nicht einfach und ftreng dem chronologischen Faden zu folgen, sondern gemiffe Bunfte, die einen engeren fachlichen Zusammenhang haben, mit einander zu behandeln, auch wenn sie zeitlich aus einander liegen, wie die Be= muhungen des großen Bischofs, die Biederherstellung des Altares der Biktoria in der Senatscurie durch Gratian, Balentinian II. und Theodojius zu verhindern; die Ueber= sichtlichkeit hätte dadurch sicherlich gewonnen. Oder der Berf. hätte, wenn er diefe Anordnung durchaus nicht wollte, fich wenigstens ihre Bortheile badurch fichern follen, daß er fein Bersonen= und Sachregister nicht blog mit Zahlen= augaben füllte, fondern bei den bedeutenderen Berfönlichfeiten auch ihre wichtigsten handlungen furz andeutete. Sobann laffen es die Citate nicht gar felten an der erforderflichen Bräcision und Correctheit fehlen, indem 3. B. ein= fach auf Ambrosius de officiis oder Augustinus de civitate Dei ohne Angabe von Buch und Capitel vermiefen oder eine Stelle aus Theodorets Rirchengeschichte griechisch und daneben fofort eine andere lateinisch angeführt wird; einzelne find geradezu unrichtig wie S. 216 und 217, wo ftatt Ep. XX. Sermo contra Auxentium steht, oder die Bemerkung S. 263, die Erzählung des Rampfes, den Ambrofius wegen der Forderung, eine Rirche an die Arianer

auszuliefern, im 3. 386 gegen den Sof führte, fei hauptjächlich der Ep. XXII entnommen, mährend dieje doch nur von der Auffindung der Reliquien der hl. Gervasius und Brotafius handelt. Mit Unrecht wird ferner gefagt, der Borhof der Rirchen fei der Aufenthaltsoet der Ratechumenen gewesen (S. 62) und Ofius habe die Formel von Rimini unterzeichnet (S. 251) und auch die Art und Beise, wie die Entstehung des Meletianischen Schismas in Antiochien dargestellt wird, dürfte kaum eine Brüfung vor den Quellen bestehen. Die Bemerkung endlich, daß der apostolische Stuhl die an sich untanonische Weihe des hl. Ambrosius bestätiate (S. 36), ift fo, wie sie angebracht wurde, wenigstens überflüffig, wenn nicht gar irreführend, da fie den weniger unterrichteten Lefer nur allzuleicht zu ber Unficht verleiten fann, Rom habe schon im vierten Jahrhundert gegenüber den Bischofswahlen das Confirmationsrecht beseifen, das ihm heutzutage zukommt, eine Ansicht, die mit dem vierten Ranon von Nicäa wohl faum zu vereinbaren fein dürfte. Indem wir noch bemerken, daß auch auf die Correctur eine etwas größere Sorgfalt hätte verwendet merden follen, ichliefen wir mit dem Bunfche, das Buch, das uns in einer flieffenden und fich wie eine Driginalschrift lefenden Ueberfetzung vorliegt, möge einen recht großen Leferfreis finden.

2) Eine wesentlich verschiedene Stellung zu dem von ihm behandelten Gegenstand nimmt der Verf. der in zweiter Linie genannten Schrift ein. Fühlte sich Baunard mit dem hl. Ambrosius in der Gesinnung einig und schaute er an ihm als einem Helden der christlichen Kirche mit Bewunderung empor, so ist Böhringer ein Gegner der Theologie des hl. Athanasius, neigt er sich, wenn er gleich dessen Lehre vom Sohne nach ihrer metaphysischen Seite nicht zu

10 \*

billigen vermag und sie als ein haltloses Gedankending be= zeichnet, mehr zu Arius hin, für deffen Berjon und Lehre er erst recht das Berftändniß zu eröffnen meint, und fieht er in dem theologischen Drama, dessen Bearbeitung er sich porgefest, auf ber einen Seite vorwiegend Berrichfucht und Unterdrückung, auf der andern Rampf und Leiden für ein mindeftens gleich berechtigtes Moment im Glaubensbewußt= Sein theologischer Standpunkt ist, wie aus diefen iein. Andeutungen hervorgeht, von dem, den diefe Zeitschrift vertritt, ganglich verschieden und mir können uns jest fo wenig als bei Besprechung einer andern hiftorischen Monographie beffelben Berfaffers (Jahrgang 1870, S. 325 ff.) auf eine Erörterung ber Prinzipienfrage einlaffen. Auch müffen wir es uns versagen, ihm in feiner Urbeit auf allen Schritten au folgen, da der Differenzen zwischen uns zu viele find. als daß fie auf dem für eine Recenfion zugemeffenen Raum alle besprochen werden könnten. Dagegen wollen wir einige Sauptpunkte meniastens etwas beleuchten, allerdings nicht fo faft in der Erwartung, den Berf. von feiner Anschauung abzubringen, da fich von einem Mann von feinen Jahren, von feiner festen Ueberzeugung und feiner umfaffenden Befehrjamkeit, von der auch die vorliegende Schrift wieder Zeugniß ablegt, sich Solches wohl hoffen und wünschen, aber menschlich betrachtet nicht erwarten läßt, als vielmehr in der Absicht zu zeigen, daß der Standpunkt, den er bei feiner Geschichtsbetrachtung einnimmt, teineswegs fo unantaftbar ift, als er zu glauben geneigt ift.

Der Verfasser spricht sich über diesen Standpunkt so= fort in der Einleitung mit aller Offenheit aus. Es sei eine Wahrnehmung, erklärt er, die sich jeder unbefangenen Geschichtsbetrachtung von selbst aufdränge, daß der Geift,

148

in dem man in der alten Rirche ben Inhalt des Chriftenthums auffaßte und fich zu eigen machte, fich in einer porzugsweise transscendenten Richtung bewegte; gerade bas, mas über der Menfchenwelt liege, alfo das unferer Erfahrung und daher geschöpfter Ginficht Entzogene, das Detaphysische fei es eben, womit sich das damalige driftliche Bewußtfein am Liebsten beschäftigte, wogegen ihm bas, mas fich auf unfer wirkliches empirisches Leben beziehe, nur eine relative Bedeutung gehabt habe, und biefe Transfcenden; zeige fich besonders auch in Sinsicht der Auffalfung ber Berjon Jefu Chrifti. Gine hiftorifch menschliche Betrachtung derfelben fei fo gang aus dem Bewußtfein gefchmunden, bag man nicht einmal mehr eine Ahnung bavon habe, und an ihre Stelle fei eine bogmatifch=metaphpfifche Auffalfung getreten, welche die Berfon Chrifti aus Theologumenen und Philophumenen conftruire, unbefümmert darum, wie dieje in der Birklichkeit gemefen fei, mohl aber mit der Brafumtion, fo und nicht anders habe fie fein muffen ; biefer dogmatisch=metaphysische Christus habe das christliche Bewußtfein bald völlig dominirt, und nachdem Chriftus einmal über bie menschliche Sphare hinausgerückt worden, fei bie weitere Tendens dahin gegangen, folche Präditate von ihm auszufagen, welche den Unterschied zwischen ihm und bem absoluten Gotte immer mehr aufhöben; bie gange Bewegung aber habe, nachdem der Gottes= und Menschensohn einmal zu einem göttlichen Wefen erhoben worden, nicht ruhen tonnen, bis feine Befensidentität mit bem abfoluten Bott eine nach allen Seiten möglichft abgeschloffene gewesen fei, und das Söchfte, mas in diefer Beziehung habe ausgefprochen werden können, fei das Dogma von ber homoufie, wie es das nicanische Concil feststellte. Da der Proces

149

#### Böhringer,

indeffen dem ftrengen Monotheismus Gewalt angethan, fo habe er nicht verlaufen können, ohne daß sich eine Opposition geltend machte, und fo feien fich zwei Standpunkte gegenüber getreten, von denen der eine den Schwerpunkt feiner Auffassung auf das menschlichssittliche Moment legte und wenn einen Gott in Christo, dann höchftens einen gewor= benen in ihm verehrte, dem andern aber Christus von vornherein absoluter Gott, wenn auch persönlich vom Bater unterschieden mar, zwei Betrachtungsmeifen, von benen man bie eine bie metaphysich=religiofe, die andere die menschlich= ittiliche nennen könnte (S. 55-57). Welchem diefer Standpunkte der Berf. huldigt, ift ichon aus dem Bisherigen zu ertennen und wird im Weiteren noch beftimmter ausge-Es ift der zweite, die ebionitisch=monarchianische iprochen. Anschauung von Chriftus, von der er meint, sie fei die ältefte und einfachfte und fie werde von Juftin dialog. cum Tryph. c. 48 als folche anerkannt. Der Apologet fagt hier: einige aus unferer Gemeinschaft - and rov nuereoov yévous -- betrachten Christus zwar als Messias, aber zugleich als bloken Menschen, er ftimme aber biefer Anschauung nicht bei und er thäte es nicht, wenn auch der arößte Theil, der indeffen fo wie er denke, fo fagte, da ihnen der herr nicht menschlichen Lehren, sondern den Lehren und Ueberlieferungen der feligen Bropheten zu folgen befohlen habe, und diese Worte follen beweisen, daß der Eioni= tismus das ursprüngliche Glaubensbewußtsein der Rirche repräsentire. Allein ein folcher Beweis liegt, die Stelle unbefangen betrachtet, nicht vor, es fei denn nur, daß man bas zu Beweisende voraussetz und annimmt, bis zur Zeit Juftins habe der anfängliche Glaube über Chriftus bei dem größeren Theil der Chriftenheit ichon ins Gegentheil um-

150

geschlagen, eine Voraussetzung, die vom Verf, mohl gemacht, aber nach keiner Seite hin als richtig erhärtet murde. glaubt zwar für feine Anschauung fich noch weiterhin auf die Erklärung der Artemoniten, ihre Lehre fei die urfprünge liche, fie fei von fämmtlichen Apofteln vorgetragen und bis auf die Reit des Bapftes Biftor bemahrt worden (Eufeb. h. e. V, 28) berufen zu können. Wir können ihm indeffen wiederum nicht folgen und wir glauben aufs neue ben ficherern Weg zu geben; benn wenn berfelbe unbefannte Gewährsmann, dem allein mir die angeführten Worte ber Artemoniten verdanken, beifügt, daß dieje Behauptung bem Thatbestand widerspreche, daß die hl. Schriften und fämmtliche alte Bäter, ein Juftin, Miltiades, Tatian, Clemens und fehr viele andere die Gottheit Chrifti lehren, und fo einen wenn auch nur furgen Gegenbeweis antritt, fo haben wir, falls er nicht in sich felbst nichtig ift, diefen hingunehmen oder auf alles Beweisen zu verzichten; der vom Berf. beliebte Beg aber darf von einem Siftoriter fchmerlich betreten werden.

hat der Eifer für feine theologische Grundanschaunng den Berf. zu einer missenschaftlich nicht zulässtigen Behandlung der geschichtlichen Zeugnisse in der Frage nach dem Wesen des Erlösers verleitet, so verhinderte er ihn auch, der Theologie des Athanasius eine volle Gerechtigkeit widersahren zu lassen. Weil der gelehrte Bischof im Anschluß an den Sprachgebrauch der hl. Schrift mit Vorliebe sich des Ausdruckes Fleischwerdung im Sinne von Menschwerdung bedient, so läßt er ihn im eigentlichen und strengen Sinn eine Fleischwerdung des Sohnes Gottes lehren und indem er so den Logos mit dem bloßen Fleisch sich verbinden lasse, einen dogmatischen Rückschritt thun, der ihn weit hinter Origenes stelle, da dieser doch eine Bereini= aung des göttlichen Logos mit dem Gottperwandten und Emigen im Menschen, mit der Seele in ihrer höchsten Reinheit lehre. Daß Athanafius felbst ausbrücklich und mit aller Beftimmtheit erklärt, das Wort Fleisch fei Joh. 1, 14 im Sinne von Mensch aufzufassen (Orat. contra Arianos III, 30) und daß er an einem andern Orte (ib. IV, 36) mit gleicher Bestimmtheit von einer Einigung bes Logos mit dem ganzen Menschen spricht, wird von ihm zwar ein= geräumt, aber für nicht genügend erfunden. Uth. foll feinen Ernft mit biefen Worten machen und man erfehe diefes schon baraus, daß er das psychisch-pneumatische Element, ohne das der Mensch doch nicht Mensch sei, nirgends zu feiner Geltung und zu feinem Recht bringe und daß es immer nur der Leib und das Fleisch fei, wovon er spreche. Dieje Sprache ift indeffen, fo auffallend fie der Berf. auch finden mag, in der That fehr leicht zu begreifen. Da der Bischof von Alexandrien tein Lehrbuch schreiben wollte, in dem die einzelnen Beftandtheile, die das Menschenwesen conftituiren, in gleicher Weise zu berücksichtigen gewesen wären, und ba bas pfpchifch-pneumatische Element in Chriftus von denjenigen feiner Gegnern, mit denen er es hauptfächlich in feinem Leben zu thun hatte, nicht geleugnet wurde, fo brauchte es von ihm auch nicht besonders betont zu werden : es galt auf der einen wie auf der andern Seite als felbit= verständlich. Die Aufgabe, die er fich ftellte, mar einfach bie, feinen Beitgenoffen die große Thatsache der Menschwerdung des Logos Gottes vor Augen zu halten und die Menschwerdung in ihrem Unterschied von dem Wohnen Gottes in den Heiligen (f. Or. contra Arianos III, 30) zu beftimmen, und diefer Aufgabe tonnte genügt werden, wenn er sich auch noch so oft des Ausdruckes ochores bediente, vorausgesetzt, daß er mit diesem Wort nicht einen positiv falschen Sinn verband und dadurch seine Auffassung im richtigen Sinn ausschloß. Da aber auch der Verf. letzteres nicht zu hehaupten wagt, so konnte er dem hl. Athanasius eine Fleischwerdung im strengen Sinn nur daburch imputiren, daß er sich über die allgemein anerkannte eregetische Regel hinwegsetzte, nach der die unbestimmten und allgemein gehaltenen Aussprüche eines Schriftstellers nach den bestimmt lautenden auszulegen sind und nicht umgekehrt.

Bie die Darstellung der Lehre, so unterliegt auch bie Behandlung der Geschichte des Athanafius und feiner Zeit manchen Bedenken und es will uns bedünken, daß der Berf. zum Theil in den gleichen Fehler fiel, den er an Andern rügt, daß er für die eine ber beiden Berfonen, die in dem theologischen Rampfe des vierten Jahrhunderts im Bordertreffen ftehen, ju einseitig Bartei nahm und daß dadurch die von ihm versuchte Chrenrettung des Arins bisweilen au einer Anklage gegen den großen Bifchof von Alexandrien und feine Gefinnungsgenoffen wurde, die geschichtlich nicht zu erhärten ift. Wir räumen zwar gerne ein, daß bie Bertreter der Orthodoxie in ihrem Streite gegen Arlus und feine Bartei fich nicht immer innerhalb der Grenzen der Billigkeit gehalten haben mögen - Ausschreitungen tommen bei allen Rämpfen und, wie die Geschichte zeigt, bei den theologischen und firchlichen leider nicht viel meniger als bei den übrigen vor - und wir bedauern es mit dem Berf., daß wir für die Kenntniß diefer Zeit beinahe auss ichließlich auf die Berichte der Orthodoren angemiefen find, die natürlich nicht Alles enthalten, was wir zu erfahren

wünschen. Aber auch aus diefen immerhin einfeitigen Be= richten dürfte doch fo viel als ficher zu entnehmen fein, bağ die Arianer und Eusebianer in ihren Mitteln am Allerwenigsten mählerisch waren, daß fie ohne Scheu zur Lüge, Berdrehung und Berleumdung schritten, sobald fie auf ge= radem Wege nicht an ihr Ziel gelangten, und diefer Um= ftand tann eben nicht gar fehr zu ihren Gunften ftimmen, ba ähnliche Schlechtigkeiten auf der Gegenseite geschichtlich wenigstens nicht ermiesen find. Der Berf. bezweifelt zwar fast durchgängig die Lauterfeit der Motive der hauptperfonen der orthodoxen Bartei und läßt 3. B. den B. Ale= ränder weniger aus dogmatischem als aus hierarchischem Intereffe gegen Arius einschreiten ; er fpricht es ferner aus, daß man auch bei der Berufung der Spnode von Nicäa nicht offen und ehrlich verfuhr und die Einladung nur an folche Bischöfe ergehen ließ, deren Gefinnung nign ficher mar und welche man zu beftimmen oder zu überstimmen hoffen durfte. Beweise für diese Behauptungen aber haben wir vergeblich gesucht, wenn nicht etwa Vermuthungen dafür gelten follen. Bezüglich des lettern Bunktes wird allerdings darauf hingewiesen, daß die Bahl der auf der Synode erschienenen Bifchöfe hinter der Rahl der bestehenden Bisthümer nicht wenig zurückblieb, dabei aber übersehen, daß auch die folgenden Synoden von Sardifa und Constantinopel (381), von benen die eine eine ökumenische, die andere ein Generalconcil bes Orients werden follte, nicht ftärker befucht waren. Bei der Synode von Ephefus begegnen wir der gleichen Erscheinung, wir erfahren jetzt fogar ihren Grund, indem bie Berufung nicht an alle Bischöfe ohne Ausnahme, fon= bern nur an die Metropoliten und einzelne ihrer Suffraganen erging, und wenn wir nun Aehnliches bei den frü-

heren Synoden und insbesondere bei dem Nicanum annehmen, fo glauben wir weniger in die Irre ju gehen als ber Verf. mit dem oben ausgesprochenen Berdachte. Sut gleicher Beife ericheint es uns endlich, um noch biefen Bunft ju berühren, als eine grundlofe Berbächtigung, wenn von B. Julius gefagt wird, er habe die Nothlage der Kirche, ba die Eusebianer und Athanafius feine Entscheidung and riefen, aufs Befte für fich ausgenütt, aus ihr eine Unterlage für ein ichon von Betrus ber römijchen Rirche verlithenes Brivileginm und Recht der Appellationsinftang gemacht und letteres endlich auf der Synode von Sardifa durch feinen Freund Ofius zu einer förmlichen Anerkennung bringen laffen. Auch hier wird wiederum aus einer blogen Thatjache ein Schluß auf Intentionen gezogen, für beit nicht die mindeften Anhaltspunkte vorliegen, für den im Begentheil bei einer unbefangenen Ermägung der geschichtlichen Berhältniffe fehr wenig fpricht. So wenig nämlich bie Anrufung des Gerichtes des römischen Bifchofs in unferer Frage auf einer Sollicitation von feiner Seite beruht, fo wenig die Anerkennung des römischen Stuhles als ber höchsten Instanz in firchlichen Streitsachen. Der Ranon V von Sardita ift vielmehr das gang natürliche Produft ber Beitverhältniffe und er findet eine hinreichende Erflärung, ohne daß man auf Intentionen zurückgreift, von denen die Beschichte Nichts berichtet. Die letten Streitigkeiten hatten zur Genüge gezeigt, daß im Intereffe der Ruhe und Ordnung in der Rirche ein oberftes Tribunal von der größten Nothwendigkeit sei und daß es, damit es die ersehnten Früchte bringe, von allen Seiten förmlich als folches ans ertannt werden müffe. Da aber das Bdürfnig eines folchen Gerichtshofes zunächft die Rirchen empfanden, in denen

# Baudissin,

Streit und Zerwürfniß herrschte, ift es mehr als wahrscheinlich, daß die Initiative zur Aufstellung des fraglichen Kanons von ihnen ausging und nicht von der römischen Kirche, die sich damals der Ruhe erfreute.

Funt.

2.

Jahve et Moloch sive de ratione inter Deum Israelitarum et Molochum intercedente dissertatio inauguralis auctore Wolfio Guilielmo Comite de Baudissin, theol. lic. phil. Dr., theologiam in Academia Lipsiensi privatim docente. Lipsiae. Fr. G. Grunow. MDCCCLXXIV. 85 S.

Graf Baudiffin beschäftigt sich in feiner Habilitationsschrift zuerst mit der genauern Bestimmung des Thema, sodann mit den Anfängen des semitischen Polytheismus und Ursprung, Begriff und Berehrung des Moloch, worauf noch eine Bergleichung dessehrung des Moloch, worauf noch eine Bergleichung bessehrung des Moloch, worauf noch eine Bergleichung bessehrung des Moloch, worauf noch seigt wird, daß weder aus der Berehrung Jehova's die Identität der Jehova= und Molochidee folge, noch aus den im alten Testament von Jehova prädizierten Eigenschaften sich ergebe, daß er gleich Moloch für eine physische Botenz gehalten worden sei. Den Schluß bildet der Nachweis der scharfen Geschiedenheit Jehova's und Molochs im alttesta= mentlichen Glaubensbewußtsein von Anfang an trotz schein= barer Berwandtschaft und Berührung in gewissen

Die hier behandelten Fragen haben vor einem Menschenalter großes Auffehen gemacht, als Daumer und Ghillany den Nachweis ursprünglicher Ibentität von Jehova und Moloch und allmähliger Bergeiftigung des erfteren burch die Bropheten zu führen versuchten. Dieser Stand= punkt religionsphilosophischer Betrachtung gilt nun zwar längst als abgethan, am meiften bei Daumer felbst, der Berf. fand fich aber berechtigt, nicht blog eine Revision jener Fragen vorzunehmen, fondern durch Bermendung neuen Materials aus der älteften Mythologie der Oftfemiten, Affprer und Babylonier diefelben zugleich zu erweitern und zu vertiefen. Es wird gezeigt, mas die Molochfrage in ihrem Verhältniß zu Jehova betrifft, daß wie noch Movers annahm, die Beschneidung nicht aus dem Molochcult ins mofaische Befetz übergegangen fei, ba es nicht einmal aus= gemacht ift, ob diefelbe überhaupt zum Molochdienst gehörte und bei den Phöniciern üblich war. Der Bericht Sanchoniatons bei Philo aus Byblus, Saturn (Moloch) habe nach Opferung feines einzigen Sohnes an den Himmel fich und feine Rriegsgenoffen jenem Ritus unterworfen, ift von Philo der Geschichte Abrahams nachgebildet worden, da er den Sohn Saturns Jehud nennt und die ganze Opferung des einzigen Sohnes in dem Theil feiner phonizischen Geschichte erzählt, welche nege vor Iudauw συγγραμμα heißt. Der Ritus follte aber bei den Bebräern die Wegnahme der natürlichen Unreinheit und die Heiligung und Weihung bes Rindes für die gnädige Gottheit bemirken, und bezeugt auch von diefer Seite die Grundverschiedenheit Jahve's von Moloch, dem als der rein vernichtenden Rraft zur Ubwendung feines Zornes Rnaben geopfert wurden. Die Beschneidung ift auch nicht dem eigentlichen Menschen= opfer substituirt worden, denn die Erklärung Gottes an Abra= ham, er fordere teine Menschenopfer (Gen. R. 22) steht in keiner Beziehung zu der Ginführung der Beschneidung

157

R. 17, die fich Gott als den Schöpfer des Lebens und die Beihe neuer Lebensfraft, nicht aber eine im Born töbtende Botenz und Vernichtung des Lebens gegenüber hat. Dabei fann als mahrscheinlich bestehen bleiben, daß von den gözenbienerischen Therachiden, von welchen Abraham ausgegangen ift, Menschen geopfert worden find und bie Berfagung ber Darbringung seines Sohnes Abraham und feinen Nachtommen das Berwerfliche folcher Opfer für alle Butunft vor Augen stellen follte. Deshalb ift es auch augenfällig, das das Gebot der Weihung, resp. der Lösung der Erst= gebornen (Brin Gerin Grätere Milberung eines alt mosaischen Gebotes der Menschenopfer war. Alle Erft= lingsopfer find Opfer der Huldigung und des Dankes, nicht der Sühne. Menschenopfer für Jehova dargebracht find begriffs= und geschichtswidrige Bhantasien alter und neuer Beiden, sowie unmissender fanatischer Christen, bei denen auch in diesem Bunkt die Extreme fich berühren.

So wenig sich Jahve aus Moloch entwickelt hat, ift Jahve und mit ihm das wahre Gottesbewußtsein der He= bräer erst auf Moses zurückzuführen, der unmöglich seinem ganzen Volk den Glauben an den Einen Gott, wenn er Ergebniß seiner Reflexion war, mittheilen konnte. Unwidersprochen ist die wahre Gottesidee, die des Gottes Ubrahams, Isaaks und Jakobs um ein halbes Jahrtausend älter als Moses. Und Ubraham, über den wir allerdings nach deu biblischen Vorlagen nicht hinauskönnen, was wir aber auch nicht nöthig haben, hat den einen wahren Gott schwerlich durch Destillation des menschenfressenen Moloch gewonnen, es müßten denn nur die ältesten Nachrichten hierüber gar nichts in und nichts zwischen, soder wen sonst

man fich als biefen geiftigen Urmenschen benten mag, ber aus bem Chaos des Gözenthums emportauchte, mußte alles Beidnische in feiner Intelligenz mit ben Burgeln ausreißen, ehe er des mahren Gottesbegriffs und -Glaubens habhaft werden konnte. Da er aber niemals Bolytheift gemefen au fein icheint, fo mird er ben monotheistischen Glauben ichon von feinen Vorfahren erhalten haben und es ichiebt fich jener geiftige Brozeg in der Geschichte der Terachiden noch weiter zurüch und läßt bei denfelben einen Rampf des bejfern Menschen für die niemals ganz erloschene Borftellung von einer allbeherrschenden Gottheit vorausseten, ju wels cher die geiftige Entwicklung der ältesten Menschheit auch auf natürlichem Wege tommen mußte und die das Brins bes Bolytheismus bildet. Es ift nicht einmal mahricheinlich, daß Moloch in feinem rein negativen, zerftörenden Begriff von den heidnischen Therachiden, den Borfahren ber Abrahamiden verehrt worden ift. Denn die Licht= und Feuer=Symbole, die Jehova eigen find, rühren nicht aus dem Molochcult, sondern sind das später auf Jehova übertragene ftrahlende Gemand der aus den oberen Lichtericheinungen in der älteften Zeit erschloffenen Simmelsgottheit. Die Batriarchenzeit hat El Schaddai, den Allgemaltigen, aber er war tein Rinderfreffer, und wir möchten nicht mit dem Berf. (S. 80) den zeitweiligen Molochcult, dem die Juden fehr viel fpäter zum Opfer gefallen find, als eine Art Rückfall in das Mordgelüften des Blutes ihrer uralten Borfahren anfehen. Jedenfalls haben diefe, womit auch der Berf. ftimmt (S. 81), die urfprünglichere und bamit dem einfachen Monotheismus gang nahestehende Form bes femitischen Polytheismus gehabt, ber übrigens noch weit fpäter im Gegensatz ju der bestimmteren Unterscheidung und

# Baudissin,

Sonderung der Götter bei der Ariern, in der babylonischen und phönizischen Mythologie den Trieb zur Einigung und Identifizirung der Göttergestalten hat. Dieser Vorzug, der bei den Therachiden der alten Zeit noch weit ungetrübter und in Abraham in besonders hohem Grade anzunehmen ist, bedingte einen weit höheren, dessen sie in dem moralischen Hauptrepräsentanten ihres Geschlechtes, Abraham, gewürdigt worden sind, den der Herablassung des lebendigen Gottes, welchem sie natürlicherweise weniger ferne standen, als andre Geschlechter der gesunkenen Menschheit, der Offenbarung, die sich in den damals günstigsten Boden der alten Welt einsenkte.

Die neuen Forschungen über Sprache und ältefte Geichichte der Oftsemiten (Babylonier und Affprer) haben auch ichon über die früheften Mythologeme derfelben mehr Licht verbreitet. Darnach erscheint ihr oberster Gott als Himmelsgott Bel, oder Bil, aber nicht als der älteste, sondern als Glied der Dreiheit Anu, Bil, Ao, in welcher fich die höchste verborgene Gottheit El der Babylonier, Afur der Rifprer offenbart. Es ift Belitan (1896) d. h. nicht der Emige, Aufangslofe, fondern der Alte im Gegenfatz zu einem jüngern Bel, der Bolagny bei Damascius, welcher Name übrigens erft fpäter entstanden ift, wie Aldyuog, der in Baza der Bhilister verehrte Himmelsgott (Baal הלדי). Berf. vergleicht paffend dazu den Daniel'ichen Gottesnamen : ber Alte der Tage (Attif Jomaja). Auch Anu war ein himmelsherr, wohl ursprünglich Bolke, Bolkengott (änan) und No von nin die Luft, der Luftraum. Später trat an Stelle des himmels die Sonne : Ajur als Sonnengott. Die himmlischen Potenzen, die er ungetheilt repräsentirte, manifestirte er in einer Dreiheit niederer Götter. Eine

fpätere Trias ift Sin (Mond), Samas (Sonne), Bin. hier ist die Sonne als auf- und untergebende Scheibe, dort als göttlich lebende und belebende Seele und Rraft gedacht (Bel), ganz wie fpäter die Juden, die den Sonnencult wohl von Affprien erhielten, neben Baal auch die Sonne felbit verehrten 2 Kön. 23, 5. Samas im Dienste Bels erregt Unwetter und große Rluth. Schon früher hatte der ba= bylonische Bel den Phöniziern ihren Sonnengott Baal geliefert. Bel, der Stellvertreter und Offenbarer der oberften Gottheit, bedeutete somit weder den Blaneten Saturn noch Jupiter, wie man früher annahm, ba letterer Marbut (Merodach), ersterer Adar hieß. Erst fpäter, als die urfprüngliche Bedeutung Bels in den Sintergrund getreten, gieng fein name auch auf die beiden Planeten über. **Wir** wollen diefe Aufflärungen aber nicht weiter verfolgen, und bemerken noch, daß es ganz unwahrscheinlich ist, das der Name Zaw, den Lydus chaldäisch nenut, aus dem babylo= nischen Gottesnamen Ao = 3a entstanden ift (S. 63). Es ift das abgefürzte Jahve und gemeint find mit den Chaldäern bie Phönito-Sebräer. Iftar (Aftarte) endlich, das ichaffende fruchtbare Naturprinzip, ift erst spät, zur Zeit als der phonizische Cult im Synfretismus erblaßte, zur Göttin bes Mondes geworden, für welchen die alte chaldaische Mythologie den Gott Gin hatte.

Simpel.

Digitized by Google

3.

Divum Hieronymum oppido Stridonis in regione interamna (Muraköz) Hungariae anno CCCXXXI. p. Ch. natum esse propugnat Jos. Dankó. Mainz, Kirchheim 1874. Xheol. Quartaliónift. 1875. I. Seft. 11

161

Stets galt es als groke Ehre für eine Stadt, Beburtsstätte eines berühmten Mannes zu fein, - wie auch andererfeits das allfeitige Intereffe für bedeutungsvolle Berfönlichkeiten dahin drängte, über die einzelnen Umftände ihres Lebens, über Ort und Zeit ihrer Geburt, sich mög= lichst genaue Renntniß zu verschaffen. Diesen Zweck in Beziehung auf den hl. Hieronymus hat auch das hiermit zur Anzeige gebrachte Buch, deffen Berfaffer, ruhmlichft befannt durch mehrere gelehrte Schriften (wir erinnern besonders an seine historia revelationis divinae), uns schon Bürgschaft gibt für die Gediegenheit des Werkes. Der Sm. Herr Berf. liefert darin zur Lösung der Frage über Ort und Zeit der Geburt diefes großen Beiligen und Gelehrten einen beachtenswerthen Beitrag. Wir wollten barauf burch bie Anzeige biefes Buches aufmertfam machen, und unfererfeits demfelben die gebührende Anerkennung zol= lend, referiren wir furz den Hauptinhalt:

Was zuerst den Geburtsort des hl. Hieronhmus betrifft, so steht fest, daß derselbe geboren wurde zu Strido, einer Stadt auf der Grenze von Pannonien und Dalmatien. Aus dieser vagen Angabe die bestimmte Lage der Stadt zu ermitteln und durch Beweise sestimmte Lage der Stadt zu ermitteln und durch Beweise sestimmte Lage der Inhalt der 6 ersten Kapitel (p. 1-60). Wir müssen dabei rühmend hervorheben, daß der Hw. H. Berf. die Frage behandelt in der eingehendsten Weise und mit anerkennenswerther Berücksichtigung der vorhandenen, die Sache nur irgend wie berührenden alten und neuen Literatur. Cp. II. wird die Behauptung derer abgewiesen, die Stridon nach Istrien, Liburnien oder Italien verlegen; Cp. III. gibt die Argumente derer, die Stridon in Dalmatien, Cp. IV nennt die Schriftsteller, welche die Stadt in Pannonien verlegen. Das

#### Divus Hieronymus.

folgende Kapitel V bildet dann den eigentlichen Kernpunkt der Frage. Ausgehend von dem was der hl. Hieronymus selbst von seiner Geburtsstadt sagt ("er sei geboren oppido Stridonis, quod a Gothis eversum, Dalmatiae quondam Pannoniaeque confinium suit"), erörtert der Verfeingehend, und weiset durch viele Belegstellen nach, daß das alte Dalmatien sich "vormals" (quondam) bis zur Drau erstreckte; daran stieß Pannonien, und in dessen süblichsten Theile in dem Lande zwischen Mar und Drau, genauer in dem an der Mar gelegenem Stribo ist das hieronymianische Stribo zu suchen. Cp. VI liefert dann noch eine Beschreibung des alten Stridon, rücksichtich seiner Entstehung, seiner Bewohner und derer Sitten sowie seiner tirchlichen und politischen Geschichte.

Nun wendet sich der H. Berf. (Cp. VII. p. 60-72) zu der Frage nach dem Geburtsjahre des Heiligen. Daffelbe schwankt zwischen 321 und 346. Auch diese Frage unterwirft er mit dem ganzen Aufwande der ihm eigenen Belesenheit einer ernsten und prüfenden Kritik, und entscheidet sich für das Jahr 331.

. Hinzugefügt ist dem Werke (das übrigens unpraktisch in 4° gedruckt ist) noch ein Gebet zum hl. Hieronymus und ein index nominum et rerum memorabilium, die in dem besprochenen Buche enthalten sind. — Wir wünschen dem mit Fleiß, Interesse, Gelehrsamkeit und Umsicht bearbeiteten Werke die wohl verdiente Anerkennung und Berücksichtigung.

Münfter.

Dr. Reinte, Brof.

11 \*

4.

Das apriorische und ideale Moment in der Wiffenschaft. Zur Orientirung über Philosophie und eracte Forschung. Ein philosophisches Programm von Dr. M. Katzenberger. Bamberg 1874. 47 S. gr. 8°.

Die Schriften, die Ratenberger veröffentlicht, verdienen vorzugsmeise Beachtung, weil fie ein beredtes Zeugniß davon geben, daß er redlich bemüht ift, felber die Forderung ju erfüllen, die er (S. 43-44) an den Bertreter achter Biffenschaft stellt. Die Forderung lautet : die Biffenschaft ift zu achten und uneigennützig zu pflegen, jedoch in dem Sinne, daß man diefelbe trot der hohen Achtung, die ihr als einer welthistorischen Macht gebührt, doch nicht als blogen Selbst= zweck auffaßt, sondern als ein bedeutendes Mittel zum 3med einer ethischen und rechtlichen Charakterbildung, und dabei die Ueberzeugung festhält, daß die Wahrheit nicht auf ber Dberfläche schwimmt, daß trotz der intensivsten Geiftesanftrengung die Grenze menschlicher Ertenntnig an fich ichon fehr enge gezogen ift und es um fo weniger ber einzelnen Biffenschaft für fich gestattet fein tann, Brobleme löfen zu wollen, die nicht in ihr Gebiet fallen oder gar dasjenige blind zu negiren und zu verhöhnen, mas fie von ihrem Standpunkt aus nicht miffen kann. Bie fehr es aber angezeigt fei, heutzutage an diese Forderungen zu erinnern. befagt das Motto des vorliegenden Programmes : Res ad triarios rediit, und mit gerechter Entrüftung zieht ber Berfaffer zu Felde gegen die Materialisten und Sensualisten, welches alles Apriorische und Ideale läugnen, gegen jene "Menschen von gestern und heute", die, mährend fie im Berikleischen Zeitalter vielleicht als Süter der Retterinnen

bes Capitols hätten fungiren muffen, jest in ber Literatur frivol hand anlegen an die höchsten idealen Güter der Menschheit und die Fundamente des öffentlichen Rechtslebens erschüttern (S. 41). Die Sache, fagt er, hat den Culminationspunkt erreicht und billig erwartet man Rettung auch von Seiten der Wiffenschaft. Er felber will baher den Beg zur Rettung zeigen und nach unferer vollften Ueberzeugung weist er wirklich den Lefer auf den einzig richtigen Bfad. "Rettung ift miffenschaftlich nur ju erwarten, wenn man einem gesunden Realismus gibt, was ihm gebührt, aber auch dem formalen und idealen Moment in der Wiffenschaft nichts entzieht. Ans= besondere muß das Ideale nicht als Phantom, sondern als gang natürliche Bernunftforderung, als ursprünglicher Leitft ern für den realen und formalen Factor bei allen Er= fenntniß- und Willensprozessen aufgefaßt werden. Renes gibt diefem frifche Impulfe, zeichnet das höhere Strebeziel por und verleiht dauernden Werth. Die drei berech= tigten Momente aber auf allen Stufen menschlichen Ertennens und handelns gleichmäßig würdigen, heißt für ben echten Real= 3dealismus in Biffenschaft, Runft und Leben einftehen, wie ihn der Berfaffer feit Jahren Nur durch dieses System werden alle Extreme anstrebt. In der Wiffenschaft nämlich der Absolutismus abaemiefen. und nihiliftifche Stepticismus, in der Runft der Cultus der "gefunden Sinnlichkeit", aber auch jede merkliche, widernatürliche Phantasmagorie, im Leben endlich der Optimis= mus und Beffimismus. Die äufere Erfahrung, als Grundlage der Natur- und Geschichtsforschung erhält ein Begengewicht durch die ebenfo unleugbare innere Erfah= rung zufolge aufmertfamer und unbefangener Selbftbeob-

165

a state of the second

achtung. Durch diese entdecken wir den (für die Speculation erforderlichen) Compaß, den ganzen apriorischen Wahrheitsfond der Vernunft, die höhere Dignität der geistigen Gesühle, die sittliche und rechtliche Kraft des Willens, den unauslöschlichen Zug des Geistes zum Ewigen und Göttlichen, der in der Religion seinen positiven Ausdruck findet. Diese Probleme bilden die innersten Triebkräfte der Culturbestrebungen seit Jahrtausenden. Ein System, welches für sie nicht gerade so Platz hat, wie für die Erscheinungen der materiellen Welt, bietet keine universelle Weltanschauung, ist ein seitig, so stolz und kyklopisch es auch auftreten mag (S. 42).

Dieses "Programm für ein philosophisches System, zu dem jeder unbefangene Denker seine volle Zustimmung geben wird, bestimmt in zeitgemäßer, ebenso klarer als gründlicher Weise das wahre Prinzip einer speculativ-wissenschaftlichen Weltauschauung. Ratenberger entwickelt und be= gründet dasseltauschauung. Ratenberger entwickelt und be= gründet dasseltauschauung. Bauenberger entwickelt und be= gründet dasseltauschauung. Bauenberger entwickelt und be= gründet dasseltauschauung. Bauptgedauten seiner trefflichen Aus= sührung hervorzuheben.

Ausgehend von der schroffen Stellung, die gegenwärtig noch vielfach die exacte Forschung gegenüber der Philosophie einnimmt, näherhin davon, daß es vorzugsweise das apriorische, transcendentale und ideale Moment ist, dem man den Krieg erklärte, und der kritikloseste Realismus, Empirismus und beziehungsweise Sensualismus sich die Obmacht über das Jahrhundert verschafften, — will K. der exacten Forschung auf eigenem Boden begegnen und sie soch die Philosophie auf frischer That in's Verhör nehmen, damit es klar werde, wann, warum und wie Speculation und Empirie sich trennten, welche neue Probleme dadurch entstanden, welche Lösungen versucht wurden, welche Zeitrichtungen sich deßhalb ergaben und auf den verschiedenen Wiffensgebieten gegenwärtig um die Hegemonie ftreiten, wie endlich dieser Streit beigelegt werden tann und muß (S. 9).

Die zu löfende Schwierigkeit beginnt, wenn man fich in Betreff ber Biffeuschaft, die thatsächlich ein Broduct des Menschen ift, die Frage vorlegt, welches die Factoren biefes Broductes feien und wie deren Berhältniß zu einander bestimmt werden müffe, die Frage : welchen Antheil habe ich als denkendes Subject, welchen Antheil hat das ju erkennende Object in realer und formaler Beziehung an bem Broducte, das wir Ertenntnig und Biffenschaft beißen? Die richtige Antwort gab Aristoteles und stellte das Axiom auf, bas der moderne experimentelle Fortschritt in der Physik und Physiologie nur erhärten tann: das Ertannte ift im Ertennenden nach der Beife des Ertennenden, d. h. die Ertenntniß ist ein Erzeugniß, das die Signatur des ertennenden Subjects trägt, aber durch das Object mitbedingt ift, weshalb es auch mit Sicherheit auf den ertannten Degenftand bezogen werden tann (S. 11). Die Berwirrung in Betreff eben diefes Fragepunttes nun gestaltete fich feit Beginn ber Neuzeit um fo intensiver, je tuhner man bie Brücke abbrach, die zur Vergangenheit führte und je uns wiffender man in diefer Hinsicht war. Doch nur allmälig vollzog fich der Zerfegungsprozeß. Baco von Verulam, den die Empiristen als ihren Ahnherrn preisen, war fein Empirifer gewöhnlichen Schlags; namentlich lag es nicht in feiner Absicht, das speculative Element aus der Naturwiffenschaft zu entfernen. Es entsprach ferner nur einem hiftorifchen Gefetz, wenn ihm, dem exclusiven Bhyfiter, der

### Ratenberger,

Mathematiker und Matephysiker Cartesius entgegentrat und wenn dieser in Spinoza und Leibniz kräftigen Succurs fand. Diese Männer, die neben dem aposteriorischen auch das apriorische Element unserer Erkenntniß accentuirten, hatten die Ueberzeugung, daß nicht nur auf dem gepriesenen inbuctiven, sondern auch auf deductivem Weg rein wissenschaftliche Entdeckungen gemacht werden können. So lange übrigens im Bacon'schen Zeitalter überhaupt neben den Physikern noch Mathematiker und Aftronomen ersten Ranges ersistirten, konnte man an allem Apriorischen in der Bissenschaft nie leicht ganz irre werden. Die Entdeckungen eines Ropernikus, Repler und Galilei waren in dieser Hinsicht zu entscheidende Thaten (S. 16).

Vorab ftanden nun die selbstftändig gewordenen Erfahrungswissenschaften ihren älteren Schwestern, der Metaphhsik und Mathematik, noch mehr oder weniger polemisch gegenüber. Da kam die Zeit, wo sie alle insgesammt erst die Feuerprobe bestehen sollten. An die Stelle der dog= matistischen Geistesrichtung trat die kritische. Die Philo= sophie pochte nämlich auf ihre "ewigen Wahrheiten" und die empirischen Wissenschaften stückten sich auf die Ersahrung. Allein ist die Erkenntniß ewiger Wahrheiten, ist die Ersahrung nicht bereits ein Resultat? Unbeantwortet war die Frage nach den constitutiven Faetoren von beiden. Wie fommen wir insbesondere zur Ersahrung? So wurde die Ersahrung und die exacte Forschung selbst erst zum Problem, welches die Wissenschaft bis zur Stunde beschäftigt (S. 18).

Locke erklärte die Erfahrung sensualistisch und nach ihm kam der Skeptiker Hume, um die halbe Arbeit des Sensualisten zu vollenden. Da war es Immanuel Kant,

168

ber bas Biel anftrebte, die durch Lode und hume erschütterten Fundamente der Erfahrungsmiffenschaften gegen die ftrengfte Rritit und Stepfis zu verfestigen, Empirie und Speculation ju verföhnen. Aber feine Rachfolger halbirten ibn: Richte und Begel flammerten fich an das Apriorifche, Schelling dagegen befann fich auf halbem Wege und ftrebte fpäter einen "höheren hiftorischen Empirismus an, ber meder die Philosophie noch die Naturmissenschaften befriedigte. Das burch tam bie Speculation in Mißtredit und mehr als ein Naturforscher hielt sich ob der idealistischen Naturphilosophie überhaupt der Nothwendigkeit philosophischen Studiums enthoben. Und wie steht es vollends heutzutage? Die Dii minorum gentium tragen geräuschvoll eine Art Bettelftolz zur Schau und rühmen sich ihrer Berachtung aller Philosophie und Theologie. 3hr Stoly ift, daß die Naturwiffenschaft gar teiner Vernunftbegriffe bedurfe, und großen Beifall finden die wandernden Naturapostel und Feuilletonisten bei ihrem Publikum d. h. bei allen, die mit der Bernunft und ftrengen Logit auf etwas gespanntem Fuße leben und überhaupt an ernfter Geiftesarbeit und Bertiefung in den Gegenstand einer Untersuchung tein Behagen finden (S. 23).

Ueber diefes zweite Extrem, den reinen Empirismus und vollblütigen Realismus, hat die Geschichte der Neuzeit das Gericht noch nicht so bestimmt ausgesprochen, wie über den exclusiven Apriorismus. Dafür richtet jener bei einiger Selbstbefinnung sich selbst. Analysirt nämlich der Empiriker seine eigene Thätigkeit vor, be i und nach dem Ex= periment, so spricht er über sich selbst das Gericht, falls er alles Apriorische läugnen wollte. Dafür liefert Razenberger einen stringenten Beweis.

#### Ratenberger,

Der Experimentirende, fagt man, tritt unbefanaen an bie Natur beran, um eine Frage an fie zu ftellen. Diek zugegeben: allein der Experimentirende ist es boch, der die Natur nach einem wohl durchdachten Blane fragt. Dann aber fragt er nicht fie, fondern fich: mie habe ich biefe Erscheinung ngch logischen Gefeten zu erklären? Frage und Antwort ent ftammen feinem Innern, unter Bugrundlegung experimenteller Erscheinungen. Ueberhaupt find weder Befen noch Urfache noch Zweck der Dinge, weder logifche Gründe unferer Gedanken noch leitende 3deen un= ferer handlungen finnenfällig und empirisch, und boch macht von folchen Begriffen nicht bloß der Logiker und Metaphysiter, sondern auch der Bhysiter und jeder andere Realift Gebrauch ; er bedient fich alfo, bewußt oder unbewußt, eines apriorischen Factors (S. 24). Was darum von Ratur verbunden ift, foll ber Mensch uicht trennen. Es gibt nun einmal nichts Aposteriorisches ohne Apriorisches. Gin Tropfen philosophischen Blutes pulfirt in allen Biffenschaften, auch in den exacten. Sie konnten wohl Vernunftbegriffe oft längere Zeit unrichtig anwenden, um fich fpäter zu verbeffern, aber der Bernunftbegriffe als folcher und daber auch ber Bernunftmiffenschaft tonnen fie nie ganz los werden (S. 25). Ebenso innig, fagt Ratenberger, oder noch inniger gestaltet fich ber Zusammenhang zwischen Speculation und eracter Sprach= und Geschichtsforschung. Er erflärt es mit Recht-als ein geschichtliches Factum, daß die gegens wärtige, fog. hiftorifche Richtung auf allen Biffensgebieten, was ihre kritische Methode anlangt, ihre Wurzel in der letten Bhase der deutschen Philosophie hat (S. 30).

Noch mehr! die Geschichte ist es auch, die allein eine gründliche Orientirung bei den vielfachen doctrinellen Gegen-

- States

faten unferer Zeit möglich macht. Alle Biffenschaften, welche geschichtliche Gestalt gewonnen, müffen heutzutage die Frage beantworten : von welchen Borausjehungen mußte ich ausgehen ? welcher Mittel bediente ich mich, um Biele ju erreichen ? welche natürliche Grenze ift mir bei meinem Streben gesett? wie hänge ich mit den übrigen Biffenschaften und mit der Wiffenschaft vom Biffen zusammen, ohne welche niemand mit Sicherheit beurtheilen tann, ob er überhaupt etwas weiß? Infofern ift es von Bedeutung, wenn vor zwei Jahren du Bois-Repmond einen Vortrag "über die Grenzen des Naturerkennens" hielt, in welchem er die soliden Bemerkungen Birchov's auf der Stettiner Berfammlung noch überbot. Die Naturmiffenschaft fragt wiederum einmal mit Rant: mas tann ich miffen? Sie zeigt fich damit hilfsbedürftig : wie denn auch bei der vorjährigen Feier des Leibnittages in Berlin Morit Saupt vom naturmiffenschaftlichen Standpunkt aus "eine allmälige Aussöhnung der Bhilosophie und der Naturmiffenschaften" prognosticiren konnte. Belmholt, Clausius, Fict u. 21. appelliren sogar direct an Rant (ebendas.).

Sie alle find eben wieder vor das alte Räthfel der Sphynx gestellt, ohne deffen zeitgemäße Lösung alle Biffenschaften im Finstern tappen. Unser eigenes Ich nämlich ist es, das sich als Urheber aller menschlichen Bifsenschaften, Rünste und weltgeschichtlichen Thatsachen unter Concurrenz verschiedener mitwirkender Ursachen und Verhältnisse erweist. Bas ist es nun selbst? Dies ist die wichtigste aller Fragen, ohne deren Beantwortung gar kein anderes wissenschaftliches Problem mit klarem Bewußtfein aufgeworfen werden kann. Um das menschliche Selbst bewußtsein also dreht sich gegenwärtig Rampf und Sieg. Bir stehen ba nun aller-

### Rapenberger,

bings vor einer denkwürdigen Odhssie mancher Geister, die in unbegreislicher Verblendung vor ihrem eigenen Ich fliehen möchten. Indessen dürfte wiederum diese deftructive Rich= tung ihren Zenith überschritten haben, da sich neuestens die namhaftesten Naturforscher über die Ohnmacht der Physik und Physiologie, bewußte Empfindungen und den ganzen menschlichen Erkenntnißprozeß durch Nervenvorgänge zu er= klären, offen aussprechen (S. 31).

Rann nun aber das Selbstbewußtsein nicht aus der Physis seine Erklärung finden, fo ift es nur aus fich felbst, durch feine eigene Analpfe zu erklären, um bann mittelft deffelben alles Andere, mas es nicht ift, verstehen zu können. Denn das 3ch ift der Schlüffelträger zum Berftändniß von Mit diefem Schlüffel tritt das ertennende Subject Allem. an die objective Wirklichkeit heran, um diefe auf dem Weg mühfamer Beobachtung und Erforschung zu erschließen. Bare uns nicht biefes innere Licht aufgegangen, fo beftunde nacht in und außer uns; die Innen= wie die Außenwelt wäre für uns gar nicht da (S. 33). Dies ist der Brenn= punkt, um den fich von jeher das Intereffe aller Biffen= schaften concentrirte und beffen Migtennung das Schictfal ganzer Syfteme bedingte. Der felbftbewußte Geift ift es, der bei feinem vernünftigen Birten das reale, formale und ideale Moment unterscheidet ; er schuldet sich also diese eigene Treue, wenn er nicht von sich selbst abfallen will. Bon ber richtigen gemeinsamen Bürdigung diefer drei Momente in subjectiver, aber auch in objectiver Beziehung hängt alles ab, um die Welt, sowie unser Wiffen von ihr und die Berte des Menschengeschlechtes allfeitig zu begreifen. Rant war baber im Recht, wenn er fagte, die Auffaffung der Natur und aller bestehenden Berhältniffe fei von der Gin=

richtung unferes Erkenntnißvermögens abhängig. Dies ift ber natürliche Anthropomorphismus, ber nicht zu umgehen ist. Aber er übersah, daß unsere Erkenntniß auch abhängig ist von der schon vor uns bestehenden Einrichtung der Erkenntnißobjecte und daß zwischen beiden ein Parallelismus besteht (S. 34).

Derfelbe Geift, das 3ch, übernimmt auch das untrüg. liche Schiedsrichteramt, wenn die drei genannten Momente um den Vorrang streiten. Die Controverse gipfelt in der Frage, ob der Vernunft oder dem Billen der Brimat ein= zuräumen fei. Hierin trennten fich ichon Thomas von Aquin und Duns Stotus. Spinoza gegenüber entschied fich Rant für den Brimat der praktischen Vernunft. Begel dagegen arbeitet nur im Dienst der Bernunftapriorität. Ihm ftellt Schopenhauer "bie Welt als Wille und Borftellung" gegenüber und fchreibt hartmann feine deftructive "Bhilosophie des Unbewußten". Da vermag nur der Geift felbft, unfer eigenes 3ch Licht zu schaffen. Er besitt Bernunft und Wille als Vermögen, deren er in feiner ungetheilten Einheit mit freier Initiative fich bedient fowohl für das vernünftige Denken wie für das vernünftige Handeln. Infofern hat der "Wille" vor der "Bernunft" nichts voraus (S. 37).

Bezüglich des realen und formalen Momentes in der Biffenschaft dürfte immerhin noch eine Auseinandersetzung mit der exacten Forschung möglich sein. Dagegen verdüftert sich der Horizont, wenn man von dem idealen Prius spricht, und die Schwierigkeiten vermehren sich noch, sobald man Idee im engsten Sinn als Gedanke eines Seinsollenden faßt. Der Naturforscher kennt von seinem Standpunkt aus allerdings nur ein Müßsen, weiß nur von Naturgesetzen,

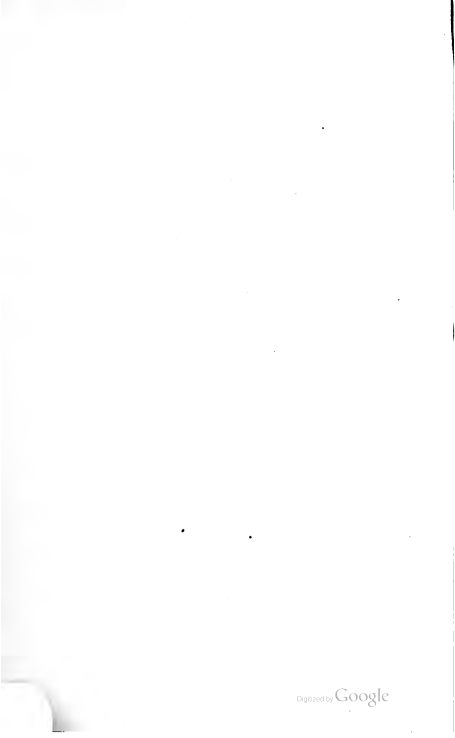
173

nichts von Ideal= oder Normalgeseten der Bernunft, die ihren Ausdruck im Sollen finden. Allein trotz Chemie und Bhpfit läft die menschliche Vernunft nicht ab. zu fragen: wozu? die Dinge nach dem teleologischen und idealen Gesichtspunkt zu beurtheilen. So gewiß das Dasein der Natur und der Naturmiffenschaft eine Thatsache ift, ebenso ift es auch die stetige Entwicklung und der continuirliche Fortschritt im Reiche der Natur, des Geistes und der Geschichte und ihr entsprechend die gleichfalls historische Thatfache der Naturphilosophie, Aefthetit, Logit, Bhilologie, Ethik und Juridik. Sie alle find fo wirklich wie die Naturwiffenschaft. Darum muß auch der menschliche Geift, der fie fertig brachte, eine zwar unsichtbare, aber sich doch manifestirende Rraft befigen, ohne deren Boraussegung diefelben unmöglich maren. Schon die Eriftenz diefer Biffenschaften also ift der lauteste Uppell gegen die unbedingte Negation des teleologischen und idealen Moments. Aller= dings haben Natur, Sprache und Geschichte ihre nothwendigen Naturgesetze. Dies schließt aber nicht aus, alle concreten Erscheinungen an ber 3de e zu meffen. Auch bie reale Natur hat ihre zweckmäßige, ihre ideale Seite. Daran hielt nicht nur die Philosophie von Nristoteles bis Rant fest, sondern der Zweckbegriff gab sogar Veranlassung zu naturwissenschaftlichen Entdeckungen, wie 3. B. Harvey da= burch zur Einficht über den Blutumlauf tam, daß er auf den Zweck der Klappeneinrichtung in den Adern reflectirte (S. 40).

So viel von der hiftorisch-kritischen Begründung, durch welche Katzenberger sein Programm beleuchtet. Sie ist gründlich genug, um jeden unbefangenen Lefer zum beabsichtigten Ziele zu führen. Denn sie enthält eine vernichtende Kritik über das Extrem des reinen Realismus und wird das Ihrige dazu beitragen, im "Culturkampf" der Gegenwart von philosophischer Seite aus der Wahrheit zum Siege zu verhelfen.

Story.

175



# Theologische Quartalschrift.

In Berbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

90n

D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. v. himpel, D. Kober, D. Liusenmann und D. Funk,

Profefforen ber tathol. Theologie an ber R. Univerfitat Tübingen.

Siebenundfünfzigfter Jahrgang.

Zweites Quartalbeft.

# Tübingen, 1875.

Berlag ber 5. Laupp'ichen Buchhandlung.

Drud von S. Laupp in Lubingen.



# I.

# Abhandlungen.

1.

Somiletijce Studien.

Bon Brofeffor Dr. Linfenmann.

# II. Ueber apologetische Predigtweise. Zweiter Artikel.

Bielleicht haben diejenigen nicht ganz Unrecht, welche an umferm ersten Artikel wollen bemerkt haben, daß es dem Verfasser noch auf einige andere Dinge angekommen, als nur auf apologetische Predigten. So gibt eben ein Wort das andere. Selbst wenn wir an den Ausgangspunkt unfrer Abhandlung zurücktehren, drängen sich uns wieder neue Gedankengänge vor die Seele, die denn doch in einigem Zusammenhang mit dem Thema stehen müssen, weil wir so von selbst und unvermerkt darauf geführt werden. Unser heutiges Predigtwesen gibt gar Vieles zu denken, und es kann nicht schaden, dasjenige auch auszusprechen, was bei ernster Erwägung der Sachlage sich darbietet. Wir wollen einsach einen Traktat aus der praktischen Theologie

12\*

geben. Hat es ja boch die Predigt, und vor Allem die apologetische, mit den allermannigfaltigsten Berhältnissen zu thun, wenn sie die Christgläubigen über die wahren geistigen Interessen und Bedürfnisse der Zeit auftlären will. Wir beginnen auch dießmal unsre Auseinandersezung, indem wir einen Umstand hervorheben, welcher der apologetischen Predigt in hohem Grade günstig ist, wenn man ihn richtig zu benützen versteht.

I.

Raum irgend einmal in früherer Zeit war ein so allgemeines Intereffe an allen Fragen, welche mit Religion, Sitte, Recht und Rultur zufammenhängen, rege geworden, als in unfern Tagen. Darum find auch die politischen und religiöfen Aufregungen möglich geworden, welche heute alle Rreife nicht nur der höhern Gefellschaftsichichten fondern auch des Boltes durchzittern. Es gilt heute nicht mehr jene gebankenlose Einrede, daß der große haufen theilnahmslos und ftumpffinnig an den großen Greigniffen der Zeit vorübergehe; im Gegentheil zeigt unfer heutiges Geschlecht, daß es noch der vollen Leidenschaft, wie des Halfes fo der Liebe, fähig fei. Darin liegt für uns Hoffnung und Ermuthigung. Der behagliche Indifferentismus des Pfahlbürgerthums, der weder kalt noch warm gibt, ift nicht das Merkmal unfrer Zeit; aus großen und kleinen Zügen, aus erfreulichen und abschreckenden Bildungen der Bhufiognomie unfrer Zeit ertennen wir bie Ballungen eines heißen aufgereizten Geblütes unfrer Generation. Bie viel Gifer und Gluth auf beiden Seiten, ja wie viel Born, ben jede Bartei für einen gottgefälligen und heiligen halten möchte ! Nirgends ift heute auf Seite der Gegner unfrer Rirche jene vornehme Nicht-

achtung und jenes Ueberlegenheitsgefühl zu erblicken, womit man die katholische Sache abgethan zu haben wähnte; anstatt bessen ist ein nachhaltiger Haß in Aktion getreten, verbunden mit einer theils affektirten theils wirklichen Furcht, es möchten burch ben positiven Christusglauben und durch das katholische Princip einer göttlichen Austorität die Errungenschaften des protestantischen Geistes und der modernen Denk- und Staatsarbeit in Frage gestellt werden. Es ist nicht dieses Orts zu untersuchen, wie diese Erregung, welche sich wie von selbst allen Schichten auch der katholischen Bolksmassen theilen mußte, entstanden und von wem sie ausgegangen sei; sie ist da, und wir müssen mit ihr rechnen.

Wir können die Erregung nicht verhindern, aber wir tönnen sie verstehen lernen und auf die rechten Ziele hin= Bir müssen lernen, burch bie Oberfläche hindurch lenfen. auf den Grund zu schauen und das Zufällige vom Befentlichen, das Kleinliche vom Großen, das Vorübergehende vom Bleibenden zu trennen. 200 fo viele Regfamteit ber Beifter ift, ba muß auch Beiftesfrucht zu Tage tommen, und es fann nicht alle diefe geiftige Arbeit nur Frren und Fehlen fein. 200 geiftige Arbeit und sittliches Ringen ift - und bas durfen wir der Mehrzahl unfrer Zeitgenoffen nicht absprechen ba muß auch Gnabe von Gott fich einfinden. In einem üppigen Boden, den zur rechten Zeit die Sonne erwärmt und ber Regen befeuchtet, fproßt freilich auch das Untraut wuchernd- auf ; aber bem Baizen kommt ja boch diefelbe Gunft der natur zu ftatten. So gibt es eine Ueppigkeit und ein Wachsthum auf dem Gebiete des geiftigen Lebens, worin zwar ebenfalls viel Unkraut, viele taube Geiftesblüthen der Selbstüberhebung und viele finnlichen

Triebe wuchern, worin aber doch auch die beffere Saat der höhern Wahrheit und Gnade aufgeht.

Hier nun muß auf die Gefahr einer Parteistellung aufmerksam gemacht werden. Barteilichkeit verblendet, so baß wir das Gute in dem Lauf der Dinge nicht erkennen, weil es nicht nach unserm Sinn, nach unsern menschlichen Bünschen und Hoffnungen verläuft. Was nicht in unserer Berkstätte geprägt worden, das möchten wir schlechthin für falsche Münze erklären. Was nicht nach unserm Geiste ist, das nennen wir Seist der Verneinung und der Lüge, und fallen Tag für Tag von Enttäuschung zu Enttäuschung, weil alle Dinge so ganz anders verlaufen als wir gehofft und als unsre Propheten geweissat haben.

Eine fleinliche Auffassung der Dinge erkennt überall nur das Thun und Eingreifen eines oder weniger Einzelnen in den Gang der Dinge, sieht überall nur das Schwanken und Irren bes Individuums und tann fich barum nie zum Glauben und Bertrauen auf eine große Sache aufraffen. Bie, wenn mau in der kirchlichen Bewegung unfrer Tage auch überall nur auf die Individuen blickte, welche ihre menschlich gebrechliche Kraft einseten ? Weder hier noch bort, weder im kirchlichen noch im politischen Leben ift es blos der individuelle Geift, welcher die Geschichte beftimmt und als Zeitgeift uns entgegentritt. Es müssen tausend und taufend Einzelne zusammentreten, fich reiben, fich gebend und nehmend ausgleichen ; es muß mancher Eigenwille ge= beugt, manche Einzelmeinung verbeffert, mancher geheime Bunsch zurückgebrängt werden, bis sich dasjenige ausgeftaltet, was man Gemeinbewußtsein, Gemeingeist neunt. Ber im fleinen Rreife lebt und nur das Rleine und Ein= jelne in diesem Preise beobachtet, der täuscht sich leicht über

den mahren Zeitgeist ; ebenso wie derjenige, welcher aus der niedern Tagespreffe und aus den Schmerzensichreien ber gewerbsmäßigen Literaten den mahren Bulsichlag des politi= schen und socialen Lebens zu errathen glaubt. Wer bagegen im Erfassen größerer Gesichtspuntte geübt ift und den fortgang der Dinge nicht wie ber Taglöhner nach dem Ertrag der Woche sondern nach dem Ergebniß von Jahrzehnten fchätzt, den werden nicht fo leicht die einzelnen Symptome von Zeitfrankheiten oder die einzelnen Erceffe milder unge= bändigter Glemente in feinem Hoffen irre machen und entmuthigen. Ein verlornes Dorf ober ein zerrüttetes Land= ftädtchen ift noch lange nicht ein mitrotosmisches Abbild der großen Welt. Auch die zahlreichen Enttäuschungen in ber Seelforge dürfen uns nicht irre machen ; fie find meift felbft verschuldet durch Engherzigkeit und eigenliebige fanguinische Erwartungen.

Eine einseitige Barteistellung ferner trennt gar oft ben Brediaer von feiner Buhörerschaft, ftatt daß er ihr durch bas gemeinsame Interesse am geistigen Fortschritt näher Die Leute verlangen nach geiftiger Anregung; fie fäme. wollen hören und wollen lefen, fie wollen fich unterrichten über bie Dinge, welche um fie ber vorgeben, fie vergleichen und fragen nach Gründen, wiewohl Gründe, b. h. was man im atademischen oder Abvocatenvortrag Gründe nennt, taum jemals den Entscheid geben für die Ueberzeugung des gemei= nen Mannes. Die Leute wollen hören und wollen lefen; diefes Bedürfnig aber wird vom Prediger häufig migverftanden, indem er voraussett, die Buhörer müßten nun gerade auf feinen Gebantengang, auf feine Anschauungen und Bünfche eingehen, und er mußte ftets einen von den Fäden, an benen die Ereigniffe geleitet werden, in feiner

c d

Hand halten. Allein nicht der Einzelne bestimmt die Geschicke und lenkt den Strom der öffentlichen Meinung; die Dinge gehen meist ganz anders, als die Einzelnen, felbst die Führer und Treiber im Staat wie in der Kirche, ge= meint haben, und das ist auch gut.

Man gestatte uns eine naheliegende Bergleichung. Seit zwei Menschenaltern gehörte es zu den Träumen ber Jugend und zu den Sorgen der Männer, dem deutschen Lande eine Neugestaltung zu geben, welche feiner Bergangenheit würdig und feiner heutigen Bolfstraft und providentiellen Aufgabe angemeffen wäre. Seitbem haben taufende von Einzelträf= ten auf ein solches Ziel, je in ihrer Art, hingearbeitet; Bhilosophen und Dichter, Männer von der Feder und Männer vom Schwert, Diplomaten, Demagogen, Erzieher ber Jugend in niedern und höhern Schulen; fie alle, Gelehrte und Braktiker, Privilegirte und Vertrauensmänner des dritten Standes, ehrliche Batrioten und Berschwörer, Idealisten und Realisten haben sich je ihre eigene Borstellung von den Dingen die da werden follen gemacht; aber kein Einzelner ficht feine Gedanken und Blane verwirklicht; es ift Alles anders gekommen als wir gemeint; bennoch hat am ganzen Resultat Jeder feinen Antheil. Ideale find nicht verwirklicht worden; nur fehr felbstzufriedene Bolitiker jungen Alters und junger Schule können wähnen, ihre Jugendträume im jetzigen Zuftand des Reichs verwirklicht zu feben, mährend die ernfteren und gereifteren Männer an bas benten, was noch weiter zn thun ift, um sich in die neue Gestaltung zu finden, das haltbare baran zu befestigen, bas Unfertige auszubauen, das Faule auszuschneiden, aber auch bas Tobte ruhen ju laffen. Es wird auch die nächfte

184

Entwicklung wiederum anders sich gestalten, als man heute hüben und brüben meint, fürchtet, droht und prophezeit.

Eine äbnliche Betrachtung läßt fich nun auch über bie firchliche Bewegung unfrer Zeit aufstellen. Auch bier ift es, soweit wir von menschlichen Faltoren ber tirchlichen Geschichte und von irdischen Schictfalen bes Reiches Gottes reden dürfen, nicht Ein Geift und Gin Bille allein, der bie Ereianiffe bestimmt, sondern es find zahlreiche Individualitäten, Einzelfreife, Richtungen, Schulen, bie in ihrer Beife auf Lehrftühlen, in bischöflichen Kanzleien, in der Tagesliteratur zur Geltung tommen und ihre individuellen Anschauungen, Beftrebungen und Hoffnungen miteinander in Berbindung bringen: und einer jeden diefer Individualitäten hängt etwas Singuläres und darum Beschränktes an; eine jede vertritt, wie wir bier einmal annehmen wollen, integrirende Momente der Wahrheit, teine einzelne aber wird ganz und allein Recht behalten ; bie Dinge werben anders tommen, als die zuversichtlichfte Berechnung voraussagen läßt; wir allesammt werden Enttäuschungen erfahren und die fo viel versprochenen Triumphe der modernen Chiliasten nicht erleben. 3a es hieße gleichsam um irbischen Lohn arbeiten, wollten wir nur berjenigen Thätigkeit uns zumen= ben, welche am eheften einen momentanen Erfolg, eine Sunft bes Augenblicks verheißt. Unfre Zuverficht barauf, daß die Gott und feinem Reiche gewidmete Arbeit irgend. wie zum Gedeihen des Ganzen beitrage, fteht höher, als bag wir fie unter dem Drucke einer ichwülen Zeitlage und einer ungünftigen Constellation finten ließen.

Auch der Prediger ift ein Einzelner, und er steht mitten inne in der Fluktuation der Meinungen, von welcher er selbst und die Gemeinden ringsumher und im großen

ķ

Umtreife ergriffen find; es gibt auch für ihn perfönliche Hoffnungen und Niederlagen. Nicht ber Mangel eines augenscheinlichen Erfolgs, nicht der Abfall mancher alten Freunde und Genoffen, nicht die ablehnende haltung des aroken Saufens, nicht der Biderspruch der Zeitftimmen ift an fich fcon Rennzeichen einer verlornen Sache, eines für immer unhaltbaren Standpunktes. Die Mahrheit ift ftets bei Wenigen gemefen, und bei noch Wenigern ber Muth, bie Standhaftigkeit und die Ehre; aber auch nicht umgetehrt ift eine Bosition darum die richtige, weil fie von Wenigen gegen ben Widerspruch aller Andern behauptet wird. Nicht das macht die Wahrheit und Lebensfähigkeit einer Richtung oder Schule aus, daß in ihr das Individuelle, bas Subjektive und Singuläre zur Geltung gebracht wird; benn nicht das Subjektive und Sonderliche, das menschlich Geformte, wird bestehen, indem es in einen höhern Buftand der Erfüllung übergeführt wird, sondern das Allgemeinwahre, das wir in unfrer menschlichen Weise zu erfaffen und zu benten fuchen.

Davon wird nichts abzuftreiten sein: wir Alle legen etwas von unsrer Subjektivität in unsre Rede. Die Wahrheit, das objektive Wort Gottes, wovon in der Homiletik so viel die Rede zu sein pflegt, ist nicht in handgreislicher Weise fizirt; nicht einmal in den hl. Schriften ist es ganz unberührt von menschlicher Empfindung, Stimmung und Färbung niedergelegt; wer uns das objektive Wort Gottes schlechthin als solches in ein Compendium oder einen Ratechismus zu bringen wüßte, ganz rein und losgelöst von menschlichem Meinen, ganz frei von subjektiver Klangfarbe, ganz ungebrochen vom Prisma menschlicher Denkweise, dem wollten wir unter den Theologen die Palme zu= erkennen. Daß dieß nicht möglich ist, daran möge sich der Prediger wohl erinnern, wenn er verspricht, das Wort Gottes und nichts als dieses vorzutragen.

Nicht an Intereffe für die höhern Wahrheiten und Pflich= ten fehlt es unferm Bolte; aber man muß fich barauf gefaßt halten, daß in den theologischen und politischen Wirren unfrer Zeit die Gläubigen von gemiffen Anschauungen und Neigungen voreingenommen find. Man nehme boch nicht jede Meinungeverschiedenheit ichon für Widerspruch gegen die Wahrheit, jede Opposition für Rebellion, jedes Ropfschütteln für Unglauben an Gottes Wort! Es gibt eine Reihe von Berührungspunkten der verschiedensten Biffens= gebiete und Lebensfragen mit der Religion, bezüglich deren man fich auch mit Undersdenkenden leicht verftändigen tönnte, wenn man ihrem Intereffe wohlwollend entgegentäme ; fcbroffe und talte Bermeigerung aber jedes billigen Zugeftändniffes --- und ein folches wäre oft genug möglich --ftößt ab und wirft zugleich auf die Sache, die vertheidigt werden will, ben Schein, als ruhe fie auf ichmachen Gründen.

## II.

1

Um das Intereffe der Gläubigen auf das apologetische Bort zu lenken und auf die religiöse Wahrheit zu concentriren, wird man in vielen Fällen gut daran thun, den gewöhn= lichen Kanzelton etwas umzuftimmen und gewisse Eigenthümlichkeiten, die der Kanzel= sprache anzuhängen pflegen, abzustreifen. Wä= ren wir nicht von Jugend auf daran gewöhnt, wir würden staunen ob der Menge von Gemeinplätzen und allgemeinen apodittischen Sentenzen, womit die meisten Predigten ausgefüllt find und zwar vielsach nur darum, weil eine gewisse Schablone

187

und ein beftimmter Zeitraum auszufüllen war; diefelben bilden den Ballast, womit der Redner das Schifflein seiner Rede beschwert, damit es nicht zu frühe und zu leichten Fluges an das Ufer getrieben werde. Die Zuhörer aber erkennen darin eine geistliche Handwerkssprache, welche sie kalt läßt. Noch schlimmer aber ist, daß solche allgemeine Redensarten und absprechenden Urtheile in den meisten Fällen unwahr sind, weil sie der concreten Wirklichkeit nicht ent= sprechen. Allgemeine Beobachtungseindrücke sind häufig im einzelnen unwahr, allgemeine Urtheile im einzelnen ungerecht. Selbst allgemeine Wahrheiten belehren nicht, sondern führen oft irre, wenn sie nämlich dazu dienen, die Ausnahmssfälle bes wirklichen Lebens zu verbergen und zu verschweigen.

Wir machen hievon die Anwendung auf unfer Thema. Die Apologie hat die doppelte Aufgabe, fürs erste die chriftliche Lehre und Rirche in ihrer vollen Bahrheit und Schönheit aufzuzeigen, und sodann das Widerchriftliche in feiner Unzulänglichkeit, Bodenlosigkeit und Gottverlassenheit zu fchildern, um durch den Contraft eine Birtung hervorzubringen. Nun ift es aber ichon fehr ichmer, die chriftliche Lehre in wenige allgemeine Grundfate fo zu faffen, daß fie dem Menschen an das Herz geht; noch weniger aber tann man chriftliche Lebenserscheinungen und Zuftände, wie fie äußerlich und innerlich erlebt werden, durch allgemeine Redensarten der Bahrheit gemäß schildern. Der Prediger barf nicht Gedanten hinwerfen wie der Rünftler eine flüchtige Eine blofe Umrifzeichnung tann zwar tünftlerifc Stizze. wahr und vollendet fein, aber fie ift es nur für den Rundi= gen und Sachverftändigen, welcher geubt ift, in feiner eigenen fünftlerischen Gestaltungstraft basjenige zu ergänzen, mas im Bilde nur angedeutet ift ; für bie Menge aber muß bas

188

ан. С Bild Zug für Zug mit Licht und Schatten und Farben= wechsel ausgeführt sein, weun es verstanden werden soll.

Und wohlgemertt, zum Lichte gehört auch der Schatten. Man tann die Lehre Jefu in jenem milden und wohlthuen= den Lichte darftellen, wornach fie als wahrhaft frohe Bot= schaft, als gludverheißende Runde aus einem beffern Lande und als mahre Erlöfung empfunden wird ; und dieß entfpricht ja gewiß der Bahrheit und Abficht Gottes und dürfte viel mehr gepredigt werden als es in Birftichfeit geschieht ; und bennoch tann an diefer Darstellung etwas Unwahres fein, fonft mare ja auch der Widerspruch gegen das Chriftenthum nicht erklärlich; fie wäre in der That unwahr, fofern nicht auch diejenigen Momente an der Lehre Chrifti hervorgekehrt würden, an denen wie einstens die Apostel so auch heute noch Manche irre werden, weil solche Reden hart find. Joh. 6, 61. Hier reichen einige allgemeine Umriffe nicht aus. Biele Redner glauben mit dem einen Worte chriftlich oder kirchlich Alles gefagt zu haben; für alle Bedürfniffe und Schäden der Welt haben fie das Beil= mittel : chriftliche Lehre, chriftliches Leben, chriftliche Civilifation, criftliche Erziehung; mas aber chriftliche Lehre. chriftliche Civilisation, chriftliche Erziehung fei, das fagen fie nicht ; ihre Definitionen find Tautologien.

١,

Besonders beutlich fällt der Mißbrauch allgemeiner Redensarten in die Augen bei jenen apologetischen Darstellungen, welche die Bergangenheit auf Kosten der Gegen= wart preisen und zu diesem Zwecke vergangene Zustände idealissiren, um mit desto härteren Worten das jest lebende Geschlecht strafen zu können. Die Geschichte muß sich dieß gefallen lassen; denn da die Bergangenheit nicht mit allen Zügen der Wirklichkeit vor den Augen der Zuhörer steht,

189

so muß fie aus sich machen lassen, was der Redner will.

Bir wollen nur einige folcher Gemeinpläte beifpielshalber erwähnen. Man denke an die fo häufige Berufung auf "bie ersten Christen." Es ist ja freilich wahr, daß die ersten Chriftengemeinden ideale Büge an fich tragen und dem gläubigen Gemüthe etwas von Berflärung zu haben Aber dennoch werden die Brediger unwahr, wenn scheinen. fie den Gottesdienst, das Gemeindeleben, die Sitten der alten Rirche schildern ; benn es ift ichon unfre Renntnig jener Zeit eine spärliche und lückenhafte, und mir füllen bann folche Lücken nach dem Magftab unfrer Bünfche durch die Einbildungstraft aus, wie gemiffe Legendenschreiber die Tugenden ihrer Beiligen um fo ausführlicher mit Hilfe der eigenen Bhantasie beschreiben, je weniger von ihneu über= Dazu tommt, daß man wie mit Augen von liefert ift. Verliebten nur die leuchtenden Züge jener Zeit beachtet und diefelben mit rhetorischem Nachdruck hervorhebt, dagegen über die Entwicklungstämpfe und über die Rnechtsgestalt, welche auch die alte Rirche wie ihr herr und Meifter trug, mit Schweigen binweggebt.

Ein stehendes Argumenit ferner bildet in unsern Predigten die Berufung auf die "Kirche der Marthrer." Entweder beweist man damit zur Beschämung unsrer heutigen Welt, welchen Heroismus die alten Christen an den Tag gelegt, oder man will das bekannte Wort vom Blute der Marthrer als einem Samen der Christenheit illustriren. Nach beiden Richtungen aber ist zu sehen, wie solche allgemeinen Sentenzen nur halb wahr sind. Ferne sei es, die zarten und frommen Gefühle, welche der Marthrerverehrung zu Grunde liegen, zu verkennen und zu schmähen; auch

kommt es hier nicht darauf an, über die größere oder geringere Bahl der Martyrer und den geschichtlichen Werth der Martprerlegenden zu verhandeln. Aber einseitig ift es, ben treuen Betennern ber alten Zeit nur die wankelmüthigen Chriften unfrer Tage gegenüberzuftellen. Denn auch wir haben treue Betenner und Beugen Christi, und auch bie alte Rirche hat - wer mag bieg berechnen? - vielleicht der Gefallenen mehr gehabt als der Standhaften. Und unmahr ift es, daß die Zeiten der Berfolgung jedesmal zu ben Slanzzeiten der Rirche gehört und mit Triumphen geendet haben Ueber taufenden von Schaupläten gewaltfamer Unterbrückung ber Chriften aus verschiedenen Zeiten ift noch heute taum Gras gewachsen, geschweige benn eine fruchtreiche Ernte. Lassen wir boch nicht so gerne unfre Bhantasie im Martyrerblut schwelgen ! Es sollten uns die Ruinen und Gräber Baläftinas, Spriens, Megyptens, Nordafrita's u. f. w. fcbreden !

Ja noch mehr. Bleibt man bei der gewöhnlichen groben Vorftellung vom Marthrthum ftehen, so hat nicht das Christenthum allein seine Blutzeugen; auch für den Wahnglauben ist viel Bekennerblut gestoffen; und wie die Geschichte erzählt haben auch christliche Obrigkeiten, Könige und Richter, gegen wahre oder vermeintliche Widersacher Christi ein Verfahren geübt, das an Härte und Ungerechtigkeit nicht um Vieles hinter den cäsarischen Gerichtshöfen und Amphitheatern zurückteht. Es gibt aber außer dem Marthrthum, über welches die Gerichtsatten Vollzugsbericht erstatten, ein Marthrthum, das durch innere Tortur der Seele vollzogen wird, in inneren Conflicten und Rämpfen verläuft, und die Alten eines solchen Processes find allein im Buche des Lebens bei Gott verzeichnet.

Wiederum ein Beispiel von allgemeinen Redensarten bietet die Art und Weise, wie bei uns die Zustände des Mittelalters glorificirt werden. Man wird dabei an gries= grämige Beteranen erinnert, welche jammern über die gute alte Zeit, die nicht mehr ist; sie verstehen barunter ihr Jugendzeit, über deren Freuden und Leiden sie mit einer nicht ganz seltenen Dichtergabe dem jüngern Geschlecht, das sie nicht mehr verstehen will, erzählen.

Wir läugnen nicht, und es wäre thöricht zu läugnen, daß dem Mittelalter die Züge einer großen Zeit aufgeprägt find. Könnten wir die glänzenden Seiten des mittelalter= lichen Lebens in Wiffenschaft, Kunst und Poesie, in Werken der Thatkraft und des Gemeingeistes mit demjenigen ver= binden, was unstrer Zeit zur Zierde und Empfehlung dient, wir wollten uns darüber so herzlich freuen, als nur je einmal ein Romantiker es gethan. Aber warum glauben wir lieber denjenigen, welche aus moderner Tendenz das Mittelalter idealissiren, als denjenigen, welche über jene Zeit als Augenzeugen berichtet haben, und welche an der Sonnenjcheibe des damals leuchtenden Kirchenthums, Ritterthums u. s. w. so gar manche Flecken sahen?

Ober, um ein ferneres Beispiel zu nennen, wie ungerecht werden Schatten und Licht vertheilt, wenn man von den Zuständen und der Thätigkeit der Klöster redet! Wie ganz anders haben die Zeitgenoffen dieselben geschildert als unfre heutigen Apologeten! Dabei soll nicht verschwiegen sein, daß die Prediger und Sittenschilderer der frühern Zeit demselben Fehler werden verfallen sein, den wir hier tadeln, daß nämlich auch sie die Zustände, die sie nicht selbst erlebt, idealissten, dagegen die leibhaftige Gegenwart nach ihren Schattenseiten darstellen und geiseln. Wo und wann hätte

es an Stoff zur Satire gefehlt ! Nur bas tann man vielleicht im Unterschied von unfern Tagen den alten Schriftftellern nachfagen, daß fie eine Dofis harmlofer Selbstironie besagen, womit fie die eigenen Schwächen zum Gegenstand heiterer Anetboten , Mönchemite und Facetien machten, während man heute mit ägendem Saft von Gehäffigkeit alles dasjenige befpritt, mas über den engen Gesichtsfreis der eigenen Bartei hinausliegt.

Gleichwie nun aber das Beweismaterial, das unfrer Bertheidigung günftig ift, der gemeinen Birklichkeit entrückt und in fünstlicher Beleuchtung vorgeführt wird, jo wird umgetehrt der Hintergrund, auf welchem diefe Lichtbilder fich abheben, möglichst dunkel schattirt, wiederum nicht ohne über die rechte Linie der Wahrheit hinaus zu geben.

Vor allem das "Heidenthum." Auch dieses ift ein Allgemeinbegriff, unter dem fich alles und nichts denten Die höchste Unfultur der rohesten Stämme wie dic läßt. überfeinerte und überreizte Civilifation der claffifchen Bölter, roher Naturdienst, erceffiver religiofer Myfticismus, antike Staatsreligion, philosophischer 3dealismus, poetischer Mytho= logismus, endlich Stepticismus, Indifferentismus, Religionsspötterei und philosophisch religiöser Nihilismus - alles wird in denfelben Topf zusammengeworfen und schlechthin Heidenthum genannt. Und vollends wenn man es versucht, bie sittlichen Buftande des Beidenthums zu schildern, fo find teine Schatten schwarz genug, um sie zu malen; und ba man alle Ausdrücke des Grauenhaften, Blutigen und Entfetlichen ichon vorweg verwendet hat für die Schilderung ber eigenen Zeit, jo kommt man wirklich in Berlegenheit, um der Sprache noch Worte abzugewinnen für die Darftellung des blinden und lafterhaften heidenthums, gleichwie 13

Theol. Quartalidrift 1875. II. Deft.

Digitized by Google

Line ....

man nicht mehr im Stande ift, das Meer zu schlibern, wenn man alle Bilder von Bind und Bellen und Glanz und Licht und Sonne und Basser schon für die Zeichnung eines kleinen Sees verbraucht hat; und man kann dem Bilde nur noch dadurch frästigeren Ton geben, daß man Einzelscenen generalisirt und für Charakterzeichen des Ganzen ausgibt. Ein römischer Schriftsteller erzählt von einem üppigen Römer eine That, die ebendamit dem öffentlichen Abscheu denuncirt wird — und die vielleicht nicht einmal wahr ist, daß nämlich das Fleisch von Sklaven verwendet worden sei zur Mast kostbarer Fische. Seht da das Heidenthum, sagt man; und man soll nun glauben, das Heigenden.

Sonderbar! Wenn das Heidenthum ist, wie die Prediger es schildern, wie kommt es, daß man das Christenthum nicht viel schneller und allgemeiner als Befreiung empfunden und aufgenommen hat! Sonderbar, daß man ganz verschweigen kann, wie viele und vielseitige Civilisationen bestanden und bestehen vor dem Eindringen des Christenthums, und wie viele Bildungselemente wir nicht nur dem sog. classischen Alterthum sondern auch andern, besonders orientalischen Wilterthum sondern wären von der Schönheit Hommers, von der Größe eines Äschylus, vom sittlichen Ernst eines Sophokles oder von der Weisheit eines Platon. Und hat nicht auch die christliche Geschichte ihre Gräuelscenen, ihren Aberglauben, ihre Scheiterhaufen, ihre Religionskriege?

Nun geht man aber noch weiter. Man redet, in manchem Sinne nicht mit Unrecht, von einem neuen Heidenthum, welches einen Theil der modernen Gesellschaft beherrscht; es gibt aufs neue einen Allgemeinbegriff Heiden-

thum, dem man beliebig wieder alles unterschoben hat, mas zu der Borstellung des alten Heidenthums gehört; man redet von dem neuen Beidenthum mit maffiben Ausdrücken und mit einer rhetorischen Anspannung, welche die Bahrheit Die "alten Beiden" in ihren ftummen nur verdunkelt. Dentmälern müffen dazu schweigen, was man ihnen nach-Die "modernen Heiden" d. h. diejenigen, welche redet. einer andern als der chrifttatholischen Beltanschanung huls digen, nehmen aber die Gegenrede, die Entstellung, den Schimpf nicht fo gelaffen hin ; fie miffen im Gegentheil die Waffen, welche ihnen unfre eigene Unvorsichtigkeit und Sophistit in die hand gibt, wohl zu gebrauchen; wir schaden durch jede rhetorische Uebertreibung, durch ungerechte Beurtheilung und Andichtung von Fehlern weniger den Geguern als uns felbit.

Die Unwahrheit und Haltlosigkeit diefer Art von Apologie hat etwas Naives an fich ; man glaubt babei im vollften Rechte zu fein; sie ist aber nicht jo ganz ungefährlich, und naivität gereicht nicht zur Entschuldigung. Fürs erfte verblenden wir uns damit felbst, fo daß wir die Gegenwart, weil sie unferm eingebildeten Ideal nicht entspricht, nicht mürdigen in demjenigen, mas fie an geiftiger Arbeit uns darbietet, und daß mir uns fträuben, das Gute einer jeden Epoche uns anzueignen. Man schmäht über moderne Civilifation um ihrer Schattenseiten willen, als ob Untultur ein Präfervativ gegen Hyperfultur und eine Schutwehr gegen Unglaube und Unfittlichkeit mare; ja indem mir alle unfre 3beale in die vergangenen Zeiten verlegen, verfündigen wir uns gegen den Glauben an die Bervollkommnungsfähigkeit ber Menschheit und an das Kommen des Reiches Christi felbit, um das wir doch täglich beten. Und dieje felbe peffi=

13\*

mistische Auffassung von der "grundverderbten und unverbesserlichen Welt" erzeugt dann wieder die chiliastischen Hoffnungen auf neue Bunder und Zeichen, die ein neues Reich und eine neue Herrschaft Christi einleiten sollen. Indem wir fürs zweite Kirche und Welt, Religion und modernes Heidenthum, Rirche und Staat in möglichst schroffen Gegensatz zu einander stellen, brechen wir mehr und mehr die Brücken ab, auf denen man zu einer Verständigung gelangen tönnte. Endlich disponirt die von uns geschilderte Auffassung für jene Selbstgerechtigkeit und Splitterrichterei, welche jede von der eigenen abweichende Haltung auf persönlich sittliche Mängel zurücksücht, ohne zu bedenken, um wie viel höher im Evangelium die Prazis des Samaritans tazirt wird, als die Theorie des Briefters und des Leviten.

#### III.

Der Kanzelton in unsern Kirchen ist durch zwei Momente beeinflußt, die eine turze Besprechung verdienen; es ist der Kirchenväterstil und der Curialstil. Manche mei= nen die Sprache der Kirchenväter zu sprechen; es bewährt sich aber auch an ihnen das Wort, daß nicht Alle, die den Thyrsus schwingen, des Gottes voll sind.

Die Beredfamkeit der Bäter nimmt Theil an ben Borzügen und Mängeln der gleichzeitigen Rhetorenschulen, in welchen längst das feine Berständniß für das classische Ebenmaß der Rede und für die innere Wahrheit des Wortes untergegangen war und darum der Imagination und dem tünstlich verstärkten Klang der Rede um so mehr Recht eingeräumt wurde. Bei den großen Männern dieser patristischen Zeit sehen wir nun allerdings die formellen Mängel durch die großen Gedanken und ben tiefen sittlichen Ernst,

ja durch den heiligen, gottbegeifterten Eifer zurückgedrängt; wir können über dem goldenen Redefluß eines Johannes Ehrhsoftomus wohl vergeffen, was etwa an Schlacken abfallen müßte. Bei feinen Nachahmern aber ift es anders; fie reißen uns meist uicht durch Größe der Gedanken und Glanz der Rede also hin, daß man für die Mängel unempfindlich und daß man nicht des affektirten Pathos müde würde. Von der mechanischen Reproduktion von Bäterstellen ohne irgend welchen gesunden Pragmatismus soll hier nicht weiter die Rede sein.

Auch der Eurialstil hat sein Recht, und es soll von ihm nicht verächtlich gesprochen werden; aber seine Anwendung auf der Kanzel ist meistens verschlt.

Diejenigen, welche in der menschlichen Gesellschaft eine höhere Stellung einnehmen, überschauen auch die Dinge, die unter ihnen vorgehen, mehr von Weitem in den großen Bügen und großen Maffen. Ber in das Beite fehen will und fich auf Bergeshöhe stellt, dem erscheint die Landschaft in großen Umriffen, es zeigen fich ihm nur bie fräftigern Lichter und Schatten, die fonnigen Thäler, die Gruppen von Balbesbunkel, die fräftigern Bafferzüge, die breiten Straffen, die hervorragenden menschlichen Wohnungen. Von dem raufchenden und flingenden Leben in der Niederung, vom Lärm des Tages vernimmt er nur verworrene Töne, ja vielleicht schweigt Alles um ihn ber und er vernimmt nur ben Rlang der eigenen Rede und zuweilen ein nahes Echo des eigenen Wortes.

Wer dagegen in den Niederungen des gemeinen Lebens Rand und Leute besucht und das gewohnte tägliche Treiben der Menschen beobachtet, wer die Fußpfade geht und die tausend Stimmen vom Markte des Lebens belauscht, wer

in die Hütten eintritt und ben Mann bei ber Arbeit und das Kind beim Spiel antrifft, ber gewinnt doch ein anderes Bild vom Leben der Menschen; er sicht das Einzelne; nicht blos den Wald jondern den Baum, nicht blos die Wiefe, sondern die Blumen darin, nicht blos den Strom, sondern die Brünnlein, die den Bach füllen und das Thal bewässern, nicht blos die Menschheit sondern den Menschen. Und gar mancher Fleck Erde, der von Weitem das Ange reizt und zum Malen schön daliegt, ist in der Nähe betrachtet ein recht häßliches Land, sei es durch Ungunst der Natur, sei es durch den Jammer ber Menschen; und ein verborgener und ver= achteter Winkel der Erde mag oft die glücklichsten Menschen beherbergen.

Kommt nun auch die letztere Betrachtungsweise durch "die gemeine Deutlichkeit der Dinge" der Wahrheit im Rleinen näher, so ist doch auch die erstere Betrachtung nicht unwahr. Im Großen und Ganzen verschwindet ja doch auch das Kleine und Einzelne; im Gang der Weltgeschichte ist doch der Einzelne eine verschwindende Zahl; und je mehr wir bei der Weltbetrachtung im Stande find, uns über das Rleine und Einzelne zum Großen zu erheben, um so sicher er erkennen wir auch über dem menschlichen Treiben und über dem Lanf der Menschengeschichte die höhere Hand, die alle Dinge unsichtbar lenkt, während bei der kleinlichen Beob= achtung der Dinge Jeder selbst etwas zu sein sich vermißt und sein eigenes Schicksal zu bestimmen vermeint.

Es geziemt also ben Höchstftehenden unter den Lehrern und Richtern der Erde ganz wohl, diesen höhern Standpunkt der Betrachtung einzunehmen und darnach den Ausdruck und den Stil zu wählen; aber es geziemt auch umgekehrt dem Seelsorger, der mitten im Kleinleben der Menschen fteht, nach jener Wahrheit zu ftreben, welche aus der Beobachtung des Aleinen und Einzelnen entspringt. Ein fittliches Urtheil über das Verderbniß der Welt, eine Orohung mit den nahen göttlichen Gerichten, eine Verheißung großer Umgestaltungen und Siege mag vom Standpunkt der Curie, die das Allgemeine ins Auge faßt, gerecht und wirksam fein, kann aber in der einzelnen Gemeinde, im einzelnen Hausselnen gaufe unzutreffend und verfehlt sein.

IV.

Biele glauben Recht und Bahrheit zu vertheidigen, und fie verfechten boch blos ein Sonderintereffe! Einen großen Einfluß auf unfre ganze Dent = und Anschauungsweise hat unfer Standes= bewußtsein und unfer Standesintereffe. Selbst wenn wir meinen, alle bloje Selbstfucht und Bintergedanten an perfönliche Bortheile in une übermunden zu haben, fo regt fich noch ein ftarter Reft des Egoismus in ber Geftalt von Dies ist nicht absolut zu tadeln, soll Standesintereffen. hier vielmehr nur constatirt fein; es trifft zu bei allen benjenigen, die eine gemeinsame Intereffenvertretung, eine Körperschaft ausmachen. Anders beurtheilt der Feudaladel und anders die Soldatesta, auders die Bourgeoisie und anders ber Bauernstand bie Zeitläufe; und niemals tonnen alle Stände zugleich befriedigt fein und den lieben Gott "fönnen alle zugleich nicht loben", weil der eine verliert, wenn der andre gewinnt und weil herkömmliche, ererbte ober erworbene oder auch angemaßte Rechte verloren geben. wenn man sie mit Andern theilen muß. Denn Standesrechte find Borrechte und haben die Freiheit Aller und die Bleichheit Aller vor bem Gefet zu Gegenfäten.

199

So gehört nun auch der tatholische Briefter einem in fich geschloffenen und festgefügten Stande an, und er ift alles mas er ift nur foferne er in lebendigem Berband mit feinem Stande fteht. Daraus ergibt fich aber auch, daß der Cleriker dasjenige für gut anfehen lernt, was feinem Stande nützt, und für verderblich, mas feinen Standesintereffen Abbruch thut. Und dieß ift ja mohl im allge-Denn es wird nicht zu bestreiten fein, daß meinen recht. die Ausbreitung des Reiches Gottes gefördert, der Einfluß des Chriftenthums verstärft und die höhern Zwecke der Kirche erreicht werden in demfelben Verhältniß, als der Clerus felbständig, geehrt und geachtet, ftart und mächtig Der Fehler in der Argumentation beginnt erst da. ist. wo man die äußern Machtmittel des Clerus verwechselt mit feiner innern geiftigen übernatürlichen Stärke und wo man davon ausgeht, daß die äußere Machtstellung im geraden Berhältniß zu der innern geiftigen Macht der Rirche ftehe. Letteres wäre nun wohl dentbar und es liefe fich ja wohl für bestimmte Zeiten und Länder erweisen, daß mit der höchften äußern Machtentfaltung bes Clerus -oder "ber Rirche" in einer vielgebrauchten Unwendung biefes Wortes - auch der höchfte und belebendste Einfluß des Chriftenthums auf alle Schichten ber Gefellichaft, die iconite Blüthe der Gefittung, der Biffenschaft und Runft verbunden Aber, und hier ift eben die Rlippe für den Apologeten war. verborgen, bas angegebene Verhältniß ift fein conftantes und in fich nothwendiges; vielmehr hat man entgegengefette Er= fahrungen gemacht, daß nämlich der Clerus innerlich ge= schwächt wurde, während er äußerlich in eine Art von 2Belt= herrschaft eingetreten war und sich mit den Kindern der Welt in den irdischen Besitz und mit den Großen dieser Erbe in die Ehren und Privilegien getheilt hatte.

Nicht das echte und edle Standesbewußtsein tadeln wir. fondern das Bängen an einem ichlecht verftandenen und einseitigen Standesvortheil. Man fieht aber leicht, wohin ein einseitig entwickeltes Standesbewuftsein den Brediger bei feiner Vertheidigung des Chriftenthums und ber Rirche führen muß. Einmal gräbt fich der Brediger des Evangeliums feine eigenen Burgeln ab, wenn er den Gläubigen als ein equiftischer Berfechter ber eigenen Ansprüche entgegentritt und anstatt sich zu opfern das Seinige sucht. Bon folchen Hirten des Loltes heißt es beim Propheten : "Dieg fpricht der Berr, Gott : Wehe den Birten Sfraels, welche fich felber weiden . . . Die Milch habt ihr gegeffen und in die Wolle euch gefleidet, und was fett war, habt ihr geschlachtet; doch meine Heerde habt ihr nicht ge= weidet. Was schwach mar, habt ihr nicht gestärft und was frant war, nicht geheilt und was beschädigt war, nicht verbunden, und was verscheucht war, nicht zurückgeführt und was verloren war, habt ihr nicht gesucht; fondern mit Särte habt ihr geherrscht über fie und mit Gewalt. Go zerftreuten fich meine Schafe, weil tein Birte ba war." Ezech. 34, Fürs zweite aber zwingt ihn fein Standesintereffe 2-5.in den Ländern, in denen der Clerus eine bevorrechtete ge= fellschaftliche Stellung bisher eingenommen, zu einem Con= fervatismus, der mit dem guten Alten auch das schlechte Alte erhalten will und sich auch einem berechtigten Fortfcbritt ber gesellichaftlichen Ruftände aus Grundfat entgegenftemmt. In diesem Bestreben verbindet sich der Clerus mit den andern Ständen, die aus ähnlichen Gründen confervativ beziehungsmeise feindselig gegen die modernen Cultur=

zuftände und die moderne Staatenordnung gefinnt find, und fo wird schließlich der Cleriker der Verbündete aller feudalen Gelüste, macht sich Interessen dienstbar, die nur scheinbar die eigenen und noch weniger die des Christenthums selbst sind, nimmt eine Sonderstellung ein, so daß sein Wort nur den Werth einer Parteimeinung gewinnt, und verlauft seinen religiösen Beruf an eine politische Fraktion.

Daber die mißliche Sonderstellung des Clerus fast aller Länder zur Bolitik des Tages : daher die Erscheinung, daß derfelbe fich vermischt mit allen unzufriedenen Glementen in der Gesellschaft, daß er ebenso auf der einen Seite fich unter die Fittige des Adels flüchtet ober ihm die Schleppe trägt, wie er auf der andern Seite mit den gahrenden und begehrlichen Elementen in den untern Schichten liebängelt und bald jedem mit den politischen und focialen Zuftänden Unzufriedenen Freund wird. Man prätendirt, die Ordnung zu wollen und zu hüten; man will nicht die Revolution; aber man vertheidigt eine Ordnung, die nicht die bestehende ift, eine ideale Ordnung, die nie gewesen ift und die nur dann tommen tonnte, wenn die jest lebenden Geschlechter unter den Trümmern der modernen Gefellichaftsordnung begraben lägen. Rann darin das Wefen deffen liegen, mas wir im Namen des Weltheilandes zu verfündigen und zu vertheidigen berufen find ?

Unfre Feinde wiffen es wohl, warum fie darauf fpeculiren, daß ein tiefer Riß den Clerus vom katholischen Bolk trenne. Lassen wir uns nicht von der Gesammtheit der Gläubigen trennen; der Clerus hat seine wahren Interessen mit der Gesammtheit der Gläubigen, nicht blos mit einzelnen Ständen gemein!

#### 202

V.

Noch ift eine Klippe der apologetischen Predigt übrig, welche vielleicht von allen am schwerften wahrgenommen wird, wir meinen eine falsche Dialektik im Be= weisverfahren.

Die Substanz der tatholischen Glaubens - und Sittenlehre ift übernatürlicher Nrt und entzieht sich einem stringenten Vernunftbeweis. Die religiösen Erkenntnisse lassen sich nicht durch den logischen Apparat unsers Denkvermögens produciren, oder wie El. Brentano sagt :

> Nicht der Kelter ew'ge Schraube, Nein die Rebe bringt die Traube.

Jener logische Apparat aber spielt eine große Rolle in den sog. argumenta ex rations, womit die Prediger die Ber= nünftigkeit und Annehmbarkeit ihrer Lehren nachweisen. Dieselben sind in sehr vielen Fällen eitel Trugschlüsse, Sophismen.

Die apologetische Predigt über ein einzelnes Thema oder auch über einen Complex von religiösen Fragen ist etwas Anderes und fordert ein anderes Verfahren als ein apologetisches Lehrbuch. In letzterem wird man sich mit dem Leser ein für allemal über die Grundvoraussetzungen verständigen und von hier aus den Beweis antreten, daß die Einzellehren mit den Principien im Zusammenhang und Einklang stehen und darum auch der Vernunst einleuchten. Der apologetische Beweis ist auch hier noch ein Cirkelbeweis, weil die erste Voraussetzung unfrer christlichen Erkenntniß nicht die Evidenz der Vernunsteinsicht, sondern der Glaube ist, der sich verseugt ist. Dieser apologetische Cirkel

schließt nun die Wahrheit des Beweisverfahrens nicht aus, sofern man nur nicht affektirt, mehr bewiesen zu haben, als sich beweisen läßt. Die apologetische Predigt aber, welche Einzeltheile aus dem System herausgreift, setzt bei den Zuhörern Kenntnisse und Zugeständnisse voraus, ohne welche jede weitere Deduktion in der Luft steht, welche aber nur bei den Wenigsten zutreffen. Der Anspruch, durch die argumenta ex ratione eine Lehre erwiesen zu haben, sieht oftmals einer Ueberrumpelung der Zuhörer gleich.

Greifen wir zu einem Beispiel. Die Lehre von der fictbaren Rirche Chrifti auf Erden foll im Gegensatz zu ber reformatorischen Lehre von der unfichtbaren Rirche erhärtet werben. Dieje Lehre tann nun apologetisch nur erläutert werden im Bufammenhange mit der gefammten Grlöfungs - und Heilslehre; fie hat ihre Boraussetzungen mie in ber Bipchologie fo auch in! der Chriftologie; fie ift wie die ganze Heilslehre ein Mysterium. Man müßte also unter anderem zurückgehen auf die finnliche Natur des Menichen, welche eine finnliche Seilsvermittlung nothwendig macht; von da auf die Erscheinung Christi im Fleische, von ba wieder auf die reale und lebendige Gegenwart Christi in der Kirche auf Erden, die felbst in einer mystischen Beife das einemal als der Leib Chrifti, das andremal als bie Braut Christi dargestellt wird u. f. w. Nun ift aber fcon ber erfte Gedanke, daß die finnliche Natur des Menichen eine finnliche Seilevermittlung verlange, nicht ftringent ju erweisen, er ift vielmehr felbst erft abgeleitet aus bem, mas uns im Glauben gegeben ift : weil unfer Glaube fagt, bağ Chriftus menschliche Natur angenommen, eine sichtbare Rirche gestiftet und die Gnadenmittheilung an sinnliche Zeichen (Sacramente) angeknüpft hat, ziehen wir den Rückfcluß, daß die Erscheinung Christi im Fleische und was sich daran fnüpft, ber menschlichen Natur angemeffen mar, und folgern weiter, es habe darnach zu unfrer Erlöfung der Incarnation und ber fichtbaren Beilsvermittlung bedurft. Aber auch diefe lettere Schlußfolgerung ift mieder verfrüht, ba aus ber Thatfache ber Incarnation ein Zweifaches fich ungefähr gleich ficher folgern läßt, nämlich entweder daß die Incarnation unter verschiedenen möglichen Erlöfungs= formen die angemeffenste und der Liebe Gottes entsprechendste, oder aber daß fie die nothwendige und allein mögliche war. Ueber diefe beiden Annahmen läßt fich nicht zu einer allein fichern dritten hinaustommen; eher könnte man der menfchlichen Bernunft noch überhanpt das Recht absprechen, über das Angemeffene oder Nichtangemeffene in Gottes Weltplan zu urtheilen, weil man hierin, wie ja auch ichon geschehen ift, eine unftatthafte Beschräntung des Begriffs der gottlichen Freiheit erblicken könnte. Wie weit find wir also mit unfrer Argumentation und wie pflegt eine folche auf ber Ranzel geführt zu werden?

Wir versetzen uns einen Augenblick in die Situation bes Predigers; wir nehmen au, daß er des Schrift- und Traditionsbeweises mächtig sei; wir setzen voraus, daß er den Inhalt des Dogma von der sichtbaren Kirche ganz richtig ohne fremde Zuthat angebe und nicht mehr beweisen wolle als das Dogma verlangt. Um den Sinn und die Bedentung des Dogma klar zu stellen, wird er nun etwa eingehen auf den in der protestantischen Lehre enthaltenen Gegensat; wir setzen wiederum voraus, was keineswegs leicht ist und allgemein zutrifft, daß die gegnerischen Anschauungen richtig ohne Entstellung wiedergegeben werden, und ebenso daß diese gegnerischen Anfchauungen ohne alle

Berlezung der geziemenden Form und Bürde vorgelegt werden. Nun beginnt die Dialektik zunächst in negativer Beise, so daß die gegnerische Theorie vermöge des argumentum ex eventu und der deductio ad absurdum in ihrer Nichtigkeit erscheint. Man zeigt also, um bei unserm Beispiel zu bleiben, die verschiedenen schwachen Puukte in der protestantischen Theorie von der Kirche und noch mehr im bestehenden Kirchenwessen der verschiedenen Sekten u. s. w. Das ist nicht schwer und nicht unerlaubt und macht Effekt.

Aber weder das argumentum ex eventu noch die deductio ad absurdum reicht zu einem ftringenten Bemeis aus. Solche Beweisführung wirkt momentan, die Zuhörer werden überrafcht, gefangen, hingeriffen. Allein fürs erfte ziemt dem Bertheidiger der Bahrheit nicht die blendende Runft des Advocaten, die mehr durch plögliche Effekte als durch die Wahrheit wirken will. Fürs zweite aber hat die Sache ihre gefährliche Rehrseite ; die befagte Argumenta= tionsweife läßt fich auch umtehren. Bas dem Ginen recht ift, ift dem Andern billig. Sowohl der jeweilige Stand unfers Rirchenwesens als auch die tirchliche Geschichte, ja die kirchliche Lehre felbst in ihrer Erdengestalt bietet anareifbare Seiten dar, welche entweder der fühle Berftand oder die ichadenfreudige Spottluft benützt, um fie der auf= geflärten Welt zu denunciren. Wird dann aber erft bas positive Beweisverfahren ex ratione angetreten, fo wird man an gemiffe Disputationen und Religionsgefpräche erinnert, bei denen jede Bartei ihre Gedantenreihe ichließt mit einem: quod erat demonstrantum, und jede fich den Sieg zuschreibt. Gine Demonstration dieser Art tann ja taum etwas anderes als ein Sophisma fein : denn ein Dogma,

bas sich bemonstriren ließe, wäre eben kein Dogma. Wenn irgend eines, so drängt sich z. B. das Dogma von der Sünde und speciell von der Erbsünde dem Verstande gleichsam auf, wir glauben es greisen zu können, so sehr bietet es sich uns dar innerlich im sittlichen Bewußtsein und äußerlich in der Entwicklung und Geschichte der Menschheit, ja in ider Erfahrung des täglichen Lebens; und bennoch weiß uur ein sehr oberflächlicher Theologe nicht, wie schwer es ist, den Begriff und das Wesen der Todsünde, der Erb= sünde, der Sünde wider den heiligen Geist u. s. zu ent= wickeln.

Von den Kunstgriffen, deren man sich - oft genug gang unbewußt - bei der von uns bezeichneten Argumentationsweise bedient und die eben das Sophisma ausmachen. follen nur zwei noch besonders ermähnt werden: der eine besteht in der quaternio terminorum, indem man in der Conclusion einen Ausdrnd in einem andern Sinne gebraucht als er in einer der verschiedenen Borausjetungen (Beleg= ftellen) gebraucht war. Das zeigt sich namentlich häufig in einer grundsaplosen Art der Schriftauslegung. Ber weiß nicht, in wie verschiedenem Sinne Ausdrücke wie das Reich Gottes, die Rirche, der Glaube, die Gerechtigkeit u. a. in der hl. Schrift felbst gebraucht werden, und wie erft bei den Kirchenvätern! Da nimmt man dasselbe Wort das einemal buchstäblich, das andremal allegorisch, mystisch oder wie man dieß nennen will. Daffelbe Berfahren wird aber auch auf rein philosophische Begriffe 3. B. Recht, Staat, Gesellschaft übergetragen; felten mird 3. B. unterschieden zwischen dem Recht als ethischer 3dee und dem Recht als einer bestehenden Rechtsordnung, die im Gefez ihren Ausdruck findet. Daher erscheint bann jede Menderung bes

beftehenden Rechts als eine Ungerechtigkeit, über die man fich fittlich ereifert, anstatt sich sittlich zu entrüften darüber, daß ein solches Recht zum Schaden der Gesellschaft besteht oder bestand. Der Staat ist das einemal eine göttliche Institution und dann wieder der moderne Antichrist. Mit den Begriffen Freiheit, Gleichheit, Fortschritt springen manche unstrer Prediger — und Literaten — nicht viel besser um als die unreifsten Politiker der Revolutionsära.

Die zweite Urfache des fophiftischen Beweisverfahrens liegt darin, daß unfre Sprache eine vorherrschend bildliche und unfre Erkenntniß eine blos analogische ift. Wir können von den überfinnlichen, geschweige denn von den übernaturlichen Dingen nur bildlich fprechen; auch wenn wir glauben abstratt zu fprechen, mischen wir unvermerkt bilbliche Bezeichnungen ein; die Bhilosophen sind meist nicht weniger Dichter als die Boeten ; die Sprache des täglichen Lebens aber reiht vollends Bild an Bild. Selbst die in der Dogmatit fixirten Runstausbrücke haben etwas an fich, mas noch bildlich ift. Schon das erste Centraldoama, die Trinität, faffen mir in einer bildlichen Sprache, wenn wir Bater und Sohn und hl. Geift unterscheiden. Diese bildliche Sprache ift nicht unwahr; es ift volle Bahrheit, wenn wir die erste Berson in der Trinität Bater, die zweite Sohn, die dritte Geift nennen ; ja wenn man fo will, fo ift die erste Berfon der Trinität in einem realeren Sinne Bater urd Erzeuger, als irgend ein irdisches Befen Bater und Erzeuger ift. Und wenn wir bie dritte Berfon Geift nennen, fo ift dieß freilich eminent mahrer, als menn mir fie unter der Gestalt einer Taube nachbilden. Dennoch ist die auf Diefe Bezeichnung gebaute Erkenntniß nur eine analogische. und eine schlechthinige Uebertragung von irdischen Baternitäte=

eigenschaften auf das Verhältniß der göttlichen Personen zu einander wäre sophistisch. Mit der Liebe und dem Zorne eines sterblichen Baters läße sich Gottes Liebe und Zorn vergleichen, aber nicht identificiren.

So fprechen wir zwar wahr, aber bildlich, wenn wir von einem Reiche Gottes reden, wenn wir die hl. Communion eine Speife der Seele, den Tempel ein Gotteshaus, die Sacramente Kanäle oder Inftrumente der Gnade, die Sünde Empörung gegen Gott, Beleidigung Gottes nennen.

Solche Bezeichnungen brücken ebenfowenig das volle Wefen der Sache aus, als wenn wir von einem Himmelsgewölbe und Fjrmament oder von einem Auf = und Nieder= gang der Sonne reden. So ift schon der Ausdruck Gnade ein bildlicher, und das deutsche Wort geht selbst wieder auf eine ganz andere Borstellung zurück als das gr. zchoes und das lat. gratia, die ebenfalls wieder von menschlichen Berhältniffen des Wohlgefallens, der Anmuth, des Dankes über= tragen sind. Und wenn man die Gnade als Yebernatur bezeichnet, so brückt man erst recht aus, daß man sich nicht ohne die Analogie des Natürlichen und Creatürlichen, des Sichtbaren und Sinnenfälligen zu behelfen weiß.

Alle diefe Vergleichungen der übernatürlichen Vorgänge und Verhältniffe mit natürlichen Dingen sind nun aber nur bis zu einem gewissen Punkte zu führen, jenseits dessen sie unwahr werden und das Sophisma beginnt. Man eisert gegen den Rationalismus der menschlichen Wissenschaft und möchte den Splitter aus dem Auge des Nächsten ziehen; aber den Balken von Rationalismus im eigenen Auge merkt man nicht.

Bossundet seine Theorie vom göttlichen Rechte des Königthums damit, daß das persönliche Regiment

Theol. Quartaligrift. 1875. II. Seft.

14

von der väterlichen Gewalt herftamme und einerlei Natur mit ihr habe. Abimelech, urfprünglich Name aller Könige von Paläftina, bedeute: Mein Bater König. Dem ent= gegen fagt Milton, Bater und König feien zwei grundverschiedene Begriffe; der Bater habe uns erzeugt; aber nicht der König habe uns, sondern wir haben den König erzeugt. Den Later habe uns die Natur gegeben, den König aber gab das Bolk sich selbst; darum sei nicht das Bolk um des Königs willen, sondern der König um des Bolkes millen. — Welcher von beiden war nun der Sophist?

### VI.

Dem vorsichtigen und zum Mißtrauen geneigten schwäbischen Bauern sagt man nach, daß er gerade auf diejenige Sache nicht viel halte, zu deren Behauptung gar so viele Beweise vorgebracht werden; er betrachtet nämlich die sog. Beweise als Udvocateneinreden und weiß recht gut, daß auch die Gegenpartei nicht um Gründe verlegen zu sein pflegt. So wollen wir nun auch unfrer Auseinandersezung ein Maß setzen, um nicht selbst advocatischer Einseitigkeit verdächtig zu werden. Was wir über die Beweissführung in der Apologetik noch zu sagen haben, läßt sich in wenige Sätze zusammenfassen.

Die socratische Erfahrung von der Unzulänglichkeit menschlichen Wiffens wird um so intensiver, je mehr wir uns auf die verschiedenen Wissensgebiete der Philosophie, Geschichte, Naturkunde verbreiten; die Argumente, die wir auf einer frühern Wissensstufe für eine Wahrheit verwerthet, verblassen oft ganz ärmlich und lassen uns im Stich, weil eine neue Entdeckung, sei es in vergilbten Pergamenten sei es im großen Buche der Natur, die Forschung um einen

És.

Schritt weiter geführt hat. So steht es nun oftmals sehr mißlich mit den Argumenten, die wir im apologetischen Interesse aus den verschiedenen Wissenschaften herübernehmen. Der Prediger tann nicht in allen Dingen selbst Forscher sein und auf der Höhe der Wissenschaft stehen; er ist auf Auftoritäten angewiesen. Aber er hüte sich, Auftoritäten anzurufen, die nicht mehr sind, und Meinungen zu adoptiren, die schon überholt sind. Die gute Gesinnung eines Gewährsmanns, so sehr sie Bertrauen einflößen muß, schüt ihn nicht gegen Irrthum, wo einfach die Thatsachen entscheiden. Man tann nicht Darwin aus Humbolbt und Büchner aus Görres' Mystikt wider= legen; der heutige Stand der Sachen muß aus den heutigen Auftoritäten erkannt werden.

Endlich fei man behutfam mit den Bugeftände niffen bet Bertreter gegnerischer Anfichten! Gelegentliche unfrer Sache scheinbar günstige Aeußerungen erflärter Gegner entschlüpfen uns meift wieder unter den händen, wenn wir glauben uns an ihnen halten zu können. Es ist allerdings dentbar, daß der Unhänger einer andern Weltanschauung gleichsam in einem unbewachten Augenblick eine uns genehme Aeußerung thut, ober auch, daß er einer momentanen Erkenntniß ehrlich Ausdruck verleiht, obichon fie zu feinem Systeme nicht past. In Wirklichkeit aber find folche Aeußerungen meift falich verstanden, aus dem rechten Zusammenhang herausgeriffen, ober fie wollen etwas ganz Anderes beweifen, als unfer Intereffe fordert. SO ift es 3. 8. nicht ohne Borficht hinzunehmen, wenn Socialiften wie Laffalle über bie gesellschaftlichen Buftande bes Mittelalters, über Bunftwefen, Naturalwirthschaft, Rlöfter n. f. w. anerkennend fprechen. In Leffings Fabel maren

14 \*

die Sperlinge sehr unzufrieden, daß man die alte Kirche ausgebesssert und ihre Nester vermauert hatte. "Zu was, schrieen sie, taugt denn nun das große Gebäude? Kommt, verlaßt den unbrauchbaren Steinhaufen." Der Romantiker und Schwärmer mag entzückt sein beim Anblick einer stattlichen Ruine. Kann aber ein solches Urtheil maßgebend sein? Und was ist uns überhaupt mit unstichhaltigen Argumenten geholfen?

Ein geiftreicher Humorift und Kritiker, deffen scharfer Blick auf die Schwächen seiner Mitmenschen und der menschlichen Gesellschaft gefürchtet war, Lichtenberg, sagt einmal von sich selbst: Mir thun manche Dinge wehe, die Andern nur leid thun. Er wollte damit nur ausdrücken, daß selbst die heitere Art, womit er die Menschen und Begebenheiten beobachtete und die launige und beißende Richtung seiner Kritik nicht blos ein leichtes Spiel der Phantassie sei, sondern tiefer im Gemüth entspringe, als das Pathos und die Schönrednerei vieler Andern. Auch die vorstehenden Erörterungen möchten angesehen werden als Ergüsse eines Hut.

Wir freuen uns, wenn es begeisterte Apologeten unfrer heiligen Religion und Kirche gibt, und wenn die Begeisterung auch manchmal zu volle und hohe Töne greift und überschwänglich wird, so wollen wir darum nicht wie kleine Seelen über Berschwendung flagen. Bgl. Matth. 26, 7—13. Ein reicher Mann erschöpft seinen Schatz darum noch nicht, daß er eine Ausgabe nicht ängstlich berechnet; und der christliche Prediger ist reich: genug an Schätzen der Erkenntniß, wenn er sich in seinen Gegenstand recht vertieft. Aber

bas ift eine falfche und schädliche Apologie, welche das Ange verschließt vor den Fehlern der eigenen Bartei. Suchen wir die Ursachen des Uebels stets nur außer uns, so kommen wir nie zur Selbsterkenntniß, nie zur Buße und Besserung.

Viele aber auch unter uns lieben die Selbsttäufchung und die Schmeichelei und haffen die Wahrheit und benjenigen, der diefelbe freisinnig vertritt. Man verlangt von uns, wir sollen auch die Erniedrigung, zu welcher menschliche Leidenschaft die himmlische Braut der Wahrheit herabgedrückt hat, für schön sinden und vertheidigen. Dazu soll sich der Apologet nicht verstehen, obschon er weiß, daß es, wie der Dichter sagt, die schmeichelnde Harfe ist, der es nie an goldenen Saiten gebricht.

213

# Bins und Wucher im grifflichen Alterthum.

2.

#### Bon Brof. Funt.

3m alten Bunde mar es schlechthin verboten, bei einem Darlehen an Brüder oder Stammesgenoffen Bins zu fordern. und wenn dabei auch manchmal wie Exod. 22, 25 die Boraussetzung gemacht war, daß ber Darlehennehmer in Noth und Armuth sich befinde, so lautete das Berbot an andern Stellen wie Levit. 25, 35, Deuteron. 23, 19, Bi. 14, 6 und Ezech. 18, 8 ganz allgemein. Auf ber andern Seite war es ben Juden nach Deuteron. 23, 20 gestattet, dem Frembling Geld oder irgend eine andere Sache auf Bins zu leihen, und die Berschiedenheit, die uns hier in Behandlung eines und beffelben Gegenstandes entgegentritt. bürfte in dem Blan ihre Erklärung finden, den Gott mit feinem auserwählten Bolte verfolgte. Die Juden follten wie ihn als ihren einzigen herrn fo fich felbft als Brüder betrachten und demgemäß einander ftets bereitwillige und uneigennützige Hilfe leiften. Bon den anderen Bölfern follten fie fich möglichft abfondern, um nicht burch engeren Berkehr mit ihnen ihr größtes Gut zu verlieren, ihren wahren Gottesglauben, und dem entsprechend brauchten ihre

Beziehungen zu ihnen nicht die Uneigennützigkeit zu zeigen, welche ein engeres und verwandtschaftliches Berhältniß voraussetzt. Dazu kommt für den Erlaß eines Zinsverbotes im alten Testament noch ein Weiteres. Bei der Agrarverfassung, die dem israelitischen Bolke gegeben wurde und bei der in Folge des Rückfalls im Jubeljahr Grund und Boden den einzelnen Familien dauernd verblieb, konnten Darlehen im Allgemeinen nur in der Noth und zu consumtiven Zwecken begehrt werden-und unter dieser Boraussetzung widerstrebt das Zinsnehmen als Ausbeutung der Noth des Nächsten dem unmittelbaren fittlichen Gefühl.

Nicht viel anders als in der Welt des Judenthums wurde das Zinsnehmen oder, mas mit ihm im Alterthum identisch war, ber Bucher wenigstens von den höheren und edleren Geiftern im antifen Beidenthum beurtheilt. Blato 1) wollte es ausbrücklich verboten miffen. Ariftoteles 2) nannte bas Leih - oder Wuchergeschäft die unnatürlichste aller Erwerbsarten, ba hier das Geld Geld gebäre, mährend es doch nur zum Austausch der Waaren bestimmt sei, und ähnlich bachte Aristophanes 8), wenn er die Frage aufmirft. wie denn das Geld wachfen folle, ba ja das Meer nicht machfe, obwohl fo viele Fluffe in feinen Schoof fich erglegen. Bie Livius (VII c. 42) berichtet, wurde in Rom noch zu Lebzeiten bes Stagiriten bas Zinsnehmen burch Bolfsbeschluß verboten, und wie Cato 4) erwähnt, gab es dafelbft ein altes Gefet, daß ber Dieb um das Zweifache, ber Bucherer um bas Bierfache bestraft werden folle. Derfelbe Cato ertlärte,

- 3) Nubes v. 1283 sq.
- 4) De re rustica praef.

215

<sup>1)</sup> De legibus V 742.

<sup>2)</sup> Pol. I. c. 8.

wie uns Sicero 1) fund thut, fenerari und occidere als identisch und dieses Urtheil beruht wohl auf der Erfahrung, die er fich in der Zinsfrage erworben hatte, fo daß die Folge der Aufnahme eines Zinsdarlehens in der Mehrzahl ber Fälle ber wirthschaftliche Tod war, eine Erscheinung, beren Grund in ben brückenden Zinsforderungen zu fuchen fein dürfte, von denen Livius an einem andern Orte (XXXV c. 7) berichtet. Das ariftotelische Urtheil über das Geld aber dürfte darauf zurückzuführen fein, daß in der antiken Welt Capital mehr zu consumtiven als zu productiven Zwecken geliehen wurde, und diefe Erscheinung felbst dürfte einerseits mit der Geringschätzung und Berachtung zusam. menhängen, mit der das Alterthum der gewerblichen Arbeit und Unternehmung begegnete, anderfeits mit der Höhe des Zinsfußes, die meiftens zu groß war, als daß fich eine Arbeit mit fremdem Capital gelohnt hätte.

Der Stand der Zinsfrage, den das Chriftenthum bei feinem Eintritt in die Welt vorfand, konnte nicht verfehlen, auf seine Bekenner einen Einfluß auszuüben, und in der That treffen wir die Urtheile aufs Neue, die wir im Bisherigen kennen gelernt haben. Die aristotelische Anschauung von der Unfruchtbarkeit des Geldes wurde insbesondere von Gregor von Nyssa aufgegriffen und die Zinsforderung als etwas durch und durch Widernatürliches dargestellt, da hier, wie er in seiner drastischen Sprache aussührt, ohne landwirthschaftliche und kaufmännische Thätigkeit ein Gewinn erzielt werde, da der Pflug vielmehr die Feder, der Acter das Papier, die Saat die Tinte, der Negen die Zeit, endlich wenn so auf verborgenem Wege die Saat zur Reife gelangt,

1) De offic. II. c. 25.

bie Rudforderung die Sichel und die Tenne das haus fei. in dem das Bermögen der Unglücklichen geworfelt werde 1). Aehnlich erflärt auch Chryfoftomus das Zinsnehmen als ein Gäen ohne Erde. Bilug und Regen und ftellt es in Gegenfatz zu Landbau, Biehzucht und Sandwert als erlaubten und gerechten Erwerbsarten 2). Der Ausspruch Cato's mirb von Ambrofius \*) angeführt. Den übrigen Bätern aber maren diefe Urtheile ficherlich nicht unbekannt, wenn fie gleich darauf verzichteten, fie ihren Lefern vorzuführen, und es porzogen, ihre Anschauung mit Schriftstellen zu bearünden, und es ift baber nicht zu verwundern, wenn wir bie altchriftliche Literatur eine negative Stellung zur Binsfrage einnehmen fehen. Es liegt dieß vielmehr in der natur ber Sache, ba von dem alten Testament gang abgesehen, bas auch in biefem Bunkte als verbindlich betrachtet wurde, bie Verhältniffe im Wefentlichen noch fortbauerten, welche einen Plato, Aristoteles und Cato zu Gegnern des Binsnehmens gemacht hatten, und fo für die Chriften zu den alten Gründen für die Unentgeltlichkeit des Darlebens noch neue binzukamen : ihre der Welt abgekehrte und auf das Böhere gerichtete Gefinnung, die Lehre ihres Meisters, nicht Schätze für die Erbe, fondern Schätze für den himmel ju fammeln, das Gebot der Liebe, das nicht bloß für ihr Berhalten unter fich, fondern für ihr Berhalten zu jedem Menschen und auch zu ben Beiden galt u. f. m. und diefe Berhältniffe mirtten fo mächtig auf die Geifter ein, daß nicht etwa nur einzelne, sondern fämmtliche Bäter und Rirchenschriftsteller, deren Berte ganz oder theilmeife auf

<sup>1)</sup> Oratio contra usurarios. Opp. Paris 1615. Append. 237.

<sup>2)</sup> Hom. 56 (57) in Matth. n. 6.

<sup>8)</sup> De Tobia c. 14.

uns gelangten, fich im Sinne des Zinsverbotes aussprachen. Wir nennen namentlich Apollonius 1), Clemens von Alexanbrien 2), Tertullian 8), Cyprian 4), Ambrofius 5), Hieronymus 6), Augustinus 7), Bafilius ben Großen 8), Gregor von Nyffa 9), Chryfoftomus 10) und endlich Leo b. Gr. 11), und fügen bei, daß sie alle das Zinsverbot sowohl bezüglich der Berson als der Sache ganz allgemein faßten. Das Zins= nehmen ift nach ihrem Urtheil für jeden Chriften ohne Ausnahme unerlaubt und von einer Unterscheidung zwischen Clerifern und Laien, wie wir ihr weiter unten begegnen werden, ift in ihren Schriften Nichts zu finden. In gleicher Beise ift jede Art von Bergütung, die etwa für ein Darlehen gefordert werden tann, bestehe fie in Geld oder in Waaren, wie sie nicht selten von Kaufleuten ausbedungen wurde, oder in irgend einer andern Sache, unzuläffig. Ambrosius sagt in biefer Beziehung ausdrücklich: quodcunque sorti accedat, usura est 19), und ähnlich bemerkt Hieronymus : in der Voraussicht, daß Einige glauben werden, ber Bucher tomme nur in Gelddarlehen vor, habe bie hl. Schrift die Forderung eines Zinfes (superabun-

- 1) Apud Euseb. h. e. V c. 18.
- 2) Strom. II c. 18 ed. Potter 473.
- 3) Adv. Marc. IV c. 17.
- 4) Testim. III c. 48.
- 5) De Tobia liber unus.
- 6) Super Ezech. VI cap. 18.
- 7) In ps. 36 serm. III u. ep. 153 ad Maced.
- 8) Hom. in ps. 14.
- 9) Oratio contra usurarios:
- 10) Hom. 41 in Gen., hom. 5 et 56 (57) in Matth.
- 11) Ep. 4 c. 3.
- 12) De Tobia c. 14.

dantia) in jeglicher Sache verboten, damit man nicht mehr zurückerhalte, als man gegeben habe <sup>1</sup>). Das Resultat ihrer Auseinandersetzungen ist daher, soweit sie näher auf die Sache eingehen, stets das: ein Zinsdarlehen solle weder gegeben noch genommen werden; der Reiche solle tein Anlehen machen, weil er dessen sone und weil niemals ein Uebel durch ein anderes verbessert, niemals eine Wunde durch eine anderes verbessert, niemals eine Wunde durch eine andere geheilt werde; bessert, als durch Arbeit und Thätigkeit seine Lage etwas zu erleichtern, als durch fremde Mittel zuerst erhoben und dann aller seiner eigenen Güter beraubt zu werden; besserten seine Freiheit hinzugeben; bessen zu werden son Armen ein Darlehen zu verweigern als gegen Zins zu geben <sup>9</sup>).

Die Lehre, die damit vorgetragen wurde, war indeffen weit entfernt, im Leben allgemein befolgt zu werden, und wie die Kanonen zeigen, welche durch eine Reiche von Synoden vom vierten dis sechsten Jahrhundert erlassen wurden, wurde sie nicht einmal durch die Kleriker beachtet. Wer es nicht wagte, dem Verbot offen entgegenzutreten, suchte es wenigstens dadurch zu umgehen, daß er den Zins statt in Geld in Waaren sich reichen ließ und Ambrossius nennt dieses Verfahren ein sehr verbreitetes und namentlich bei den Reichen beliebtes <sup>3</sup>). Wie aus den Schriften der Bäter ferner zu erschen ist, so beruhte das Zinsnehmen durch die Christen nicht auf bloßem Ungehorsam gegen das Gesetz,

- 1) Super Ezech. VI c. 18. Opp. ed. Migne V 176.
- 2) Basil. M. l. c. Opp. ed. Garnier I 107-118. Chrysost. hom. 56 in Matth. n. 6. Ambros. de Tobia c. 21.
  - 3) De Tobia c. 14.

219

fondern auf der Ueberzeugung, daß es an fich erlaubt fei und baß, müffen wir ergänzend beifügen, bas bezügliche Gefet bes alten Teftamentes keinen verbindlichen Charakter für fie habe. Die Reden und Bredigten gegen bas Zinonehmen wurden daher allenthalben mit Murren und Widerwillen aufgenommen 1), die Argumente gegen daffelbe murden betämpft und Gründe für dasselbe vorgebracht, die nicht immer ohne Bedeutung maren, wenn fie in einigen Rällen auch ziemlich leichter natur fein mochten. Mau berief fich auf das Staatsgefet, welches das Zinsnehmen erlaube 2); man machte geltend, das dargeliehene Geld bringe dem Nächften einen Nuten und es fei billig, bag berjenige, ber zu einem Gewinn verhelfe, an diefem einen entsprechenden Antheil habe, zumal ihm felbst durch das Darleben ein Gewinn entgehe 8), und diesen Einwand zurückzuweisen, mar feineswegs leicht; denn er beruht auf der Boraus= fetzung eines Broductivdarlehens oder eines Darlehens, das nicht die Aufgabe hat, der unmittelbaren Noth zu steuern, fondern zu einer wirthschaftlichen Unternehmung zu dienen, und in diefem Fall ift zwischen Darlehens- und Miethzins, deffen Rechtmäßigkeit nicht in Frage gestellt wurde, in fittlicher Beziehung schlechterdings tein Unterschied wahrzu-Höchstens ließ sich das Zinsverbot hier noch mit nehmen. ber Erklärung rechtfertigen, es fei ein Boftulat der allgemeinen socialen und wirthschaftlichen Berhältniffe und diefe feien für die Gesetzgebung maßgebend, nicht ober etwa die

1) Ambros. l. c. c. 23. Gregor. Nyss. l. c. sub fin. Chrysost. hom. 56 in Matth. n. 5.

2) Chrysost. hom. 56 in Matth. l. c.

8) Basil. M. l. c. Chrysost. hom. 5 in Matth. n. 5. Ambros. de Tobia c. 5. Hieronym. l. c.

pereinzelt portommenden Fälle, in benen bas Zinsnehmen gestattet werden tonnte. Diefer Weg wurde indeffen von ben Bätern nicht betreten und ihre Bertheidigung des Binsperbotes tonnte barum nichts anders als eine ungenügende fein. Basilius ichläat die Einrede, das durch Darleben fcon Biele reich geworden feien, mit der Entgegnung nieder, eine noch größere Unzahl fei bewogen worden, zum Strict zu greifen 1), und Ambrosius, der mie in andern Bunften fo auch in diesem sich gänzlich an ihn anschließt, wiederholt einfach feine Worte 2). Chrysoftomus antwortet auf die Rlage, es fei eine unbillige Forderung, das Geld, das für ben Gigenthümer nutbringend fei, einem Undern unentgelt= lich zum Ermerb zu überlaffen, mit dem Sinmeis auf den aroken Lohn, der den Wohlthäter im Himmel erwarte 8). Hieronymus endlich erwidert die Frage, ob es nicht gerecht fei, wenn man von einem Scheffel, ber dem Nächsten bargeliehen werde und für diesen durch die Aussaat sich verzehnfache, einen halben beziehe, neben dem hinmeis auf Gal. 6, 7 mit dem Dilemma : das Darlehen fei entweder einem Besitzenden oder Nichtbesitzenden gegeben worden ; wenn je einem Besitzenden, so hätte man es ihm nicht geben follen, es fei benn unter ber Boraussetzung, bag er gleichsam nicht besitze, und es fei barum unzulässig, von ihm wie von einem Befigenden Bins zu forbern 4).

Das Hauptargument aber wurde, wie die patristische Literatur überall zeigt, der hl. Schrift entlehnt und vor Allem auf das Zinsverbot hingewiesen, das im alten Testa-

221

<sup>1)</sup> Hom. in ps. 14.

<sup>2)</sup> De Tobia c. 7.

<sup>3)</sup> Hom. 5 in Matth. n. 5.

<sup>4)</sup> Super Ezech. Opp. ed. Migne V 176 sq.

ment enthalten ift. Die Gegenpartei ertannte indeffen biefe Beweisführung fo wenig an als jene und beftritt die Berbindlichkeit des bezüglichen Gefetes. Diefe Negation ift felbstverständlich, ba die Sache sonft verloren war, um die es fich handelte, und wir dürfen darum annehmen, daß fie wirklich geltend gemacht wurde, obwohl uns Zeugnisse dars über mangeln. Weniger leicht ist die Frage zu beantworten. welche Begründung der Negation gegeben wurde. Da zwar, wie wir bereits gesehen, in unferer Angelegenheit die Autorität des Staatsgesetes, das das Zinsnehmen gestatte, anaerufen und da ferner an das unmittelbare sittliche Bewußt= fein appellirt wurde, das an demfelben im Kalle eines Broductivdarlehens Nichts auszuseten miffe, fo läßt fich vermuthen, daß zwischen Darlehen und Darlehen unterschieden und bei denen an Arme und Dürftige das alttestamentliche Binsverbot als verbindlich anerkannt, bei denjenigen aber bestritten murde, die zu Ermerb und Geminn dienten. Sicherheit aber läßt fich hier nicht erzielen und in derfelben Ungewißheit befinden wir uns gegenüber der Frage, wie ber Schriftbeweis betämpft murde, den die Bäter in der Zinsfrage aus dem neuen Testament zu führen pflegten. Einzelne Argumente, wie die Berweisung auf die Barabel vom grausamen Rnecht oder die fünfte Bitte bes Baterunfers, die der Wucherer oder Zinsnehmende nicht mit gutem Gemiffen beten tonne, ba er nur empfangen und nicht auch, wie die Bitte voraussetze, geben wolle 1), konnten leicht miderlegt werden. Schwieriger aber war die Sache, wenn, wie gewöhnlich geschah, das Wort des Herrn: daveigere under anehnigorres, mutuum date nihil inde

1) Gregor. Nyss. l. c. p. 230.

sporantes (Luk. 6, 35) im Sinne eines eigentlichen Gebotes aufgefaßt wurde. Doch mußten auch vor diefer Stelle die Waffen nicht nothwendig gestreckt werden. Da, wie der vorausgehende Vers zeigt, der Herr hier will, daß man bei einem Darlehen nicht etwa nur auf die Zinsen, sondern selbst auf die Zurückerstattung des Capitals verzichte, so ist klar, daß er nur die Pflicht, dem Nächsten in feiner Noth zu helfen, recht betonen und, wie ihr genügt werden könne, an einem Beispiel zeigen, keineswegs aber, worum es sich in unserer Frage stets in letzter Linie handelt, eine bindende Regel für Handel und Verkehr aufstellen wollte.

Die Bäter waren nach dem Bisherigen nicht im Stande. das Zinsverbot, für das fie in ihren Schriften und Reden eintraten, zur allgemeinen Anerkennung zu bringen, und wenn wir genauer nachsehen, fo haben fie das Zinsnehmen vielleicht nicht in dem Grade als fündhaft betrachtet, wie es auf den erften Unblick der Rall zu fein scheint. Die Rirche schritt wenigstens nie allgemein gegen daffelbe mit ihrer Strafgewalt ein, indem fie es, wenn wir von bem 20. Ranon ber Synode von Elvira in Spanien vom Jahr 306, die fich überhaupt burch einen ftrengen und rigoristischen Geift auszeichnete, absehen, ftets nur den Rlerikern und nicht auch den Laien unter Strafandrohung verbot. Die Spnoden, die hier in Betracht tommen, find namentlich die von Arles v. 3. 314 (can. 12), von Nicäa v. J. 325 (can. 17), von Carthago zwischen 345 u. 348 (can. 13), von Laodicea zwischen 343 und 381 (can. 4), von Arles v. 3. 443 (can. 14), von Agde v. 3. 507 (can. 69) und die bezüg= fiche Berordnung des Nicänums ift folgende : "Da viele Rleriker, von habsucht und Bucherhaftigkeit geleitet, das

göttliche Wort vergeffen: er gab fein Geld nicht auf Zinfen, und bei Darlehen (monatlich) ein Procent verlangen, fo erkennt die heilige und große Synode zu Recht, daß, wenn jemand nach diefer Verordnung noch Zinfen nimmt durch irgend einen Kunftgriff oder das Geschäft (des Wucherns) auf eine andere Weife betreibt oder das Anderthalbfache zurückverlangt oder sonst eine Art schändlichen Gewinnes ausfinnt, er aus dem Klerus gestoßen und aus dem Verzeichniß gestrichen werde"<sup>1</sup>).

Die erste allgemeine Spnode ertannte somit nach dem Wortlaut ihres Decretes gegen jeden Geiftlichen, der fortan noch in irgend einer Beise ein Darleben fich vergüten liek. auf Absetung und elf Jahre früher hatte die Spnode von Arles gegen die clerici feneratores die Ercommunication ausgesprochen 2). Wie es aber scheint, fo wurden diefe Decrete alsbald als zu ftreng erfunden; die fpäteren Spnoben, wie die von Carthago 8) und Laodicea 4) erließen menig= ftens gegen das Zinsnehmen durch Rleriker nur mehr ein einfaches Berbot, ohne eine Strafe beizufügen, und der 44. (43.) apostolische Ranon, deffen Entstehung wohl in dieselbe Zeit, in die Mitte des vierten Jahrhunderts fallen dürfte, beftimmte geradezu: "ber Bifchof, Briefter oder Diakon, der von feinen Gläubigern Bins verlange, folle bavon ablassen oder abgesetzt werden" 5). Das Zinsnehmen hatte hienach für den Kleriker um die Mitte des vierten

- 2) Harduin l. c. I 265.
- 3) Harduin l. c. I 688.
- 4) Harduin l. c. I 782.
- 5) Harduin l. c. I 19,

224



<sup>1)</sup> Harduin Acta concil. I, 530 sq. Sefele, Conc. Gefch. 2. Auff. I. 421.

Sahrhunderts nicht mehr fofort, fondern erft nach voraus. gegangener fruchtloser Ermahnung den Berluft des Amtes zur Folge und ganz im Einflang mit diefer milderen Braris erklärte Bafilius der Große, der Bucherer, bezw. Zinfennehmer tonne, wenn er den ungerechten Gewinn ben Urmen zuwenden und in Bufunft von der Habsucht abstehen wolle. zum Briefterthum zugelaffen werden 1). Die gelehrten Berausgeber feiner Berte haben aus diefen Borten gefchloffen, der große Bifchof von Cafarea habe bas Binsnehmen bei den Laien nur mit dem Ausschluß von der Communion ober mit der Verweisung in die Classe ber Consistentes, nicht aber auch in die übrigen Classen der Büger geahndet, da sonft eine Zulassung zur Beihe nicht mehr hätte ftattfinden können 2), und der Schluß ift infofern richtig, als das Strafverfahren jedenfalls nicht ftrenger mar. nach Greaor von Nysfa scheint indeffen die Prazis noch milber gemefen ju fein, indem er, wenn auch migbilligend, bemertt. nach dem Herkommen gelten nur Diebstahl, Gräberraub und Sacrilegium als sündhaft und werden bemgemäß fanonisch bestraft, das Zinsnehmen aber bleibe ungeachtet bes Schriftverbotes ungeahndet 3), und in der alten Rirche herrschte somit die Antinomie, daß das Zinsnehmen ober ber Wucher in Schrift und Rede allgemein als dem göttli= den Gefete zuwider migbilligt, in der Brazis aber insofern gebuldet wurde, als von den firchlichen Strafmitteln dagegen tein Gebrauch gemacht ward 4). Sie tritt uns zunächst in

- 1) Epist. 188 can. 14.
- 2) Basil. opp. ed. Bened. III 275.
- 3) Ep. ad Letoium episc. can. 6.
- 4) Eine Ausnahme machte unferes Wissens nur Hippolyt, indem er in can. XV die usurarii und foeneratores einerseits, dis sie Theol. Quartalschrift. 1875. II. Heft. 15

der griechischen Rirche entgegen; sie bestand im vierten und fünften Jahrhundert aber sehr wahrscheinlich auch in der lateinischen, ba deren Ranonen mit denen der griechischen Rirche nach dem Nicänum übereinstimmen, und erst im Mittetalter ward im Occident ein ftrengeres Berfahren üblich. während im Orient, wie unter Anderem der 10. Ranon ber trullanischen Synode v. J. 692, eine Erneuerung des 44. (43.) apostolischen Ranons zeigt 1), die alte Braris Daß die Kleriker in dieser Angelegenheit fich fortdauerte. nicht derfelben Tolerang erfreuten wie die Laien, bemeist Nichts gegen unfere Anschauung; benn ba ihnen bas Binsnehmen felbft in dem Falle verboten werden tonnte, daß es an fich als erlaubt galt, fofern es mit ihrem Stand und Beruf in Biderspruch zu fteben schien, fo tommt ihre Behandlung hier nicht weiter in Betracht.

Nachdem der Gegensatz zwischen Theorie und Praxis in Behandlung der Zinsfrage während des firchlichen Alter= thums constatirt worden, ist er auch noch, so weit es möglich ist, zu erklären und es drängt sich hier vor Allem die Frage auf, warum gegen das Zinsnehmen keine kirchlichen Straf-

von ihrem Thun ablassen, weder zum Katechumenat noch zur Tause zuließ, anderseits, wenn sie in ihre frühere Lebensweise nach der Tause zurückfielen, ercommunicirte und zur Kirchenbuße verurtheilte. Cfr. canones s. Hippolyti ed. Haneberg 71. Da uns aber bie praktische Bedeutung seiner Kanenen gänzlich unbekannt ist, so können wir sie hier, wo sie mit allen andern Zeugnissen im Widerspruch stehen, vollkommen auf sich beruhen lassen wir möchten indessen glauben, daß der strenge und gewissermaßen aristokratische Mann auch in diesem Punkte anders urtheilte und handelte als seine christlichen Zeitgenossen nub daß auf seine bezügliche Anschauung sein Berhältniß zu P. Callistus, der bekanntlich als Stlave sich mit Geldgeschäften besaßte (Philosophumena IX c. 12), nicht ohne Einstuß war.

1) Harduin l. c. I 1663.

226

mittel angewendet wurden, obwohl es doch von allen Bätern als unerlaubt angesehen ward. Darauf ist ein Doppeltes zu antworten. Da das Zinsnehmen bis zu einem gewissen Betrag vom römischen Staat nicht bloß ftillschweigend gebuldet, sondern ausdrücklich gestattet wurde und ba diefes felbst noch unter dem Kaifer geschah, der das Christenthum aus feiner unterdrückten Stellung berausgehoben und zur herrschenden Religion im Reiche gemacht hatte, unter Conftantin dem Großen, der im Rahre 325 und somit in dem. felben Jahr, in dem die Synode von Nicäa unter feinem Borfitz den Rlerikern das Zinsnehmen ichlechthin unterfagte, bei Geld die Forderung der Centesima oder eines Brocent im Monat, nach unferer Rechnungsweise die Forderung von zwölf Brocent, bei Früchten die Forderung der Hälfte als Darlehenszins für rechtmäßig erflärte 1), fo tonnte es durch die Kirche nicht leicht beftraft und verfolgt werden, wenn es auch anging, die Gläubigen in Schrift und Rede darauf hinzuweisen, daß für sie noch nicht Alles erlaubt fei, was bas Staatsgesetz zulasse, wenn, wie in unserm Falle, bas göttliche Gefetz bagegen ftehe 2). Diefer Gefichtspuntt reicht indeffen zum Berftändniß ber fraglichen Antinomie noch nicht völlig aus. Sofern es andere handlungen, namentlich auf dem Gebiete des Geschlechtslebens, gab, welche der antite Staat ungeahndet hingehen ließ, mährend sie vor dem firchlichen Forum ftreng bestraft murden, tann die Rücksicht auf bas Staatsgeset nicht der einzige Grund gemefen fein, aus bem bie Rirche von der tanonischen Bestrafung des Binsnehmens Umgang nahm. Es muß fie hiezu vielmehr noch

227

<sup>1)</sup> c. 1. Cod. Theod. de usur. IV c. 33.

<sup>2)</sup> Chrysost. hom. 56 in Matth. n. 5.

ein anderer Grund beftimmt haben und diefer kann nur in dem Bewußtsein gesucht werden, das Zinsnehmen sei an sicht in sittlicher Beziehung mit Raub, Diebstahl und Betrug nicht auf die gleiche Linie zu stellen, es begründe zwar unter Umständen eine schwere, unter andern Berhältnissen aber wenn überhaupt eine so doch nur eine kleinere Sünde. Dieses Bewußtsein sindet sich allerdings nirgends in der altchristlichen Literatur mit Worten ausgesprochen; aber die Gründe, die in derselben, wie wir sahen, wenn auch nicht von den Bätern selbst, so doch von Gläubigen, Klerikern und Laien für das Zinsnehmen vorgebracht wurden, ses worden sein, da sie im andern Fall wohl kaum hätte umbin können, mit Censuren gegen die Zinsnehmer oder Wucherer einzuschreiten.

Dem christlichen Alterthum mar hienach bie moderne Unterscheidung zwischen Bins und Bins ober Bins und Wucher nicht fo gar fremd, als es den Anschein hat, wenn man nur einfeitig und oberflächlich bie einschlägigen homilien und eregetischen Auseinandersegungen der Bäter in Betracht Sie war allerdings noch schwach und erst im Werden zieht. begriffen und die Bestimmtheit, mit der fie das sittliche Bewußtsein der Christenwelt jetzt allgemein vollzieht, da in allen höher entwickelten Nationen die verschiedenen Begriffe auch burch verschiedene Worte ausgedrückt werden, ift im Alterthum noch nicht zu finden. 3hre Unvollkommenheit ift aber hinlänglich in den geschichtlichen Berhältniffen begründet. Die vorchriftliche Belt war nirgends, wie ichon ein Blid auf die antiken Sprachen zeigt, zu einer genaueren und bestimmteren Renntniß des Unterschiedes von Bins und Bucher vorgedrungen. 3m Griechischen und Lateinischen

wurden beide Begriffe durch ein und baffelbe Wort ausgebrückt. dort durch voxog, hier durch usura oder fenus und daß es auch in der Belt des Judenthums wefentlich nicht anders fein tonnte, beweist ichon bas für fie bestehende Binsverbot, in Folge deffen Bins und Bucher für die Bebräer identisch war. Die Erscheinung mar wenigstens formell in der vorchriftlichen Belt überall die gleiche und wenn zwischen Judenthum und Beidenthum in diefer Beziehung ein Unterfchied wahrzunehmen ift, fo beftand er nur darin, daß dort jeder Bins als wucherisch erschien, weil den Juden unter fich aus besonderen Gründen alles Zinsnehmen verboten war, während hier aus Mangel an sittlichem Gefühl der Wucher als bloßer Zins betrachtet werden mochte. So ver= bielt es fich im Allgemeinen. Mochte auch von einzelneu Bersonen und in einzelnen Fällen Recht und Unrecht in der Binsfrage auseinandergehalten werden : für die große Maffe blieb die Scheidung unvollzogen und unter diefen Umftänden wäre es unbillig, wollte man fie plöglich und beftimmt vom chriftlichen Alterthum verlangen. Die Forderung märe um fo ungerechter, als die bestehenden wirthschaftlichen Berhältniffe zur Gewinnung eines tieferen Einblides in das Befen ber Zinsfrage noch zu ungünstig waren, indem, soweit uns ein Urtheil in der Sache möglich ift, das Darlehen und zwar unter ber Argide des Staatsgesetes, das den Zinsfuß auf die Höhe von zwölf Brocent stellte, wohl zu häufig einen wucherischen Charafter hatte, als daß der Bins als ökonomische Kategorie im Unterschied vom Wucher als einem ethischen Begriff fo leicht hätte ertannt werden tönnen.

## Das Wefen der Gelübdesolennität.

Von Dr. Schönen in Eustirchen.

### Bierter Artifel.

Wie wenig aber auch nach dem Gesagten die Central= bestimmung der Traditionshypothefe, der zufolge die Solennifation des Gelübdes in die subjective Thätigkeit des Geloben= ben zu verlegen ift, geeignet fein mag, bas Berftändniß zwischen ihr und unferer nunmehr vorzulegenden Anschauung zu fördern, fo enthalten boch die letten Bemertungen, in die wir jene auslaufen faben, Buntte, welche, wenn fie auch die Bertreter beider Thesen gerade nicht zusammenführen, bennoch den Uebergang zu der einzig richtigen nicht blos äußerlich zu bahnen vermögen, fondern - auch, wohl verftauden und gewürdigt, als Stützen hätten dienen können für die der nachbarlichen Eintracht und Berträglichkeit zu erbauende Brücke. Daß biefe fparlichen Unionskeime, wie fie in der Approbationstheorie enthalten find und mit deren Bermendung auf den Boden der Traditionshypothese verpflanzt murden, dort nicht zu Delzweigen des Friedens zwischen ben verschiedenen Anschauungen auswuchsen, fondern wenig entwickelt, blos ein vertrüppeltes Blatt trieben, wel-

3.

## Schönen, Das Befen ber Gelubbesolennität.

ches die arge Blöße der genannten Thefe und den offenen Zwiespalt, in den fie in ihren Boraussetzungen und Folgerungen mit verschiedenen Beftimmungen der firchlichen Legislatur getreten war, in etwa verhüllen follte, darf uns nicht Bunder nehmen, begreift fich vielmehr leicht bei der Stellung, welche diefe Anficht allen andern gegenüber pratendirte. Sie wollte nicht, unter Borbehalt eines beffern, ber zur Zeit blos befriedigende, fondern der allzeit allein richtige, ausschließliche Erklärungsmodus fein, den die tircht. Lehrentwicklung fortschreitend vielleicht weiter ausbilden, nicht aber normiren oder gar corrigiren könnte und tein Gedante lag ihr ferner als der eines Concordates oder Compromiffes mit einer von der ihrigen verschiedenen Interpretation. Und boch hatte fie bereits freiwillig das umgestaltende Correctiv in ihren Bereich aufgenommen; ohne es ju wollen, hatte fie ichon bie Rette ihres urfprünglichen Gedantenganges gerriffen, und war unbewußt von der ftarren Confequenz abgetommen, mit der sie auf Kosten der objectiv kirchlichen Thätigkeit bei der Gelübdesolennisation in übertriebener Beije die fubjective des Gelobenden gehoben und betont In der Bereinziehung der Approbationstheorie behatte. figen wir das förmliche Selbstgeständnig ihres Schmächezuftandes, in ihr kommt offenbar die 3dee zum Durchbruch, daß selbst die vollständige Generalrenunciation des indivi= duellen Bollens, der im Gelubde geheiligte umfaffenbfte Bergicht deffelben auf fich felber nicht als das zureichende Ugens der großen Borzüge angesehen werden tann, mit benen wir das folenne Gelübbe vor bem einfachen ausge= ftattet finden. Wir werden auch von diefer fo modificirten Ertlärungsmeife bes Befens der Gelübdefolennität immerhin noch fagen müffen, daß fie erft wahr wird, wenn von den

. ...

231

beiden in ihr concurrirenden Factoren dem einen die Stelle des andern zugewiefen worden ift.

Die Gelübdesolennität wurzelt unferer Anfchauung jufolge ganz und gar auf objectivem Grunde, fie ift unmittelbar an den Willen der firchlichen Gesetzgebungsgewalt ge= knüpft und insofern unabhängig von jeder subjectiven Activi= tät des Gelobenden. Dies ift, wie mir des Beitern zeigen werden, der Standpunkt, auf den man sich stellen muß um die Solennität in ihr wahres Licht treten und zugleich die berechtigten Intereffen teines der dabei vortommenden Momente zu turz tommen zu laffen. War auch in den bisherigen Grörterungen der ftrittige Bunkt nicht ausdrücklich auf biese Frage nach dem Berhältniffe der subjectiven Thätig= feit des Gelobenden zu der objectiven der Rirche zurückgeführt, fo tommt doch schließlich Alles auf das richtige Berftändniß diefer Wechfelbeziehung an und die hauptursache, weshalb die einschlägigen Bemühungen der Theologen durchgehends zu keinem befriedigenden Refultate gelangt find, ift vielleicht in dem Umftande zu suchen, daß man aus einem polemischen Intereffe bei der einfeitigen Behauptung oder Beftreitung einzelner Schulthefen ftehen blieb, deren gerechte Bürdigung in letter Inftanz gleichfalls von der richtigen Erflärung jenes Wechselverhältniffes abhängt.

Schon die von uns in Vorstehendem erhärtete Thatsache, daß die Solennität Wirkungen erzeugt, welche über die Sphäre des Privatwillens weit hinausliegen, welche von der Willensbestimmung des Gelobenden durchaus unabhängig sind, bringt es mit sich, daß in dieser Richtung an eine Allein = oder Hauptthätigkeit, ja selbst an eine active Mitwirkung des Subjectes nicht gedacht werden kann. Ihnen gegenüber verhält sich der ein solennes Gelübde Ablegende

 $\mathbf{232}$ 

- زياجه

nur receptiv, er vermag nichts Anderes zu thun, als bie aus jener Inftitution refultirenden, tiefareifenden Ginflüffe auf fich einwirken, feine Bandlunges und Lebensweise durch dieselben beftimmen zu laffen. 3a die Theilnahmlosigkeit der Subjettivität an dem Eintritt ber bewußten Birtungen geht so weit, die Solennität - wir fagen nicht das folenne Gelübde - ift fo weit über jeden positiven oder negativen Einfluß subjectiver Activität erhaben, daß ohne irgend welche Buthat bes Gelobenden fein früher abgelegtes Gelübde aus einem einfachen ein feierliches werden, oder umgetehrt den bislang befeffenen Charafter des folennen verlieren und in die Reihe des einfachen zurücktreten tann. Siebei vergeffe man nicht im Auge zu behalten, daß wir nur von der Solennität an fich fprechen, ohne ihre Realifirung näher zu berückfichtigen. Damit bie actuelle Entfaltung jener ganz und gar auf objectivem Grunde wurzelnden Birtungen in concreto erfolge, die rechtliche Unfähigkeit der gelobenben Berson zur Che', ihre Bermögensrechts = und Disposis tionsunfähigkeit wirklich eintrete, ist allerdings auch eine fubjective Thätigkeit durchaus unerläßlich. Diese Nothmendigkeit aber hat wieder ihren Grund nicht auf der objectiven fondern ausschließlich auf ber fubjectiven Seite; fie ift nicht dahin zu verstehen, als ob die Rraftfülle des objectiven Factors durch den subjectiven ergänzt werden müßte, mit andern Worten, die von uns erheischte Activität des Gelobenden, wenn sie in der freiwilligen, an bestimmte Formen gefnüpften Uebernahme erfolgt, ift nicht als Miturfache ber Solennität, . sondern nur als Behikel, als Ranal zu betrachten, durch welchen hindurch fie fich dem Gelubbe mit= theilt und baffelbe neu befruchtet. So verhält fich benn der dem Subject zufallende Antheil zu der Solennität abstract

Digitized by Google

्रम्

als folcher gefaßt wie ein Negatives, welches nichts hinzuzufügen, wohl aber das Privilegium anzunehmen oder abzulehnen hat, während diese bloße Receptivität auf dem ge= wöhnlichen Standpunkte der Betrachtung, wo das solenne Gelübde concret in Frage kommt, unrichtig als etwas Positives, ja als der eigentliche Hauptfactor im ganzen Solennisationsproceß erscheint.

Befindet fich unferer Unschauung zufolge der Gelobende bem Zuftandekommen der Solennität feines Gelübdes gegenüber in einer fterilen Baffivität, fo ift damit die Frage, wo bas erzeugende Princip der auch für das äußere Rechtsforum so wirkungsvollen Einrichtung zu suchen sei, indirect schon beantwortet. Wie groß nämlich auch die Differenz zwischen den verschiedenen Erflärungsversuchen des Grundes und Defens der Solennität fein mag, im ganzen Berlaufe ber miffenschaftlichen Erörterungen tamen immer nur zwei-Concurrenten um die Ehre der Urheberschaft in Frage. Die Controverse drehte fich ftets nur darum, ob ein rein individueller im gelobenden Subjecte verlaufender Borgang als Urfache der Solennität, dieje felbft fomit als naturrechtliche Folge jener vorausgegangenen Afte anzusehen fei, oder ob fie vielmehr als eine bloße Inftitution des positiv tirchlichen Rechtes betrachtet werden muffe, deren Exiftenzbedingungen aanz außerhalb der Sphäre des Individuums liegen. Mit unferer Behauptung ihrer völligen Unabhängigkeit von der fubjectiven Caufalität bes Gelobenden ift fomit die Bahl in diefer Alternative getroffen, die tirchliche Gefetgebung als bie einzige, felbständige Quelle bezeichnet, aus der die Solennität emporfteigt.

Mag man über die Zweckmäßigkeit, die hohe ethische Bedeutung diefer Einrichtung, wie sie erst durch die mittel-

alterliche Legislatur ihre nähere Bestimmung und ihre feste Stelle in der Braris und dem Lehrspftem der Kirche erhalten, denken, wie man will : die Macht, eine folche in dem Wefen der Orden und des Gelübdes nicht begründete Anordnung zu treffen, wohnt der höchsten firchlichen Autorität unwiderstehlich bei, wenn man sie nicht auf das innere Beiligthum der Gemiffen als ihr einziges Berufsgebiet einschränken und ihr überhaupt das Recht nicht bestreiten will, tirchliche Institutionen, welche sie im Evangelium grund= gelegt findet, näher zu gestalten, zeitgemäß zu entwickeln und über sie in geeigneter Weise zu disponiren. Stets haben die Bertreter der Kirche diefe Macht beansprucht und geübt, zu allen Zeiten haben fie fich als bie rechtmäßige, allein maßgebende Behörde betrachtet, welche die Gültigkeit wie die Qualification der Gelübde regulirt.

Der Erste welcher unfers Wissens diesem traditionellen Bewußtsein in prägnanter Weise Ansdruck lieh, war Bonifaz VIII. Bis auf seine Zeit hatte sich der ungesähr anderthalb Jahrhundert vor ihm und zwar, wie wir oben vermutheten, von Petrus Lombardus in die theologische Sprache eingeführte Ausdruck vot. solenne bereits eingebürgert und war, wenn auch nicht immer und überall, an die Stelle ber langathmigen Erklärungen getreten, welche bis dahin dieselbe Sache bezeichnet hatten 7). Nicht eben so rasch wie die beisfällige Aufnahme dieses Neologismus hatte sich aber die Entwicklung und Klarstellung des damit verbunbenen Begriffes vollzogen. Allerdings war bereits der Sentenzenmeister selbst in dieser Richtung thätig gewesen; gleich bei Aufstellung seiner neuen Distinction hatte er der Ursache der auf einen einfachen Ausdruck zurückgeführten

1) vgl. Dict. Gratiani zu c. 8 D. 27.

Prärogative des folennen Gelübdes vor dem einfachen nach= gespürt und hatte diefelbe in der äußern Bublicität zu finden geglaubt, welche bem erftern por bem zweiten eigne. Während bie zwischen liegende miffenschaftliche Entwicklung der Gelubdelehre nur in einer Reproduction der Anschauungen des Lombarden bestand, fagte fich der hl. Thomas, wo er in feinen Specialforschungen auf den Begriff und bas Wefen des folennen Gelübdes zu fprechen tam, fofort von der Anschauung feines berühmten Vorgäugers los, erklärte dann aber, schwankend, den bedeutungsvollen Vorzug der Solennität bald als eine naturnothwendige Folge einer im, oder wie Andere wollen, aleichzeitig mit dem Gelübde geleisteten Selbsthingabe, bald als den Ausfluß einer tirchlichen Segnung ober Beihe. In biefen Ergebniffen der in fo muthigem Anlaufe unternommenen Forschung mar offenbar die Unzuverläßigkeit ber miffenschaftlichen Untersuchung auf diefem Gebiete auf das unzweideutigste constatirt und es tonnte bei der hohen practischen Bedeutung, welche die genauere Be= ftimmung bes Unterschieds zwischen bem vot. solenne und simplex in Folge der tirchl. Gesetzgebung feit der Mitte des 12. Jahrhunderts in immer weitern Rreifen gefunden hatte, nicht ausbleiben, daß man die auf dem miffenschaft= lichen Gebiete fortwuchernden Unflarheiten durch Erlangung einer präcisen authentischen Interpretation zu überwinden ftrebte. So wurde gegen Ende des 13. Jahrh. Bonifaz VIII. um Aufklärung angegangen. Es handelte sich um Ent= fcheidung ber Frage, welches Gelubbe als folennes b. h. wie von dem Fragesteller felbst zur Bermeidung etwaigen Migverständniffes beigefügt wurde, als folches angesehen werden müffe, dem eine die Ehe des Gelobenden verun= gültigende Rraft innewohne ? Um die zur Behebung der

Unficherheit genügende Antwort war der Papft auch in biefem frühern Stadium der Erörterungen nicht verlegen. Indem er der Anfrage gemäß vorzüglich dem practischen Bedürfniß Rechnung zu tragen fich bemühte durch genaue Angabe ber in den einzelnen Fällen zum Buftandetommen eines folennen Gelubdes nothwendigen Requisite, unterließ er gleichzeitig nicht, auch die schwebende miffenschaftliche Controperfe en passant und indirect zu berühren 1). Die furge, fceinbar nur zur Motivirung bes weitern Befcheibs einleitungsmeife gemachte Bemerkung, daß die Gelübbefolennität ganz auf firchlicher Einrichtung beruhe, war mehr noch als ber auf ihr erbaute Bescheid felbst geeignet, nach allen Seiten läuternd und entscheidend zu wirken. Sie war offenbar ber bewußte Widerspruch, ber vollständige Bruch mit allen bis dahin aufgestellten Solennitätstheorieen : fie war in ihrer Rürze bas lauteste Zeugniß ber Ueberzeugung, daß felbst alle ferneren Erflärungsversuche oder auch die dermaligen in modificirter Form immer noch als mißlungen betrachtet werden müßten, folange fie die Solennität nicht ber positiven firchlichen Gesetzgebung als eigenfte Domäne zuertannten, und beren Quelle auch ferner in einer fubjectiven ethischen Activität des Gelobenden oder überhaupt in einer Forderung des natürlichen Rechtes suchen wollten. Jedoch fo zuversichtlich Bonifaz VIII. erwarten durfte, ber Streit

<sup>1)</sup> cap. unic. de voto et vot. red. in VI: «Nos igitur attendentes, quod voti solennitas ex sola constitutione ecclesiae est inventam praesentis declarandum duximus oraculo sanctionis, illud solum votum debere dici solemne, quantum ad post contractum matrimonium dirimendum, quod solemnisatum fuerit per susceptionem sacri ordinis aut per professionem expressam vel tacitam, factam alicui de religionibus per sedem apostolicam approbatis«.

#### Schönen,

über diefes Thema werde mit feiner Erklärung endgültig entschieden sein, er war es gleichwohl nicht; im Gegentheil bezeichnet seine in ihrem principiellen Theile allzusehr zurückhaltende Antwort nicht den Abschluß, fondern den Ausgangspunkt der fortan mit größerer Lebhastigkeit geführten theologischen Discussion.

Einer allfeitig milligen Annahme und ruhigen objectiven Beiterentmicklung der papitl. Andeutung ftellte fich namentlich der Umftand hinderlich in den Weg, daß auch in diefer Materie Thomisten und Scotisten Parteinamen wurden und die Herleitung der Solennität aus der traditio des Gelobenden oder aus der "constitutio" der Kirche nach dem Bor= gange des Schuloberhauptes von nun an als Barole für bie diefem gehorchenden theolog. Fraction galt. Während Duns Scotus in der angenehmen Lage war, fich bei Formulirung feiner Thefe fofort nach dem Befanntwerden der Bonifag'ichen Entscheidung zum überzeugten und überzeugenden Bertreter aufzuwerfen 1), bemühte die rivalifirende Schule der Thomisten fich, den darin gegen ihren Lehrer enthaltenen Vorwurf mit der Hereinziehung einer Diftinction abzuweisen. Die Zuhülfenahme derfelben follte nach ihrer 216= ficht es ermöglichen, an der Entwicklungsweise des Aquinaten festhalten ju tonnen, ohne fich von dem icharf hervorgehobenen Brincip der papftl. Belehrung entfernen ju muffen. Man ersann die fonderbare, der Bermirrung, welche die Terminologie ichon bot, noch weitern Borichub leiftende Unterfcheibung einer solennitas essentialis et accidentalis und glaubte dann die Deductionen des hl. Thomas als die auch ferner noch richtige, unbestrittene Quellenangabe der erftern

1) in 4 lib. sent. Dist. 88. q. unic.

b. i. derjenigen Solennität betrachten zu burfen, durch welche allein das Gelübde als das einflußreiche firchliche Institut in Wahrheit constituirt wird, weil, wie die Argumentation berfelben Theologen lautete, der Sat Bonifaz' VIII. nur als eine Auslaffung bezüglich der zweiten, der außerwefentlichen Solennität zu gelten hätte. Hienach mare aljo die päpftl. Conftitution zu einem erklärenden Baragraphen des erforderlichen äußerlichen Ceremoniells degradirt oder, mir hätten, wenn wir der Auffassung der Thomistenschule den günstigsten Sinn unterschieben, in ihr höchstens doch nur ein Verzeichniß der Formalien (solennitas legitima) 1), an welche das nach wie vor lediglich durch eine Selbsthingabe des Subjectes zu Stande fommende folenne Gelübde in ähnlicher Beife gebunden mare, mie z. B. in der nachtridentinischen Zeit die aus der Confenserklärung hervorgehende Ehe an die Gegenwart des Bfarrers und zweier Zeugen. Ift aber hiemit in der That der Inhalt der berühmten Decretale erschöpft? würde ihr die Thomiftenschule, um von ber erstern Interpretationsweise, welche unferes Wiffens freilich allein geltend gemacht wird, gang an schweigen, mit der lettern Deutung noch gerecht? Offenbar nein. Gin Blick auf den Wortlaut der päpstil. Beftimmung genügt, um die Ginficht zu gewinnen, daß es fich in ihr um etwas mehr als die Klarftellung folcher Umftände handelt, welche bei der Solennität unbeschadet ihrer Besenheit vorhanden ober nicht vorhanden fein tonnen. Seltfam! die Solennität oder concret gesprochen, das vot. solenne und zwar nur in wie weit daffelbe als trennendes Chehinderniß in Betracht fommt, war der Bunkt, worüber die Erklärung des obersten

1) vgl. Pontius, de matrim. Lugduni 1640. l. 7. c. 7 n. l.

#### Schönen,

Lehrers ermittelt werden follte ; mit denfelben Worten wurde bie Frage vom Bapft felbst in übersichtlicher Rurze aufammengefaßt und seiner aufflärenden Antwort vorangestellt; und nun sollte im nächstfolgenden Sate, ohne daß die geringste Andeutung darüber gemacht worden, das Substantiv solennitas in einer andern Bedeutung gebraucht fein, ale das zugehörige Adjectiv in der unmittelbar voranstehenden Frage hatte? Wäre bieß der Fall, die Entscheidung Bonifaz' VIII. märe von einer vermirrenden Zweideutigfeit nicht freizusprechen, der Bapft hätte fich in einer amtlichen Auslaffung einer nicht zu rechtfertigenden Spielerei mit Borten schuldig gemacht. Dder sollte vielleicht nicht nur Bonifaz VIII. fondern der Fragesteller ebenfalls ichon im Besite ber nachher von den Thomisten erfundenen Diftinction gewefen fein? Gewiß taum. Und felbft wenn auch, wird es ihm bei seiner Frage nicht immer und in dem ange= nommenen Falle nicht noch mehr, wie fonft, gerade um die Erkenntnig der natur, der wefentlichen Gigenschaften des folennen Gelübdes zu thun gewesen fein ? - Wir fragen ferner noch. Rönnte die papftl. Beantwortung der Frage, welches Gelubbe ein folennes fei, als eine zutreffende, bie billigften Anforderungen befriedigende gelten, wenn Bonifaz bie doch auch ihm nach der Voraussezung der Thomisten bekannten conftitutiven Elemente ganz außer Acht gelaffen und ftatt ber münschenswerthen und naheliegenden principiel= len Entscheidung die an diefer Stelle sonderbare, von nie= manden beanstandete Bemertung emphatisch hervorgehoben hätte, daß die accidentellen Umftände bei der Gelübdeablegung auf firchlicher Anordnung beruhten? Darin foll ber entscheidende Brüfftein der Unterscheidung des einfachen und solennen Gelubdes gegeben fein? Mußte man einen

folchen Bescheid nicht geradezu als Muster einer verfehlten Antwort auf eine genau präcifirte Anfrage betrachten, ba er nur folche Zufälligkeiten namhaft macht, in deren gemeinfamen Besitz das einfache und feierliche Gelubde nicht nur fpäter Jahrhunderte lang gemesen, sondern auch ungeachtet ihres Unterschieds zur Zeit der Entscheidung hatte fein tonnen? Und wie würde erft das Urtheil über die Gedanken= folge der Bonifag'ichen Decretale lauten müffen, wenn wir den Bapft der Anschauung jener Theologen gemäß argumentiren lieken : ba die accidentellen d. h. zum Buftandetommen des feierlichen Gelübdes nicht ichlechthin erforderlis chen Umftände auf firchlicher Ginrichtung beruhen, fo erfläre ich, daß nur in zwei Fällen ein folennes Gelübde vorhanden ift? Gabe es eine inhaltslofere, nichtsfagendere Berbindung zweier Gedanken ? Bare nicht ber enge Bufammenhang, das caufale Berhältniß, in welchem der erftere Theil der päpftlichen Antwort zu dem zweiten offenbar steht, mit diefer Supposition geradezu zerstört? Wie fehr wir darum auch das pietätsvolle Bedürfniß der Thomisten, die Lehre ihres Meifters mit der Erklärung Bonifaz' VIII. in Berbindung zu bringen, murbigen, und wie weit wir entfernt find, in dem Streben nach einer verständigen Sppothefe ftets nur eine icholastische Rünftelei zu finden, fo zwingen uns boch, von höhern Motiven nicht zu reden, Form wie Inhalt der papftl. Conftitution, die von der Thomistenschule bei diefem Bermittlungsversuche befolgte Methode zurückzuweisen und uns dies Mal ohne Bedenken für die Anschauung ihrer jüngern Schwester zu erklären. Db mir mit diefer 216weichung von feinen Thefen nicht mehr noch im Geifte des hl. Thomas gehandelt haben als jene, die durch das entgegengesetzte Berfahren einen Beweis treuer Unhänglichkeit 16

Theol. Quartalidrift 1875. II. Seft.

an ihren Lehrer liefern wollten, dies zu entscheiden überlaffen wir dem Urtheil des Lefers.

Sopiel zur Charakterifirung der thomistischen Replik. Sie hat uns keinen Augenblick in der Ueberzeugung wankend gemacht, daß die solennitas in dem weitern Berfolge der furzen Auseinandersesung dieselbe Bedeutung hat, welche Bonifaz VIII. in dem voraufgeschickten Refume dem Adjectiv "solennis" zuerkannt hatte und daß wir in der Erklärung, die Solennität fei eine Einrichtung des firchlichen Rechts, keinen Gemeinplatz sondern den Orientirungsgrundsatz vor uns haben, aus welchem der Bapft die vorgenommene genaue Umgrenzung des vot. solenne als eine logische Folgerung berleitete. Die entscheideuden Gründe, welche diefe Auffaffung vermittelten, und uns gegenüber den Interpretations= versuchen der Thomistenschule Stellung zu nehmen anwiesen, waren bisher einzig und allein ber Wortlaut und ber einer Mißbeutung taum fähige Inhalt und Gedankengang ber Bonifaz'ichen Decretale. Bum Ueberfluffe ift dieje Ertlärungsweife aber auch in der erfreulichen Lage, zu ihren Gunsten ein äußeres Zeugniß, gemissermaßen ein obrigfeitliches Attest ihrer Zuverläffigkeit zu erbringen. Dasselbe gewinnt für unsere Zwecke eine potenzirte, doppelte Bedeu= tung, insofern nicht blos unsere Eregese an ihm ein Behebungsmittel eines etwa noch vorhandenen Zweifels an der eigenen Richtigkeit, sondern auch gleichzeitig und vornehmlich unsere Solennitätsanschauung eine weitere Stüte empfängt.

Bei unfern obigen Erörterungen ber Frage, ob die Gelübdesolennität ein nothwendiges Requisit des Ordensstandes sei, fanden wir, daß es im 16. Jahrhundert einer zweisachen scharfen Auseinandersetzung der kirchlichen Grund= ste durch Gregor XIII. bedurfte, ehe man sich allgemein

und felbft ba nur ungern und gezwungen bazu verftand, die Brofeffen einfacher Gelübde als ebenbürtige Mitglieder anzuerkennen. Es waren die letten Schöklinge bes thomistis fchen Muttergedankens, welche, nachdem fie brei Sahrhun= berte unbeachtet fortgewuchert, mit einem Male wieder auszuwachsen anfiengen, und auf dem Boden des firchlichen Lebens die bis dahin versagte Anerkennung zu erlangen In ihrem turzsichtigen Gifer für die beliebten strebten. Schulformeln giengen auch damals in gleicher Weise wie am Ende des 13. Jahrh. die Epigonen zu weit. Beil die von jedem Candidaten des stat. religiosus geforderte Singabe nach thomistischer Anschauung das folenne Gelübbe naturrechtlich einschloß oder boch als Begleiter mit sich führte, tamen fie mit Folgerichtigkeit dahin, bei jenen Genoffenschaften , welche nach officiell=tirchlicher Ertlärung nur einfache Gelubde ablegten, die befagte traditio zu vermiffen und ihnen ferner dann die Brivilegien und Bürden des Ordensstandes überhaupt abzusprechen. Bereits oben erwähnten wir, mit welcher Gegenanklage man sogar den ersten berichtigenden Erlag Gregor's XIII. ermiderte. Un= tenntniß der ftrittigen Frage, oder in letterm Falle unge= gründete Bevorzugung der einen Genoffenschaft vor der andern waren die mit Geringschätzung der papstl. Entschei= bung entgegengehaltenen Beschwerdepunkte. Unmöglich tonnte länger noch diefer herabmürdigenden Infinuation die Duplik erspart werden, von welcher leider vormals einft die gleich= geartete Nothdiftinction verschont geblieben war. In einer zweiten, eingehendern Constitution wies Gregor XIII. die hartnäckigen Opponenten tadelnd zurecht und machte es ihnen namentlich zum Vorwurf, das feststehende tirchenrechtliche Brincip außer Acht gelaffen zu haben, daß die Solennität 16\*

eine firchliche Einrichtung des positiven Rechtes mare. Mit diefer nicht mikverständlichen Erklärung war vor Allem die Burgel des traditionell fortgepflanzten Frrthums abermals blokaelegt und der gegnerische Standpunkt in der augenblicklich verhandelten Frage als die Schlußfolge aus einem falfchen Oberfate gekennzeichnet. Es war ferner mit ber genauen Begrenzung der beiden Rechtssphären, der göttlichen und firchlichen, auf dem Gebiete des stat. relig. die Bafferscheide angegeben, welche von teiner Seite überschritten werden durfte, und gleichzeitig noch wenn auch teine miffenschaftlich genügende Bestimmung des Solennitätsbegriffs fo boch das hinreichende Material für die Anbahnung einer explicirtern Entwicklung beffelben gegeben. Unfers Grachtens mare es ba an der Zeit gewesen, die Traditionshypothese mit ihrer naturrechtlichen Erzeugung der Solennität in das Gebiet der moraltheologischen Archäologie zu verweisen. Redoch weiter noch. In feiner ftillschweigenden aber barum nicht minder offenbaren Bezugnahme auf das Reftript feines Borgängers Bonifaz' VIII, mit bem feine vorliegende Erklärung bis auf den Wortausdruck zusammentrifft, wurde Gregor XIII. - indirect dürfen wir kaum fagen, weil uns die bewußte Absichtlichkeit zu nahe gelegt ichcint - deffen be= redter Interpret und Bertheidiger. 3hm tonnte beim Gebrauche diefer Ausdrucksweise der Gedanke an die accidentelle Feierlichkeit darum nicht angedichtet werden, weil es fich in zu augenscheinlicher Beife einzig um die Solennität handelte, weaeu beren Abmefenheit den Genoffenschaften cinfacher Ge= lubbe der Charakter einer Ordensgemeinde beftritten wurde und dann auch, weil er bezüglich ber solennitas accidentalis in feinem Falle die Behauptung hätte aufstellen können, daß fie von den Gegnern feiner erften Conftitution nicht auf

firchliche Anordnung zurückgeführt würde. Db aber Gregor XIII. und Bonifaz VIII. fich wie in den gleichen Worten fo auch in demfelben Gedanken begegnen? Db Gregor XIII. - benn fo muß die Frage, um die es fich handelt, formulirt werben - bie versönliche Ueberzeugung gehabt, daß feine berühmten Vorgänger in den gemeinsamen Worten mit ihm diefelbe Lehre vorgetragen? Wir zweifeln nicht. 68 wäre ja doch zum Mindesten unvorsichtig und höchst zweckwidrig, in einem amtlichen Erlaß zur Löfung einer obschwebenden Frage genau diefelben Borte zu verwenden, welche bewußtermaßen früher in einem gleich officiellen Bescheide zum Ausdruck eines andern Gedankens in derfelben Angelegenheit gedient. Auch hätte es Gregor XIII, falls er im Verständniß der Bonifaz'ichen Decretale mit ben Thomiften übereinstimmte, zum Boraus flar fein müffen, baß teine zweite Vortragsweise in gleichem Grade, wie bas anonyme Citat geeignet fei, feine Erklärung wieder zu ver= bunkeln und eine ergiebige Quelle unnüter Bortftreitigkeiten zu werden. Sollte nun aber der Bapft trotdem die Renntnißnahme des mahren Sachverhaltes, welche er durch den Inhalt feiner Constitutionen vermitteln wollte, durch bie gemählte fprachliche Form absichtlich erschwert haben ? 3ft es wohl annehmbar, daß er den unberechtigten Angriffen auf feine erstere Constitution in der zweiten noch nachträg= lich eine unverkennbare Scheinberechtigung und den Gegnern die Mittel gewährt, den Streit felbft unter papftlicher Flagge Diefe Berspective in die Consequenzen jener fortzuseten ? Annahme enthebt uns des Mühe, noch länger bei dem Beweise ihrer Unzuläffigkeit zu verweilen. Gregor XIII. hat nicht, wie wir im Falle der Richtigkeit jener Boraus= fepung fagen müßten, durch feinen zweiten Erlaß feine Lehr=

fähigkeit in ein schiefes Licht gestellt, fondern umgekehrt den hartnäckigen Vertretern der gegnerischen Anschauung neben dem Vorwurf der Oberflächlichkeit gerade in der Verwendung der wohl verstandenen Bonisaz'schen Bemerkung noch einen feinen nicht mißverständlichen Verweis ihrer Unkenntniß der frühern Geschichte der Solennitätsfrage ertheilt.

Unfere bisherige Beleuchtung des Bonifaz'ichen Sates wird - wir fühlen es - ungeachtet unferer Bemühungen behufs einer genauen Fixirung des mit dem Borte "solennitas" verbundenen Begriffes immer noch eine luckenhafte und ungenügende genannt werden können. Indem wir die papftl. Worte als die erste in diefer icharfen Form hervortretende Rundaebung ber firchlichen Anschauung an die Spite unferer Auseinandersetzung ftellten, murde ihnen das centrale Berhältnik zugeeignet, welches sie in der That bei der Erörterung der obschwebenden Frage besiten. Es war der Bunkt angegeben, wo die nach dem 13. Jahrh. erfolgten Erläute= rungen ihre Burgel haben, von dem die Folgezeit bei der Berarbeitung und Durchdringung des überlieferten Lehrftoffes ftets aus =, auf den fie immer wieder zurückgehen Dabei aber war gleichzeitig auch der anmuthige mukte. Bfad der hiftorischen Untersuchung verlassen und der Nachweis bei Seite geset, wie die vorhergehende Lehrentwicklung in der Bemertung Bonifag' VIII. nur den entfprechenden Ausdruck, ihre eigentliche Spipe erreicht. Bir holen somit nur Verfäumtes nach, wenn wir die genauen Beziehungen auffuchen, in denen bie Bonifag'iche Lehre mit den Unschau= ungen früherer Jahrhunderte über denfelben Gegenstand fteht, und somit den vom Papft felbst flar ausgesprochenen Busammenhang nach rückwärts darzustellen unternehmen.

Ob Bonifaz VIII. bei feiner Behauptung, daß die

Solennität eine Einrichtung des firchlichen Rechtes fei, burch den Gebrauch des Wortes "constitutio" auf eine specielle Berordnung eines feiner Vorgänger oder eines Concils etwa in ähnlicher Beife zurückgemiefen, wie wir in der Folge Gregor XIII. auf ihn Bezug uehmen feben, erscheint uns höchft fraglich. Wird auch, wie Suarez 1) zum Erweife einer folchen Anspielung geltend macht, jener Ausdruck in dem spätern Kanzleistil der römischen Curie gewöhnlich zur Bezeichnung eines schriftlichen papftlichen Erlasses an die Gesammtheit ber Gläubigen gebraucht, fo ift boch diese engere Bedeutung ebenjo wenig jemals die ausschliekliche geworden, wie fie die ursprüngliche gemesen. Das Wort bezeichnet im Allgemeinen jede in einer ber beiden großen gesellschaftlichen Ordnungen, der Rirche oder dem Staate, bestehende Einrichtung, Festsetzung, gleichviel ob diefelbe in eine bestimmte Form gebracht oder durch fortgesete Uebung Leben und Geltung gewonnen, und darf hier mit um fo arößerer Berechtigung in diefem weitern Sinne genommen werden, weil Bonifaz VIII. baffelbe nicht, wie in dem von Suarez angenommenen Falle zu geschehen pflegt, durch Beifügung der Anfangsworte irgend eines Erlasses oder des Namens eines feiner Vorgänger, sondern blos durch ben Genitiv "ecclesiae" näher bestimmt hat. Auch scheint es Suarez völlig entgangen zu fein, wie prajudicirlich feine Annahme eines Sinweises auf einen speciellen Rechtsfatz der Borzeit seitens der Bonifaz'schen Decretale der von ihm felbst angestellten Untersuchung nach dem Alter der Solennis tätseinrichtung in den Weg tritt, ja wie bei feiner Borausdieses "punctum valde perplexum"?) nicht febung

<sup>1)</sup> a. a. O. tr. 7 l. 9 c. 21 n. 8.

<sup>2)</sup> Suarez a. a. O. l. 2 c. 14 n. 26: . Considerata varietate

entwirrt, sondern geradezu zerhauen und bei Seite geworfen wird.

Indem wir von der Ansicht ausgehen, daß Bonifaz VIII. mit Rücksicht auf die in der Theologie feiner Zeit umlaufende Aufchauung von dem naturrechtlichen Urfprung ber Solennität aus der traditio mit seinen Worten nur die firchliche Gefetgebung gang im Allgemeinen bezeichnet habe, ähnlich wie er in den aleichfolgenden Zeilen deffelben Schreibens die Einheit und Unauflöslichkeit der Ghe auf das positiv-aöttliche Gefetz gurudführt, find wir gleichwohl weit entfernt, ihm die Kenntniß der einzelnen einschlägigen Paragraphen oder auch beim Entwurf feines Bescheides die Erinnerung fpeciell an das von Suarez 1) hervorgehobene Decret des 3. Late= ranums unter Innocenz II. abzusprechen. Letteres namentlich bildet in der Entwicklungsgeschichte unfers Gegenstandes ein zu bedeutendes Moment, als daß Jemand, welcher fich mit diefem beschäftigt, jenes ignoriren burfte, und wie wir barum die gänzliche Außerachtlaffung jenes Concilbeschluffes bei bem hl. Thomas höchft sonderbar finden, so würden wir bemfelben auch den ihm nach Zeit und Wichtigkeit gebührenden Vorrang vor der Entscheidung Bonifaz' VIII. quertannt haben, wenn nicht letztere in ber Geschichte ber porermähnten Streitigkeiten eine gesteigerte, universalere Bebeutung erlangt hätte.

Das allseitig richtige Verständniß ber fraglichen fynobalen Bestimmung wird unsers Erachtens mehr noch durch eine klare Erfaffung der vom Concil Kwählten Sazverbindung bedingt, wie durch die genaue Kenntniß der beiden

1) a. a. O. l. 9 c. 21 n. 8.

antiquorum canonum et sanctorum Patrum de hac materia loquentium vix potest aliquid certum in illa definiri«.

Ausbrücke "statuere" et "censere", deren Begriffe mit diplomatischer Sorgfalt zu fixiren sich Suarez 1) abmüht. Offenbar haben wir hier ein neues und in diefer Form und namentlich in diefer Ausdehnung zuvor nicht gefanntes allgemeines firchliches Decret vor uns, wodurch den Ordensleuten beiderlei Geschlechts ebenso wie den in den höhern Beihen stehenden Clerikern die Ghe untersagt und die etwa bennoch versuchte nicht für unerlaubt sondern für null und nichtig erklärt wird. Geht auch, was immerhin zu bedauern, ber Canon über die nähere Beranlaffung und ben Zweck diefer hochmichtigen Verfügung rafchen Schrittes in dem Gemeinplatz hinweg "ut lex continentiae et Deo placens munditia in ecclesiasticis personis et sacris ordinibus dilatetur", fo läßt uns boch ber Bericht der Gefchichte von ber im 11. und 12. Jahrh. tief gefunkenen Sittlichkeit des Clerus wohl ahnen, wo mir beide zu fuchen. Nicht so ganz rathlos gelassen und auf anderweitige Aufklärung angemiesen werben mir feitens bes Concils in der weitern Frage nach dem tiefern Grunde feiner icharfen Magregel. 3m Begentheil enthält die Erklärung, daß der eventuell angeftrebten Bereinigung einer Ordens= mit einer andern Berson barum ber Charafter einer Ghe nicht zuerfannt werben tonne, weil eine folche ber "rogula ecclosiastica" entgegen gefchloffen würde, trot ihrer Rurze eine Ausbeute fruchtbarer Gedanten, deren nähere Bernatfichtigung wohl hätte geeignet fein muffen, längft bereits auf einzelne traditionell fortge= pflanzte Anschauungen reformatorisch einzuwirken. Bunächft glauben wir barauf aufmertfam machen zu müffen, bag die Ungültigkeit des befagten Copulationsversuches nicht auf

1) a. a. O. n. 9 u. 10.

den Ginfluk des voraufgegangenen Gelübdeactes der Reli= giofen zurückgeführt, fondern, wie gefagt, burch den Widerfpruch eines folchen Attentates mit der "regula ecclesiastica" begründet wird. Es war damit schon vor der Mitte des 12. Jahrh. von der höchften firchlichen Behörde das Princip aufgestellt, welches die Löfung der bis in unfere Tage hinein controvertirten Frage in ermünschter Weise enthielt und nebenbei auch über einzelne anliegende Fragen ein Licht von weitreichender, reinigender Leuchtfraft verbreitete. Stempelte auch das abgelegte Reufchheitsgelübde den spätern Versuch der Che ftets zu einem unerlaubten Treubruch des freiwillig übernommenen Berfprechens, fo wohnte ihm boch nie in gleicher Weise die Fähigkeit inne. eine reelle Beeinträchtigung und Verfürzung des Vereheli= chungs r echtes herbeizuführen. Bu diefem Behufe bedurfte es eines andern wirfungsvollern Agens, und es ift gerade ber völlige, bewußte Ausschluß des subjectiven Factors beim Ruftandekommen der Gelubdefolennität, den mir ichon auf bem 2. Lateranum als vollzogen constatiren möchten und ben mir als die uralte Boraussehung gegen unfer Ermarten hier bereits wie bei allen spätern kirchenamtlichen Entscheibungen in unferer Frage antreffen 1). - Böchft bemertens-

1) Um so unbegreiflicher und burchaus mißlungen erscheint uns hiernach ber Bersuch des Jesuiten Schneemann (die Irrthümer über die Ehe. Stimmen aus M.= Laach No. 3. Herber 1866, S. 105 und 1063), gerade unter Bezugnahme auf den vorliegenden Canon den Grund der Ungültigkeit nicht nur der Religiossen= sondern selbst ber Weltpriesseren in vorausgegangenes Reuschheitsgelübbe verlegen zu wollen. Ob die in den höhern Weihen stande der Birginität haben, d. h. ob bei der Orbination überhaupt ein Gelübbe in dem engern theologischen Sinne vorhanden ist, ist eine Frage, deren Erörte= werth, ja geradezu bedeutungsvoll erscheint uns sodann die Wahl des Wortes "regula". Wir stehen keinen Augenblick an, dasselbe als orientirenden Wegweiser in der verwickelten Frage nach dem Alter und den ersten Ansängen der Gelübdesolennität zu bezeichnen. Allerdings wird unserm weiten For= schungsgange die Route nicht in gleich bestimmter zwerlässi= ger Weise vorgezeichnet, wie wir sie auf den früher berührten Etappen angewiesen bekamen. Allein auch schon die bloße Vermittlung der Gewißheit, daß unseres Weges Ziel nicht im 2ten Lateranum zu suchen, daß überhaupt die ersten Quellen der Solennität jenseits des 12. Jahrh. liegen, erscheint uns als dankenswerthe Dienstleistung unseres Concilparagraphen um so mehr, als der Mangel einer genauern

rung über die Grenze unferer augenblicklichen Aufgabe hingusliegt. welche aber unfers Ermeffens mit weit größerem Rechte verneint als bejaht wird. Uber felbft wenn auch ber Colibat bes Clerus auf einem ftillschweigenden ober, wie fonft beigefügt wird (veral. Schneemann a. a. D. S. 103) thatfächlich abgelegten Gelübbe bafirte, fo würde ein folches immerhin nur ein einfaches Chehindernig mitfubren und am allerwenigsten könnte felbst in diefem gall zur Annahme und Begründung einer biefem Gelübbe inbärirenden verungültigenden Rraft auf bie Bestimmung bes zweiten Lateranums recurrirt werben. Abr zufolge würde auch dann die Ungültigkeit der in Zukunft eingegangenen Briefterehe nicht auf einem unmittelbar wirtfamen Caufaleinfluß bes abgelegten Gelubbes beruhen, und an ben Bollzug bes Gelubbeactes gefnühft fein, fonbern bem flaren Bortlaut nach murbe fie immer noch burch bas firchliche Gefetz ftatuirt werden und bas Gelubbe influirte höchstens nur mittelbar und infofern auf fie, als es ben nächsten Anlag zu diefem kirchlichen Gefetz gebildet hat. Schneemann fcheint, von feiner Boreingenommenheit für jene Unficht abgesehen, namentlich baburch in bie Irre gegangen zu fein, bag er ben ein bloges Abjectiv vertretenden Attributivfat squi sanctum transgredientes propositum uxores sibi copulare praesumserint« als Grundangabe aufgefaßt hat, während bieje erft in der folgenden mit ber Begründungspartifel »namque« eingeleiteten Beriode gegeben wirb.

251

Digitized by Google

Angabe nur die Folge und bas Mertmal der von ba an nach rückwärts mehr noch als zuvor verschlungenen Wege ist. In ihrem Unterschiede von der, wie wir gesehen, in den folgenden Jahrhunderten zur Begründung der Solennität immer wiederkehrenden Berufung auf die "constitutio eczeigt die auf dem Lateranconcil zu demfelben clesiae" Zwecke gewählte Anführung der "regula ecclesiastica" unfers Grachtens das vormalige Dafein einer Phafe der Unfertigkeit an. Das Wort "regula" bezeichnet ja einen durch die wiederholte Uebung, auf dem Wege der Erfahrung und der Gewohnheit als probat erfundenen und darum für spätere gleiche Rälle zur Richtschnur des Bandelns geworbenen Sat, der, wenn auch häufig befolgt, eine verpflichtende Nothwendigkeit für feine Befolgung nicht beansprucht. An bem Augenblicke, mo eine folche Norm, gleichviel von welcher Seite, feft, gleichsam unbeweglich gemacht wird, verliert biefelbe ihren bis dahin beseffenen Charafter, die vorhin ber freien Annahme und Verwendung überlaffene Regel hat aufgehört und ift zum zwingenden Gefetz geworden. 11nd gerade diefe Hinüberleitung der Solennität aus ihrem früheren Zuftande der bloßen Gepflogenheit, einer hier und dort befolgten, anderswo aber vielleicht eben fo oft unbeachtet gebliebenen Verhaltungsmaßregel in die bestimmten Grenzen eines allgemein verbindlichen Rirchengesetes ("constitutio ecclesiae") erweist fich uns als das verdienstvolle Wert unferes Concildecretes. Bie die Textesworte diese Anschauung aller Unfechtung entheben, fo wird die Richtigkeit derfelben auch burch bie Betrachtung ber geschichtlichen Entwicklung unfers Gegenstandes außer Zweifel gestellt. Allerdinas tommt Suarez 1) in feinem dankenswerthen Bersuch, die

1) a. a. D.

porlateranische Anschauungsweise über die Solennität in's rechte Berhältnift zu dem Beschluß des Concils zu fegen. über ein unstätes Schwanken nicht hinaus. Das aber fteht auch ihm immer über alle Zweifel erhaben, unantaftbar fest, daß das Concilsjahr 1139 der Zeitpunkt sei, von mo an die Solennität als ein an gemiffe Bedingungen gefnüpftes Rechtsinstitut über die Gesammtfirche verbreitet worden und nur bezüglich des andern, erften Theils unferer obigen Be= hauptung, ob diefelbe zuvor nur sporadisch, in einzelnen Gegenden und bei einzelnen Ordenspersonen vorgekommen fei, bedauert er, zur münschenswerthen Klarheit nicht ae= langen zu können. Bie gegründet feine mehrmals wieder= holte Rlage über die Dunkelheit der Frage nach dem erften Entstehen der Solennität ift, vermögen am beften die zu würdigen, welche fich eingehender mit deren göfung beschäftigt haben. Suarez gibt unfers Grachtens bei diefer Erörterung manche burchaus treffende Austunft und bas mangelhafte Ergebniß feines Bersuches, deffen bloße Anstellung ihn portheilhaft vor den meisten andern Theologen auszeichnet, ift eben nur die Folge feiner unerflärlichen Unentschiedenheit, die verschiedenartig gestaltete Praxis, welche er von der Geschichte flar bezeugt fand, auf ihren wahren Urgrund zurückzuführen. Wenn mir felbft versuchen, burch unfere folgenden Bemerkungen zur Löfung der aufgeworfenen hiftori= schen Frage etwas beizutragen, fo tommen wir uns nach gerade wie Solche vor, welche im Hochgebirge wandern. Bir ersteigen einen Gipfel, welcher uns der lette ju fein fchien, und erst nachdem wir ihn erklommen, thurmte fich ein neuer, höher noch als der vorige vor unfern Augen auf. Aber felbft wenn wir auch beffen Spitze wieder erreicht, foll uns boch das romantische Gelüften fremd bleiben,

## Soonen,

die von uns gewonnene Aussicht als die klarfte und die am weitesten reichende zu preisen und Jedermann, welcher uns eine noch vollere, allseitig genügende Klarheit des Blickes zu verschaffen vermöchte, würde uns für seine Anweisungen sehr empfänglich finden.

Daß der Grund der ftets auffallenden Erscheinung, welche feit dem 12. Jahrh. Solennität genannt wurde, wie nach dem 2ten Lateranum, fo auch in der vorlateranischen Beit, wo immer sie uns entgegentreten mag, nicht in den individuellen Leiftungen des Gelobenden zu fuchen fei, fon= bern in Mächten, die über das Individuum binausgehen, das untersteht keinem Zweifel, Dant den geläuterten Anschauungen, welche wir oben über die Wirkungen des Gelubdes, über die Macht der ihm meift verbundenen Selbft= hingabe, sowie über die Befugniß und die Stellung des Einzelnen zu seinen ihm angeborenen Rechten entwickelt. Es ift somit auch die Ansicht schon von vornherein als eine irrige abzuweisen, die, gleichviel für welche Zeit, jenen bebeutenden Einflug auf die Ehe allen Reuschheitsgelübden unterschiedslos als eine ihnen eigene Wirkung zuzusprechen und die angeblich von einzelnen Bätern und Concilien ichon frühzeitig behauptete Ungültigkeit der später geschloffenen Verbindung einzig und allein aus der voraufgegangenen Desponsation des Gelobenden mit Chriftus herzuleiten versuchen wollte. Uns speciell erscheint nicht blos ein der= artiger Interpretationsversuch, sondern überhaupt auch die von manchen Theologen mit sonderbarem Gifer festgehaltene Annahme, daß der Eintritt der Solennität in die Geschichte bereits in den ersten Jahrhunderten der Rirche erfolgt fei, ungegründet. Wie fo häufig, ift auch in diefem Falle der eine Frrthum als der Bater des andern zu betrachten. Es

ift freilich nicht zu leugnen ; ichon in den ersten Anfängen einer freiern, durch die heidnische Staatsgesetzgebung nicht mehr gehemmten Entwicklung der christlichen Anschauungen treten uns aus dem Munde zeitgenöffifcher Schriftfteller und in den Berichten firchlicher Versammlungen Aussagen beziehungsmeise Berordnungen entgegen, welche oberflächlich besehen, mohl fähig fein könnten, irreführend auf die Bildung unfers Urtheils über das Alter der Gelübdesolennität einzuwirken. Wir rechnen dahin erftens jene Stellen, in denen die nach Ablegung eines Reuschheitsgelubdes von dem Gott verlobten Cölibatär eingegangene geschlechtliche Berbindung nicht Che, sondern Ehebruch genannt wird 1). Diefe einfache Bezeichnung murde als eine, wenn auch erft nach geschehener That ausgesprochene Nichtigkeitserklärung gewiß taum beanstandet werden, wir murden ihr zufolge das befagte Verhältnift offenbar nicht blos für unerlaubt. fondern auch für rechtswidrig und ungültig halten müffen, wofern nur jenes Wort als der diplomatifch genaue, juridisch richtige Ausdruck deffelben angesehen werden könnte und nicht pielmehr blos eine oft gebrauchte Metapher mare, deren Bermendbarkeit in der Achnlichkeit eines Gelubdebruches mit der Berletzung der ehelichen Treue begründet ift. Darüber herricht tein Zweifel : die 3dee einer muftischen Gbe mit Chriftus, welche man dem Gefammtverhältniß des durch ein Reuschheitsgelübde Berpflichteten zu Gott zu Grunde gelegt hat und aus der naturgemäß das Bild des Ehebruches herauswächft, wird Jeder mit uns eine glückliche und zu-

<sup>1)</sup> vergl. Cyprian. ep. 4 n. 4 (Cypriani opera rec. Hartel. Vindob. 1868. p. 476, auch in c. 5 C. 27 q. 1) ferner Conc. Carth. IV c. 104 (c. 1 C. 27 q. 1) Innoc. I. ep. ad Victric. c. 12 (c. 10 C. 27 q. 1) Gregor M. epist. ad Januar. (c. 28 C. 27 q. 1).

## Schönen,

treffende nennen; ber geiftreiche Gedante wurde barum auch allfeitig adoptirt und stets festgehalten 1); niemals aber wird er felbft ober die ihn zum Ausdruck bringende Bezeichnung als Quelle angesehen werden können, aus ber man bie Grundfäte zur Qualification der Gelübdeverpflichtung oder der Untreue gegen diefelbe entnimmt. Bir find nicht bie erften, die gegen eine derartige migbräuchliche Bermendung diefer tropischen Redeweise Verwahrung einlegen. In flarer Erkenntnift der Gefahr, welche die anziehende Barallele gerade in ihrem letten Ausläufer für die richtige Beurtheilung ber ehelichen Berbindung eines durch ein Reuschheits= gelubde Berpflichteten mit fich führte, nahm ichon zur Zeit ihrer ersten Aufnahme feitens einzelner firchlicher Schrift= fteller der h. Auguftinus teinen Anftand, auf das Migliche beim Gebrauch des Wortes "Chebruch" in diefem Bufammenhange hinzuweisen 2). Wäre es auf ihn angekommen, er hätte zur Verhütung der nicht grundlos befürchteten Unflarheit den fürzeften Weg eingeschlagen und das verwirrende Bild ganz aus der kirchlichen Sprache entfernt. Die auch feinerfeits gemurdigten Borzüge jener Ausdrucksweife ichienen ihm wohl aufgewogen zu werden durch die "absurden" Confequenzen, zu denen dieselbe die nächste Beranlassung bot und nicht ganz mit Unrecht hebt er als Grund seiner Opposition gegen deren Beibehaltung den Umstand hervor,

<sup>1)</sup> Am weitesten finden wir diese Parallele zwischen Gelübbe und Ehe ausgesponnen von Uhrig, System des Gherechts. Dilingen 1854. S. 331.

<sup>2)</sup> lib. de bono viduit. c. 8: Qui dicunt talium nuptias non esse nuptias, sed potius adulteria, non mihi videntur satis acute et diligenter considerare, quid dicant. Fallit eos quippe similitudo veritatis etc. etc. brgl. c. 41 C. 27 q. 1.

daß, wenn das befagte Berhältniß Ehebruch genannt und als folcher behandelt würde, folgerichtig auch Christus felbst, — man entschuldige den Ausdruck — als Ehebrecher erklärt werde in dem Falle, wo der eine Ehetheil mit Zu= stümmung des andern das lobenswerthe Gelübde unver= brüchlicher Keuschheit ablege. Bie der große Bischof offenbar noch nichts von einer kirchenrechtlichen Bevorzugung des einen Gelübdes vor dem andern weiß, so finden wir denn auch den bekämpften Tropus felbst bei den Vertretern des= selben nicht blos von dem Treubruche des einen oder andern oder einzelner weniger, sondern, was Niemand bestreiten wird, aller Reuschheitsgelübde unterschiedslos im Gebrauche<sup>1</sup>) und dies hat wieder seinen tiefern Grund darin, daß, da die Ehe nach christlicher Anschauung eine gegenseitige Hingabe

Theol. Quartalichrift. 1875. II. Seft.

<sup>1)</sup> Bei Betrachtung des oben angezogenen Briefes Cyprian's leuchtet fofort ein, daß ber bijcofliche Berfaffer beffelben auch nicht bie minbefte Ahnung von einem burch besondere Rechte vor anderen ausgezeichneten Reufcheitsgelubbe batte ; wir halten barum auch ben von Sugrez (a. a. D. l. 9 c. 4 n. 15 u. 16) und einigen andern Theologen unternommenen Nachweis, daß in jenem Schreiben von einem vot. solenne bie Rebe fei, für einen verungludten, ba fich in ber Antwort des großen Carthagers das Wort votum überhaubt nicht findet und bie fraglichen Jungfrauen im allgemeinen als folche bezeichnet werben, »quae statum suum continenter et firmiter tenere decreverint« (a. a. D. pg. 473) »quae se ex fide Christo decaverunt« (pg. 474) »quae se semel castraverunt propter regnum coelorum« (pg. 477) und endlich blos »virgines sibi (b. i. Christo) dicatae et sanctitati suae destinatae« (pg. 475) genannt werben, fo brauchte biefen Worten von unferer Seite wohl taum berfelbe Awang wie in jenem Berfuche, angethan zu werben, um vielleicht noch mit befferem Erfolge überhaupt teine Spur eines Gelubbes im gangen Briefe zu entbeden. Db wir ben Inhalt ber oben gleichzeitig angeführten Stellen auf bas folenne Gelübbe ausschließlich ju beziehen haben, wird gleich unten näher erörtert werben, wo wir von ben auf bie Gelübdeübertretung in früherer Beit geseten Strafen handeln.

der ganzen Persönlichkeit von beiden Ehetheilen erheischt, diese eigentlich ebensowenig da geleistet werden kann, wo ihr eine bereits früher eingegangene heilige Verpflichtung eines der beiden Theile gegen Gott entgegensteht, wie dort, wo der eine oder andere oder gar beide schon durch das impedimentum ligaminis gebunden sind. Müssen wir vielleicht auch einräumen, daß Angustinus in seiner Krittk jenes Wortes zu weit gegangen, da es sich ja blos um den Abweis einer ungegründeten Folgerung handelte, so wird doch durch dieses Zuviel das eigentliche Hauptergebniß derselben nicht abgeschwächt und immer wird es sonderbar erscheinen, daß selbst noch in der neuern Literatur das er= örterte Mißverständniß als Argument des hohen Alters der Gelübdesolennität sigurirt <sup>1</sup>).

Nicht beffer fteht es mit dem zweiten Grunde, auf welchen hin man den Bestand der Gelübdesolennität bis in die früheste Zeit zurückzudatiren versucht. Mitunter hat man nämlich die Berschiedenheit der in den ersten Jahrhunderten der Kirche auf die Gelübdeübertretung gesetzten Strafen als ein die einzelnen Gelübde zuverlässig unterscheidendes Merkmal erachtet und demzusolge dann überall dort ein solennes Keuschheitsgelübde annehmen zu müssen vermeint, wo man den Bruch desselben mit dem Anathem bedroht oder geahndet fand, während eine geringere temporäre Strafe als beutlicher Hinweis auf ein blos einfaches gelten sollt <sup>2</sup>). Wir erlauben uns hierauf zunächst im Allgemeinen zu bemerken, daß, mit wie großem Rechte auch sonst

1) Vergl. Moy, das Eherecht der Christen, Regensburg 1833. S. 67 u. 68; Schulte, Handbuch des tath. Cherechts. Gießen 1855. S. 214 u. 215.

2) Brgl. Moy a. a. D. jerner S. 332 ff.; Schulte a. a. D.

Strafmaß als Gradmeffer der Schwere des begangenen Vergehens und mitunter felbst als das Meldezeichen ber besondern Art deffelben angesehen werden tann, ein folcher Schluß in vorliegendem Falle bei der eigenthümlich gestalteten Bufpraxis der ersten Jahrhunderte höchst gewagt und ftets unsicher erscheinen muß. - Sodann - fo lautet unfere weitere Antwort - dürfte die behauptete Thatsache einer Berschiedenheit der Bußftrafen für die Gelübdeüber= tretung, welche die eigentliche Grundlage der ganzen Argu= mentation bildet, wohl nicht fo außer Zweifel gestellt fein, wie jene Behauptung leichthin glauben machen will und Diefelbe es fein mußte, wenn wir fie als Eintheilungsarund anerkennen follten. Mit der Meuferung diefes Bedenkens betreten wir erst das Gebiet der eigentlichen Frage. Nicht die Anerkennung ber Thatsache - wohlgemerkt - wird unfrerfeits beanftandet, daß bie Beftrafung des Gelubde= brüchigen seitens der Kirche in den ersten Jahrhunderten an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Reiten eine ver= fchiedene gewesen; für den mit der Geschichte der firchlichen Bufdisciplin Vertrauten unterliegt dies feinem Zweifel. Ebensowenig zweifelhaft tann es aber auch felbst den oben citirten Autoren fein, daß diefer allfeitig auertannte Sachverhalt meder den fraglichen Gelübdeunterschied bedingt, noch auch ein hinreichender Unhaltspunkt fein tann, um von ihm aus auf das Dafein der bewußten Diftinction zu schließen. Was allein hier in Frage steht und bei der Entscheidung über Annahme oder Zurückweisung jener Shpothese in der That ein nicht zu unterschätzendes Mertmal bildet, das ift, ob uns in der Geschichte irgend einer Rirche des Alterthums und zwar in einer und derfelben Entwicklungsphafe ihrer 17 \*

Bußdisciplin zuverlässige Anzeichen eines zweifachen Strafverfahrens gegen den Gelübdebruch entgegentreten.

Rach den Stellen, welche zu Gunften einer bejahenden Antwort angezogen zu werden pflegen 1) - zur Ermittelung bes Thatbestandes glauben mir uns auf die Brüfung diefer beschränken zu dürfen - tritt uns der Zeit nach zuerst die Beftimmung eines spanischen Concils entgegen, welches nach allgemeiner Annahme um das Jahr 305 zu Elvira gehalten Wir finden dort als Bußsatung für die Ueberwurde. tretung eines Reuschheitsgelübdes die felbft noch beim Lebens= ende der wortbrüchigen Berson aufrecht zu haltende Bermeigerung der communio angesetst 2). Wie unerhört uns auch eine berartige Strafe für bie Berletung eines gewöhnlichen Gott abgelegten Berfprechens immer erscheinen mag, gleichviel ob wir unter dem elviranischen Worte "communio" mit den Ginen die firchliche Gemeinschaft im Allgemeinen oder mit Andern blos die eucharistische Communion verstehen wollen 3), so werden wir dadurch, daß mehrere Canones diefes Concils diefelbe Buße für andere verhältnigmäffig gaus geringe Vergeben aufweisen, veranlakt, den Grund des Uebermaßes diefes Berfahrens nicht, wie man versucht fein fönnte, in dem Charakter des gebrochenen Gelübdes, fon= bern allein in dem ftrengen rigoriftischen Geift der fpaniichen Rirche um diefe Zeit zu suchen. Daß bie Bäter ber

1) vgl. Moy a. a. D., Schulte a. a. D.

2) Virgines, qua se Deo dedicaverunt, si pactum perdiderint virginitatis atque eidem libidini servierint, non intelligentes, quid amiserint, placuit nec in fine eis dandam esse communionem. Conc. Elib. c. 13 vgl. c. 25 C. 27 q. 1.

3) vrgl. Tüb. Quart.fchrift 1872. S. 454 fig. und Frank, Buß= disciplin d. R. Mainz 1867. S. 740 fig.

Spnobe von Elvira gleichwohl nicht an eine Ungültigkeitserflärung des eingegangenen ehelichen 1) Berhältniffes gebacht haben, erhellt ichon bRaus, daß von ihnen als Bedingung der tünftigen Reconciliation des Betreffenden neben einer reuigen Gefinnung über das Geschehene nur die Enthaltung von der Ausübung der ehelichen Rechte, nicht aber bie Löfung bes gefnüpften Bandes gefordert mird 2). Bon einer zweifachen Reihe von Strafbestimmungen aber, welche auf eine Berschiedenheit der verletten Gelübde berechnet gemefen, weifen die Spnodalacten von Elvira vollends auch nicht die allergeringste Spur auf und offenbar ift es auch nicht die Erläuterung des elvirensischen Canons für sich allein. fondern vielmehr der für den fpätern Forscher nabeliegende Bergleich deffelben mit einem Decrete des Concils von Anchra, welcher zu ber anachronistischen Berlegung ber Gelübdefolennität in den Anfang des 4. Jahrh. den erften und Hauptanlaß gegeben hat. Die draconische Strenge gegen ben Gelubdebruch auf der einen und die große Milbe, mit welcher bie Bäter der andern in daffelbe Jahrzehent hineinfallenden kirchlichen Versammlung eben diefes Vergehen nur jener Buße unterwarfen, welche in der alten Kirche auf bie Abschließung einer zweiten Che nach dem Ableben des erften Gatten gesetzt mar 2), diese Berschiedenheit in dem

1) Bon einer Ehe ist zudem ja nicht die Rebe, sondern nur von einem Falle der gottgeweihten Frauen in Fleischesssunden.

2) Quod si sibimet persuaserint quod infirmitate corporis lapsae fuerint, et (toto) tempore vitae suae poenitentiam egerint, et a coitu se abstinuerint, placuit eos in fine communionem accipere debere«. l. c. vgl. c. 25 C. 27 q. 1.

3) Quotquot virginitatem pollicitam praevaricatae sunt professione contemta, inter bigamos id est qui ad secundas nuptias transierunt, haberi debebunt. Conc. Ancyr. (a. 814) vergl. c. 24 C. 27 q. 1.

Berfahren der kirchlichen Strafgewalt glaubte man nicht anders als durch Annahme eines Unterschieds in den beftraften Bergehen erklären und rechtfertigen zu können. Unbekümmert um das Urtheil der geschichtlichen Forschung und ohne in den angezogenen Beweisurfunden den geringften positiven Anhaltspunkt zu finden, rückte man auf einfache Bahrscheinlichkeitsgründe hin die in spätern Sahrhunderten im tirchlichen Leben und Wiffen vortommende Gelubde= folennität in das chriftliche Alterthum hinauf, übersah dabei aber, daß jene von einander abmeichende Behandlung ber Gelübdebrüchigen auf beiden Synoden als Ausfluß der in ber spanischen und morgenländischen Rirche um diefe Reit herrichenden Bufdisciplin im Allgemeinen ihre einzige und volle Erklärung finde. -- Nicht wirksamer ist die Berufung auf die Satzungen anderer Concilien und die Strafbestimmungen einzelner Bäpfte. Um gleich hier dem Urtheile bes Lefers das noch übrige Material zu unterbreiten, welches zu Sunften jener Supothese der Bufpraxis der fpanischen Rirche entnommen wird, stellen wir allen weitern vorgeblichen Belegen einen Canon des ersten Concils von Toledo vom Jahre 400 voran 1). Wenn auch nicht derfelben Särte, welche das 4. Jahrhundert bei feinem Anbruche in Spanien vorgefunden hatte, leiht diefer boch beim Ausbruche deffelben

1) Die Berückfichtigung anderer Concilien von Toledo, aus denen einzelne Canones als Bausteine an dem Solennitätsgebäude hin und wieder verwandt worden sind, können wir füglich ganz unterlassen, weil das nach Gratian (c. 7 C. 27 q. 1) angeführte c. 8 des 4ten Toletanums (vgl. Suarez a. a. D. l. 9 c. 4 n. 17 sq.) sich unter den Sätzen jener Synode nicht findet und die andere mitunter (vgl. Schulte a. a. D. S. 216 Anm. 7) angezogene Bestimmung des 3ten Concils von Toledo (c. 38 C. 27 q. 1) zu der vorliegenden Frage in keiner oder boch nur sehr entsternten Beziehung steht.

noch ben Grundfäten einer rigorofen Strenge in der Beftimmung crneuten Ausbruck, daß die gottgeweihte Berson welche über ihr früheres Gelübde hinmeg zur Ghe ichreitet. nicht eher zur Buße und somit zur facramentalen Abfolution zugelaffen werden foll, bis der "Ehrgatte" (maritus) entweder gestorben oder fie bei deffen Lebzeiten von jeder Geschlechtsgemeinschaft mit ihm sich fern zu halten angefangen 1). Wie hoch aber auch immer die Bischöfe diefer wie der vorermähnten Synode von Elvira ihre Anforderungen an den Bufaeift der Gläubigen ftellen zu muffen glaubten, um den befagten Treubruch zu verhüten, bis zu einer Un= gültigkeitserklärung ber erftrebten Berbindung zu geben faben fie fich bei dem innigen und regen Glaubensleben jener Zeiten noch nicht genöthigt. Derfelbe Zwect war erreicht und die Gläubigen bei ihrem Gifer in der treuen hingebung an bie Satzungen der Rirche dadurch hinlänglich vor der Biederholung jenes Bergehens gewarnt und zurückgeschreckt, daß felbft die Bahl des legitimen Mittels der Che dem Gelübdeübertreter nicht zur Befriedigung feiner Leidenschaft verhalf, mofern er noch in der Gnadengemeinschaft der Rirche perbleiben wollte. Selbstverständlich mürden wir auch ftatt des Bortes "maritus", welches die Berbindung als eine gesetsliche, rechtmäßige, wirkliche Ebe anzeigt, andere zu= treffendere Bezeichnungen in jenem Canon erwarten, wenn die Folgerung jener Hypothese mit der Wahrheit zusammen=

1) »Devotam peccantem non recipiendam in ecclesia censemus nisi peccare desierit et si desinens poenitentiam egerit aptam annis decem, recipiat communionem... quae autem maritum acceperit non admittatur ad poenitentiam, nisi aut adhuc ipse vivente marito caste vivere coeperit, aut postquam ipse decesserit«. Concil. Tol. I. c. 16 vgl. c. 27 C. 27 q. 1. trafe, daß das angesette Strafmaß ein Hinweis auf die schon damals in das Rechtsleben der Rirche eingeführte Gelübbefolennität mare. - In bem geschichtlichen Entwicklungsproceffe der öffentlichen Bufitrafen finden mir je länger befto mehr diefem Buntte der Disciplin von den Einzelfirchen aller gänder eine ungemein große Aufmerkfamkeit zugewandt. Dabei ersehen wir gleichzeitig, daß die ermähn= ten Grundfäte und Ideen im Berlaufe und bis gegen Ende des 4ten Jahrhunderts sich nicht blos in Spanien immer mehr befestigten und an Boden gewannen, fondern daß sie auch in den übrigen Rirchen um diefe Zeit zu allgemein angenommenen und unbeftrittenen Normen geworden maren. Wie bereits zwei Jahre vor dem ersten Toletanum die 4te Synode von Carthago jene, welche mit Berachtung des früher abgelegten Gelübdes zur Ehe ("ad nuptias saeculares" oder "secundas") fcritten, von der "communio Christianorum" d. h. wohl nicht, blos von dem Zutritt zum hl. Abendmahle fondern überhaupt von der firchlichen Gemeinschaft ausschloß 1), so wurde in der römischen Rirche diesen Sündern durch Innocenz I. einige Jahre fpater felbft die Bulaffung zur öffentlichen Bugleistung und zur tirchlichen Reconciliation versagt, wenn nicht zuvor das gegebene Aerger= niß vollftändig beseitigt worden 2). Bon dem so allmälig

1) ... »a Christianorum communione sequestrentur, neque convivio cum Christianis communicent«. Conc. Carthagin. IV. vgl. c. 1. C. 27 q. 1.

2) »Quae Christo' spiritualiter nubunt et a sacerdote velamur, si publice postea nupserint non eas admittendas esse ad poenitentiam agendam, nisi hi, quibus de iunxerant, a mundo recesserint«. Innoc. I. ep. 2 ad Victric. c. 12 vgl. c. 10 C. 27 q. 1. Ueber ben Sinn biefer Berweigerung bes Zutrittes zur Buße vgl. bie Dict. Grat. zu c. 43 C. 27 q. 1. Der von Innocenz I.



überall nachdrücklichst eingeschärften Berbot bis zur Ungültigkeitserklärung der Ehe war aber offenbar nur ein Schritt und gleich als ob die von uns bekämpfte Hypothese bereits im Anfange des 5ten Jahrhunderts bemüht gewesen, jenen

in demfelben Briefe gleich nachher hervorgehobenen Unterscheidung zwischen jenen Bersonen, welche ben Schleier empfangen und ben andern, welche biefes auszeichnenbe Sabit nicht befigen (>quae necdum sacro velamine tectae . . . si forte nupserint, his agenda aliquando tempore poenitentia est« a. a. D. c. 18 vgl. c. 9 C. 27 q. 1) liegt burchaus nicht, wie mitunter behauptet wird (val. Sculte, Banbbuch bes tath Eherechts, Giegen 1855. S. 215 Unm. 6) bie Annahme einer Gelubbebiftinction zu Gruude. Seine Borte betun= ben vielmehr nur eine Berückfichtigung ber beiben in ber alten Rirche bestehenden Claffen gottgeweihter Jungfrauen, von denen die eine gleichsam die Borbereitungsanftalt ber andern, biefer bie erprobten Canbibatinnen zuführte. Bahrend bie Mitglieder ber zweiten bevor= zugten Abtheilung zum Zeichen ihrer Beltentfagung und völligen Singabe an Gott unter feierlichen Ceremonicen beim Gotlesbienfte vor versammeltem Bolte ans ben Sänden bes Bifcofs (nur bie Statu: ten ber afrifanischen Rirche gestatteten bie Bornahme biefer geier auch bem einfachen Briefter) ben fog. bl. Schleier (velum consecrationis flaminenum virginale; fiehe-Du Cange, glossarium mediae et infimae latin. Basiliae 1762 s. v. velum, wo nach Durand ein fünffaches velum unterschieden wird) erhielten und hiernach sacrae, consecratae ober in Folge ihrer Ginzeichnung in die Lifte (canon) berer, welche aus bem Rirchenvermögen unterhalten wurden, canonicas genannt wurden, gehörten zu ben ersteren alle, welche ohne noch zum Alter und zur Rangflufe jener emporgestiegen zu fein, Gott allein ihr Leben ju widmen gelobt hatten. Bgl. Thomaffin, vet. et nova eccl. discipl. p. 1 l. 3 c. 42. Magontiaci 1787. Die aber jene offenbar in ihrem Alter in den öffentlich und feierlich empfangenen Auszeichnungen, furz in ihrer gangen Lebensweise einen neuen Untrieb, besondere Souts- und Bulfsmittel für die Beobachtung ihres verpfände= ten Wortes befaßen, fo mar auch bie Festiepung einer erhöhten Strafe für ben Fall ihrer Untreue gang felbftverftändlich und ift weber Grund noch Unlag vorhanden', in ber Gelubbefolennität bie erwünschte Erfla= rung zu suchen.

schmalen Zwischenraum zu überspringen, erläutert der hl. Ruguftinus wie nach dem oben Gefaaten, den Ausbruck "adulterium", fo auch die Ausdehnung, welche den tirchlichen Strafbestimmungen in der Brazis zugestanden werden burfte und follte und warnt mit Gifer und Nachbruck vor ber Gefahr, bem Begriffe ber Unzuläffigkeit den der Ungultigfeit zu unterschieben 1). Jene Bestimmungen felbft waren ihm natürlich der Anfechtung enthoben, und wenn das firch= liche Richteramt das eifrige Streben nie verleugnete. Diefelben als bloße Ausflüffe aus dem Bermerfungsurtheil des Apostels 2) ericheinen zu laffen, fo hatte er feinerfeits gerade in diefer ausgesprochenen Bezugnahme auf die paulinische Stelle eine vortreffliche Sandhabe, die einfeitige Ueberfpannung der Straffentenzen als fehlerhaft und ungegründet abzumeifen. Seinen bantenswerthen Bemertungen zufolge ift es eigentlich und zunächft nicht die Ghe des Gelübdeträgers, was von Baulus und in den fpnodalen und papit= lichen Decreten gerügt und mit dem Anathem belegt wird. Es ift vielmehr der zur Ghe treibende fündhafte Bille, es ift ber Abfall von dem frühern guten Entichluffe, es ift ber Bruch des Gott gegebenen Bortes, das unabhängig von der Ebe und bereits vor ihrem Zuftandetommen im Innern vollzogene Sacrileg 3). Wir pflichten Augustinus von gaugem Bergen bei. Erft an zweiter Stelle und nur in fo weit fommt die Ehe in Betracht, als der fündige Bille bei der offenen Aussicht auf diefelbe an Euergie und Intenfivität

1) Lib. de bono viduit. c. 8 vgl. c. 41 C. 27 q. 1.

2) 1 Tim. 5, 11 u 12. »Adolescentiores viduas devita, Cum enim luxuriatae fuerint in Christo, nubere volunt, habentes damnationem quia primam fidem irritam fecerunt.«

3) a. a. D.

zunehmen, beim Antritt einer folchen zum Abichluft gelangen und unwandelbar werden würde und er überdies fich noch bereden könnte, ein Mittel gefunden zu haben, um das in Sünde Begonnene in legitimer Beife zu beendigen. Jene verlockenden Aussichten fammt ihren Folgen zu heben, mar ber leitende Grundgebanke der genannten Strafedicte, ju biefen Zwecken allein murde die Ghe felbst bald mit dem Ausschluffe vom Genuffe der hl. Euchariftie, bald mit der Berweigerung der Rirchengemeinschaft fowie der firchlichen Reconciliation bedroht und bestraft. Wenn somit die firch= lichen Behörden felbst ihrer Zeit und deren jeweiligen Bedürfnissen Rechnung tragend nach Ausweis der oben mitaetheilten Erlasse in diesem blogen Brohibitivspftem das zureichende Abschrechungsmittel ertannten 1), fo ift fein Anderer befugt, eine größere Garantie für die treue Beobachtung des geleisteten Bersprechens zu ftatuiren ober gar jene Urfunden nach feiner eigenen frommen Bhantafie oder nach den Bedürfniffen einer andern Zeit auszudeuten, zu ergänzen, ja mit mehr ober weniger Schonung umzugestalten. Dies flar erfannt und bereits beim Beginne des 5ten Jahrhunderts mit gewohnter Schärfe zum Ausdruck gebracht zu haben, das ift das hohe Verdienst des bl. Augustinus, welcher, ohne zwischen einzelnen Gelubden zu unterscheiden, nicht anfteht,

<sup>1)</sup> Das von Suarez (a. a. D. 1 9 c. 21 n. 11) erhobene Bez benken baß ein solches Verbot ber Ehe und ehelichen Semeinschaft ohne bas Band der Ehe zu lösen, für den andern möglicherweise unschuldigen auf Treue und Glauben ohne Arglist handelnden Ehetheil große Seelengesahr einschließe und darum unwahrscheinlich sei, erledigt sich dadurch, daß bei der diftincten Kleidung und Lebensweise solcher geweihten Personen eine dona fickes des andern Ehegatten wohl ebens so wenig anzunehmen war, wie es dies gegenüber den Mitgliedern unsfrer heutigen kirchlichen Frauengenossenschen sein würde.

## Schönen,

die Auflösung viner nach einem Gelübde geschlossenen Ehe, ja die Behauptung der Nothwendigkeit einer folchen Lösung als schwer sündhaft zu bezeichnen 1), auf der andern Seite aber auch gleichsam zur Abwehr einer eventuellen Bemängelung seines sittlichen Urtheiles die Ehe des Gelübdeübertreters zwar nicht als ehebrecherische Verbindung, wohl aber für ein weit größeres Bergehen betrachtet wissen will <sup>2</sup>).

Wie die bisher erwähnten gesetzgeberischen Arbeiten zu ber von Augustinus ausgegangenen Reaction keinen Anlaß geboten, so blieben auch die folgenden von ihr unberührt. Sie erweisen sich sämmtlich als mehr oder minder treue Copieen der voraufgegangenen Edicte. Wenn zwischen diesen und jenen ein Unterschied constatirt werden soll, so ist es die unverkennbare Tendenz der letztern zu größerer Milde, welcher die frühere Strenge allmälig allenthalben wich. So fügen die Bischöfe auf dem 4ten allgemeinen Concil von

1) Quidam nubentes post votum asserunt adulteros esse Ego autem dico, quod graviter peccant, qui tales dividun.t« Lib. de bono viduit. c. 10 vrgl. C. 2 dist. 27. Selbft ber Bersuch, burch eine geschidte Wenbung aus biefer vollftanbigen Entfräftung ber Sypotheje von bem hoben Alter ber Gelubbefolennität ein neues Befräftigungsmittel berfelben zu machen, ift nicht unterblieben, ba Gra= tian (pral. die dicta Grat. ju c. 8 Dist. 27) behauptet, Augustin's Worte bezögen fich nur auf bas einfache Gelubbe. Wir haben in biefer Darftellung außer bem Mangel ber geschichtlich richtigen Anficht über bie Herkunft ber Solennität, über ben 3beentreis, aus bem fie hervorgegangen, und über ihre Bufammenfepung aus ältern und jüngern Bestandtheilen , nur bas Bestreben zu ertennen, biefelbe 3bee, welche bas 12te Jahrhundert bewegte, bereits in ben erften Zeiten ber Rirche wieder zu finden. Gratian und bie fpätern Anhänger feiner Anficht bachten nicht baran, ein Unrecht an ber Geschichte zu üben, vielmehr waren fie überzeugt , bamit erft bie mabre Geschichte bergu= ftell en.

2) a. a. O. c. 8 vrgl. c. 41 C. 27 g. 1.

268

Chalcedon im Jahre 451 bem Anathem, mit welchem die Untreue der gottgeweihten Jungfran und des heirathenden Mönches beftraft wird, die Beftimmung hinzu, daß mit den betreffenden Personen seitens des Ortsbischofes Milde und Nachsicht geübt werden könnte <sup>1</sup>). Im Falle der Ungülfigkeit der angetretenen Ehe wäre dies doch wohl unstatthaft gewesen. Aehnlich lautet eine im Jahre 494 von Papst Gelasins erstolffene Berordnung, wonach Jeder, welcher eine gottverlobte Jungfrau ehelicht, die durch ein solches Sacrileg verwirkte Theilnahme am eucharistischen Liebesmahle ("sacra communio") nur durch eine öffentliche, bewährte Buße wieder erwerben, keinesfalls aber auf dem Sterbebette, wofern er Reue zeigt, des Biaticums beranbt werden soll <sup>2</sup>). Derartige bloße Berbote der Ehe finden wir ferner bei Symmachus<sup>8</sup>), sodann in dem Canon einer

1) Conc. Chalcedon. c. 16 vrgl. c. 12 c. 22, 23 C. 27 q. 1. Es bient dies zur Berichtigung der Auffaffung Schulte's (a. a. O. S. 215) berzufolge durch diesen Canou das "absolute Berbot" ber Ehe — wir glauben nämlich darunter die Ungültigkeit verstehen zu müffen — auf Grund eines vot. solenne zum allgemeinen für die Gesammtfirche gemacht worden sei. Einige Zeilen weiter (S. 216) hatte übrigens der gelehrte Canonist selbst seine Besauptung mit der Notiz zurückgenommen, die Nichtigkeit der fraglichen Ehen, welche man vorher "nicht für vollfommen rechtsgültig ansah, sondern als schänbliche, ehebrecherische Berbindungen betrachtete", sei später von der Kirche dennoch ausbrücklich ausgesprochen worden. Er citirt dann zunächst Nicolaus I. 858-867 2c. mehrere späpste.

2) Gelas. ep. ad episc. Lucan. orgl. c. 14 C. 27 q. 1. 3m weitern Berlaufe besselben Briefs erklärt ber Papst es für bas rathz famste, ben wortbrüchigen Wittwen nur bie Hoffnungen ber ewigen Belohnung für ben einen und bie Strafen bes göttlichen Gerichtes für ben andern Fall vorzuhalten vgl. c. 42. C. 27 q. 1.

3) ep. ad Caesarium vgl. c. 3 C. 27 g. 1 wo bjeje Worte von Gratian irrthunlich bem Papfte Gelastus zugeschrieben werden. Synode von Orleans im Jahre 511<sup>1</sup>), ferner in Berbinbung mit einer Einschärfung der alten Bußsazungen in einer Berfügung eines Pariser Concils vom Jahre 615<sup>2</sup>) und in der zweiten trullanischen Synode i. J. 692<sup>8</sup>), welche zur Hebung der verfallenen Kirchendisciplin die alten Erlasse wieder in Erinnerung brachte und neuerdings befräftigte. Eine Erklärung des gleichfalls dem 7ten Jahrh. angehörigen Pönitentialbuches des Erzbischofs Theodor von Canterbury geht sogar so weit, dem, welcher ein Gelübbe der Birginität abgelegt hat, die Eutlassung der nacher genommenen Gattin zu verbieten und blos eine dreigährige Bußstrasse für dieses Bergehen anzusen<sup>4</sup>).

Wenn uns nun, wie wir glauben, aus den angezogenen Stellen, welche noch durch eine beträchtliche Zahl anderer vermehrt werden könnten, der Beweis gelungen ift, daß die Annahme des Vorhandenseins der Solennität in den acht ersten Jahrhunderten der Kirche auf irrigen Voraussezungen beruhe und darum selbst irrig sei, so werden wir doch das Geständniß nicht ablehnen können, daß bereits nach den

4) vrgl. c. 3 S. 27: »Si vir simplex votum virginitatis habens adiungitur uxori, postea von diwittat uxorem sed tribus annis poeniteat.« Wir fügen zu bem oben über bas Abjectiv »simplex« Gesagte nur hinzu, daß, gleichviel in welcher Zeit es in ben Tert eingeflöchten wurde, wir in der Einschiedung beffelben ein neues Beispiel jener eben (S. 268 Anm. 1) berührten Reigung vor uns haben, der Gelübbesolennität die Weihe einer ältern Autorität zu verleihen und die wahrschielnich noch junge Distinction zwischen votum simplex et solenne, welche sich allgemeine Anertennung er= zwingen mußte, auf eine feste Ueberlieferung zurückzusühren.

<sup>1)</sup> Conc. Aurelian. 28. vgl. c. 32 C. 27 q. 1.

<sup>2)</sup> Conc. Paris. c. 13 vgl. c. 7 C. 27 q. 1 wo fich bies als Decret des 4ten Loletanums fälfchlich aufgeführt findet.

<sup>8)</sup> Synod. in Trullo c. 4 vrgl. c. 6 C. 27 q. 1.

bisherigen Angaben der Ueberlieferung die Fundamente gelegt waren, auf denen in allmäligem Aufbaue die Solennität emporfteigen tonnte 1). Bei allen Schwankungen und Band= lungen, welche wir die firchliche Gesetzgebung dem Gelubdebruch gegenüber durchmachen fahen, fanden wir doch ftets von den ältesten Zeiten ber die nachberige Ghe auf das entschiedenste verboten und den gleichwohl vollzogenen Abschluß derfelben mit empfindlichen Strafen belegt. Das firchliche Recht befundet in diefen Bestimmungen das eifrige Streben, ber burch den Treubruch gegen Gott geschehenen Berletung ber rechtlichen und sittlichen Ordnung Schranten zu fegen und glaubte geraume Zeit hindurch biefen 3med beftens erreicht, ja weiter noch jener Störung sogar mirkfam porgebeugt zu haben, wenn es den gottgeweihten Bersonen in ber ermähnten Beife die hoffnung auf Berehelichung abschnitt. Es wurde noch nicht zwischen gültigen und erlaubten Bandlungen, jowie zwischen gultigen und unerlaubten unterichieden. fondern im Allgemeinen diejenigen Acte icon als ungültig angesehen, welche durch das chriftliche Gefetz verboten und por dem Gemiffen des Betreffenden unerlaubt maren. Und wenn felbst mitunter die firchlichen Satungen die in den Bufordnungen aufgestellten Strafen über folche wortbrüchige Eheleute verhängten, im Uebrigen aber ein ichonendes milbes Berfahren gegen diefelben vorschrieben, jo tam dies daher,

Digitized by Google

الدهنيني ا

<sup>1)</sup> Außer auf die schon erwähnten verweisen wir hier noch auf die Bestimmung Gregor's des Großen, daß der seinem Gelübbe untreu gewordene Mönch in das verlassen Kloster zurückgeführt (vrgl. c. 89 C. 27 q. 1) und auf eine ähnliche Verordnung Gregor's III. aus dem 8ten Jarrh., wonach die zur Ehe schreitende gottgeweihte Wittwe von der kirchl. Gemeinschaft ausgeschlossen und dem Gefängniß überliefert werden sollte. vrgl. c. 2 C. 27 q. 1.

weil man in jener Zeit eines positiven Gesetzes, welches folche Ehen verungültigte, noch ermangelte und somit bei dem Vorhandensein aller zur Ehe wesentlichen Requisite außer Stande war, die Gültigkeit derselben anzutasten. Wie auf der einen Seite in jenen Eheverboten und den sie begleiten= den harten Kirchenstrafen der Excommunication u. s. w. keineswegs schon eine Nichtigkeitserklärung eingeschlossen war, so enthielt umgekehrt aber auch jene nothgedrungene Zulas= sung der nur durch ein Vergehen zu Stande gekommenen Berbindung nichts weniger als eine Gutheißung derselben oder eine freudige Anerkennung der für den Sünder wohl= thätigen Folgen. So blieb es bis in die erste Hälfte des 9ten Jahrhunderts.

Erft nach der Mitte und gegen Ende deffelben fing bas firchliche Recht an, zur Verhütung des Gelübdebruches in eine neue Bhase einzutreten. Es fällt fofort in die Augen, wie diefe Aenderung des bisherigen Berfahrens der Zeit nach genau zusammenfällt mit dem nach dem Zeugniffe der Geschichte gerade damals fich vollziehenden allgemeinen Abfall der Gläubigen von der aufänglichen fittlichen Böhe und einer gänzlichen Erschlaffung des vormaligen Bufgeiftes. Aber nicht blos diefes äußern, zeitlichen Zusammentreffens, fondern auch einer engern, caufalen Berbindung zwischen beiden Thatsachen wird der tiefer forschende Blick bald inne. Die neu anbrechende Zeit, zumal der Charakter derfelben als einer Beriode des Zerfalls firchlicher Zucht und Autorität stellt gerade auf dem Gebiete der Ghe neue Anforderungen an die staatliche und tirchliche Gesetzgebung. Durch manche Erfahrungen belehrt mochte man wohl auch zuvor schon mitunter ertannt haben, daß die bermalige Chegesetzgebung in vielen Bunften nicht mehr hinreiche, die ftrenge Einhaltung

ihrer Gebote durchzuseten und daß felbft die bald mit größerer bald mit geringerer Energie gehandhabten Strafbeftimmungen nicht mehr im Stande mären, die durch die Beihe des Sacramentes geheiligte Verbindung vor verbrecherischer Vcrunreinigung zu schützen. Erst jetzt aber tam die Ueberzeugung zum vollen Durchbruch, daß der bisherige Rampf gegen bie destructiven Tendenzen auf andere Beife geführt, daß die Bosition der kirchlich = und bürgerlich=socialen Rechts= bestimmungen gegenüber den sich häufenden Attentaten auch äußerlich verstärkt werden muffe. Die im Bolke abhanden getommene Geltung der chriftlichen Grundfate wieder zum Bemußtfein zu bringen, dazu befaß das firchliche Recht nach bem frühern reichen Wechsel feiner Borfchriften auf dem Gelübdegebiete zulett fein anderes mirtfames Mittel mehr als die iconungelofe Nichtigkeitserklärung aller in Folge eines Gelübdebruches eingegangenen Chen. Indem es unter bem äußern Impuls der Zeitverhältniffe zunächft blos bier und dort zu diefer letten Austunft zu greifen begann, betrat es einen Weg, ber nach Ausweis einer fast taufendjährigen Erfahrung wohl geeignet war, hinsichtlich der Gelübdeperpflichtung zu der erstrebten Reinigung und Bertiefung bes sittlichen Bewußtseins zu führen.

Die erste Erwähnung der neuen Prazis finden wir in einem Decrete, welches von Gratian als eine Bestimmung der ersten eigentlich deutschen Synode zu Tribur vom Jahre 894 angeführt, von einigen Audern dem Papste Paschalis zugeeignet wird. Während ungefähr um dieselbe Zeit der Papst Nicolaus I. in Beantwortung einer bischöfl. Anfrage, wie es bezüglich einer Frauensperson zu halten sei, welche nach abgelegtem Gelübbe zur Ehe schreitet, noch die unklare adminisstrative Verstügung erließ, "es scheine ihm gut", daß

Theol. Quartalfdrift 1875. II. Beft.

fie zur Erfüllung ihres Bersprechens zurücklehre, tritt biefe Gesetsesbeftimmung mit ganzer und voller Bestimmtheit aus den bislang festgehaltenen Unschauungen der Borzeit heraus und stellt die feste, positive Norm auf, folche auf dem Boden eines Treubruches gegen Gott entstandene Chen follten auf. gelöft und den beiden jener Rechtstränkung iculdigen Theilen die Ghe fürder nicht mehr verstattet werden. Wo sich in diesen Gesetsparagraphen die Grenzlinie zwischen dem Bebiete des allgemein-firchlichen Rechts und dem Reservattheile des eigentlich Localen befindet, auf diese Frage, wir gestehen es, bleiben wir die Antwort schuldig. Bei den zahlreichen, mitunter felbst widersprechenden Bariationen glauben wir aber auch, daß überhaupt die hiftorische Forschung hier an einem Bunkte angelangt ist, au dem sie wohl für immer ftehen muß. Uns felbft genügt es für unfere Zwecte volltommen, in bem trümmerhaften Zustande ber theologischen Literatur vom 9ten bis zum Beginne des 11ten Jahrh. und besonders des Zweiges derselben, welcher auf unfern Gegenstand Bezug hat, die Lichtung soweit gediehen zu feben, um mit Beftimmtheit die erften Unfänge jener tirch= lichen Einrichtung, für die fich feit der Mitte bes 12ten Jahrhunderts als Runstausdruck das Wort solennitas ein= bürgerte, an das Ende des 9ten verlegen zu tonnen.

In seinem Ursprunge und nach den Motiven seiner Entstehung war das neue Rechtsverhältniß nicht das Erzengniß theoretischer Betrachtung, sondern des zeitigen Bedürfnisse und so stand es da hier vielleicht noch als etwas Fremdes nicht gekannt oder gar abgewiesen, während es anderweitig schon als etwas Einheimisches nicht nur einen ganz bedeutenden Einfluß auf das Rechtsleben gewonnen, sondern sogar völlig unausscheidbar in dasselbe übergegangen

Digitized by Google

274

Auch darf es uns nicht wundern, wenn ferner noch mar. in bem Zeitraume feiner allmäligen Beiterverbreitung von feinem ersten Auftreten bis zu feiner endgültigen Fixirung in dem universaltirchlichen Bewußtfein die doctrinelle Anficht und Brazis vieler Bifchofe und Synoden fich widerfprach, wenn wir die eine Rirchenproving bei einem der andern widersprechenden Berfahren beharren feben. 3e früher und ftärker auch anderweitig dasselbe Bedürfniß hervortrat, in bemfelben Berhältniß tam auch an dem betreffenden Orte diefes nach Gratian zunächst auf dem Grunde deutsch-rechtlicher Unschauungen ausgebildete Rechtsinftitut zur Anerten-Das Gewohnheitsrecht und die Bestimmungen der nuna. Barticularspnoden ermiefen fich gerade mährend diefes Zeitraumes als eine unentbehrliche Ergänzung des allgemeintirchlichen Rechtes; fie verschafften auch diefer Norm, welche zwar von der Gesetsbung ausgegangen war, aber anfänglich nur für einzelne tirchliche Bezirte galt, allmälig eine weitere Geltung, bis der Bapft Calixt II. auf einer Rheimfer Spnode vom Jahre 1119 diefelbe zunächft noch als Rechtsfat der französischen Rirche bestätigte und fie dann einige Jahre später auf dem ersten Lateranum in das Recht und Leben der Gesammtkirche überführte. So war das, mas fich zunächst im Herkommen als recht und practisch bewährt hatte, zum firchlichen Gesetze erhoben, das Sertommen selbst fanctionirt, wenn auch nicht durch einfache, prüfungslofe Annahme der betreffenden Satungen, sondern vermuthlich erst nach Durchdringung derfelben mit dem universal-tirchlichen Geifte und nach Entfernung derjenigen Anhängsel und Bestandtheile, mit denen der Geift und die Besonderheiten ber Einzelfirchen diefelben behaftet hatte. Mit derfelben Berechtigung, mit der Calixt II. in dem Canon des ersten

18 \*

Lateranconcils das absolute Cheverbot für Priester und Mönche auf das schon früher hier und dort bestehende Particularrecht zurückführte, mit derselben und größern Befugniß konnte darum weiter ausholend das kurz darauf abgehaltene zehnte öcumenische Soncil bei der abermaligen Aufstellung und Einschärfung jenes Verbotes auf die bis dahin übliche kirchliche Gewohnheit verweisen und die ganze Gesesnovelle als ein krystallisites Herkommen hinstellen.

So find wir am Ende unferer hiftorischen Ueberschau zu der conciliarischen Ueberschau wieder zurückgekehrt, von der wir ausgegangen, und die, wie bereits oben bemerkt, ihrer geschichtlichen Stellung nach eher noch wie die Bonifaz'sche Decretale als der Gipfel der vorherigen und als die Wurzel der ganzen nachsolgenden Entwicklung bezeichnet werden kann. Es steht nunmehr fest und das ist das Resultat unserer Untersuchung

1) daß das Bemühen, den Ursprung und die Eriftenz ber Gelübdesolennität in die ersten acht Jahrhunderte zu verlegen, verfehlt und fruchtlos ift. Weder der bildliche Ausdruck "Ehebruch", womit die nach einem Reuschheitsgelübde eingegangene Ghe mitunter in der amtlichen Rirchenfprache und in den schriftstellerischen Erzeugniffen jener Zeit belegt wird, noch auch die auf eine folche Berbindung gejetzten harten Rirchenstrafen bieten jenem Beftreben ben -mindeften Anhalt. Der mehr scheinbare und eingebildete als wirkliche Beweis hält barum auch gerade nur fo lange vor, als man jene fpätere Einrichtung nicht aus bem genannten Beweismaterial als deffen wahren Inhalt herleitet, sondern fie vielmehr - wir ersehen nicht, in welchem Intereffe - demfelben aufzudrängen trachtet. Selbst Suarez, welcher wie tein zweiter ben Berfuch anftrengt,

276

ber Rechtsgültigkeit jenes Inftituts eine größere Ausdehnung nach Zeit und Raum zu geben 1), wird ichlieklich wieder zu der von uns angegebenen Schranke zurüchgeführt und hat bei feinem überall durchleuchtenden Streben, der Sache nach 'allen Seiten gerecht zu werden, auch Unbefangenbeit genug, einzugestehen, daß alle feine Argumente nicht hinreichten, der Gelübbefolennität das ermünschte hohe Alter zu vindiciren, mährend anderfeits nicht Unbedeutendes bagegen porgebracht werden tönne 2). Und wenn noch Schulte aus ber Berschiedenheit der in den ersten Jahrhunderten für die Gelübdeübertretung festgeseten Strafen auf den "Unterichied amischen dem feierlichen und einfachen Gelubde" ichlief= fen will 3), fo widerspricht er damit seiner eigenen spätern Aeußerung, daß "die bloße Excommunication und das Belegen mit Rirchenstrafen feine Nichtigkeit der verbotenen Ehen einschließt 4). Wohl mar die Ehe einer Gott verfprochenen Berfon ftets verboten und murde mit empfindlichen Kirchenstrafen geganndet : aber eine trot des Berbotes eingegangene Che mar damals noch teineswegs nichtig. fonbern murbe , falls die tirchlichen Behörden fich dem fündhaften fait accompli gegenüber befanden, als vollkommen gültig aufrecht erhalten. Es fteht ferner

2) fest, daß auch in der nächstfolgenden Beriode vom 9ten bis 12ten Jahrhundert das Verfahren der Kirche dem Gelübdebruch gegenüber noch ein in zahlreichen Beziehungen variirendes war; daß sich aber bei der völligen Zerrüttung ber tirchlichen Autorität in den Hauptländern das einfache

\*

4) a. a. D. S. 309,

<sup>1)</sup> a. a. D. l. 9 c. 21 n. 9 fg.

<sup>2)</sup> a. a. O. n. 23.

<sup>3)</sup> handbuch des tathol. Eherechts. Gießen 1855. S. 214.

Eheverbot bald als ein unzulänglicher Schuswall des firchlichen Rechtes und ber chriftlichen Sitte ermies: daß barum zunächst von einzelnen Particularspnoden in der völligen Nichtigkeitserflärung einer folchen in Folge eines Treubruches ermöglichten Verbindung ein weiterer Grenzcordon aezoaen wurde und daß endlich diese vor und nach, hie und da als Norm angenommene Bestimmung nach mehrhundertjährigem Bestande auf dem ersten und zweiten Lateranum in den Gemeinbesitz der Rirche überging. Mit der Einführung der Sache in das canonische Recht war aleichzeitig auch der einfache Wortausdruck gefunden und von ba an ift bas in ber Braris und der langfam fortschreitenden theolog. Entwicklung geläuterte und bemährt gefundene Berfahren in der Folgezeit stets geltendes Recht geblieben, ohne daß das Tribentinum ober andere Berordnungen etwas daran geändert hätten.

Es leuchtet demzufolge von Neuem ein und fteht endlich

3) feft, daß die Gelübdesolennität nichts anderes als eine Einrichtung der kirchlichen Gesetzgebung ist ohne irgend welchen Autheil des Gelübdeträgers; daß somit auch die genaue Umgrenzung, die Bestimmung der einzelnen Requisite derselben, ferner ihr Fortbestehen in der Zeitdauer ihrer Rechtsgültigkeit ausschließlich von der Entscheidung eben derselben Gesetzebungsgewalt abhängt. Auf die knappe Form einer Definition zurückgeführt wird somit unserm Dafürhalten nach das solenne Gelübde am besten als solches erklärt, bei welchem der Gelobende zusolge kirchenrechtlicher Bestimmung seine Fähigkeit zur Eingehung einer Ehe, eventuell zur Fortsetzung der bereits geschlossen aber noch nicht vollzogenen, ferner zum Besitze und Erwerbe von Vermögen sowie zur Disposition über den eigenen

Billen verliert. Die mit fo großem Rraftaufmande von einzelnen Meistern der Scholastif über diesen Gegenstand angestellten Untersuchungen beruhen ihrem Resultate zufolge auf blogen Migverftändniffen und falfchen Boraussebungen. Es hat fich gezeigt, daß felbst die größte Rulle von Ceremonieen und äußern Formalitäten bei der Gelübdeablegung nicht im Stande ift, einen verungültigenden Einfluß auf die nachfolgende Che zu üben. Auch für den Nichttheologen bedarf es unferer obigen Untersuchung zufolge teiner tiefern Auseinandersetzung, um zu ertennen, daß man auf dem Bege des Sentenzenmeisters dahin täme, die äußere Form allein ftatt des innern Befens als das Entscheidende ju fegen. - Es hat fich ferner gezeigt, daß das Borhanden= fein ber Solennität burchaus unabhängig ift von ber beim Antritt bes Ordensstandes vorkommenden Benediction oder Consecration und man begreift, daß, nachdem diefer Erklä= rungsmodus des hl. Thomas von ihm felbst und feinen Schülern aufgegeben worden, das fo ganzlich unbefriedigende Ergebniß der nähern Prüfung deffelben in der Folge Niemand angelockt hat, ihn sich anzueignen. - Es steht endlich außer allem Zweifel, daß auch die Traditionshppothefe, fei es nun bağ fie die Hingabe als einen im Gelubde eingeschloffenen oder neben ihm herlaufenden selbständigen Act betrachtet, bie ehetrennende Rraft ber Solennität nicht zu erklären vermag. Wir tonnten uns durch die große Bahl der Bertreter, welche diefer Erklärungsversuch gefunden hat, natürlich nichtabhalten laffen, feine haltbarteit zu prüfen und wie mir ihn hiebei auf Vorstellungen bafiren fanden, welche bei folgerichtiger Durchführung die Solennität ganz in das Subjective aufzulöfen drohten, fo fahen wir ihn auch bezüg= lich der Nothwendiakeit der Solennität für den Ordensstand

fomie der Dispensabilität des feierl. Gelubdes zu Refultaten gelangen, welche gegenüber zahlreichen im firchlichen Rechte und in der Geschichte festgestellten Säten ihre Feuerprobe nicht bestehen konnten und somit zum Ueberflusse ben anfänglich noch vorausgesetten Grad der Zulässigkeit ber ganzen Hypothefe in das gerade Gegentheil verwandelten. Selbst ber Friedensvorschlag, welchen bie Bertreter biefer Entstehungstheorie zum Schute ihrer Anschauung und der Schlußerklärung vorzubringen pflegen, daß die Selbsthingabe nur dann in der befagten Richtung wirfungsvoll fei, wenn fie von einer acceptatio ber Rirche begleitet fei, ftellte fich uns als ein nicht annehmbares Angebot eines Compromiffes bar, bei welchem allerdings weniger offen, immer micder bie Solennität auf die felbständige Berurfachung des Gelübdeträgers und nicht auf die firchliche Gesetzgebungsgewalt zurückgeführt wurde.

Auf Grund diefer Ergebniffe find wir nunmehr in der Lage, beinahe fämmtliche Definitionen, wie sie sich aus den ältern in den neuern und neuesten Behandlungen unfers Gegenstandes wiederholen, theils als falsch, theils als dunkel und zu Mißverständniffen Anlaß gebend zurückweisen zu müssen. Dieser fast gänzliche Mangel einer befriedigenden wissenschaftlichen Bestimmung des Solennitätsbegriffes kommt zunächst und hauptfächlich daher, daß, während ehedem die ersten Meister der Scholastik sich umfassen mit diesem Problem beschäftigt haben, die Theologen der Folgezeit wie eine völlige Abspannung des früher so regen wissenschaftlichen Interesses an den moraltheologischen Fragen überhaupt, so auch speciell bei unserm Gegenstande, wir möchten fast sagen, eine Scheu bekunden, die mit ihm verbundenen Schwierigkeiten tiefer anzufassen. So schleppen fich unerörtert die Fehler und Ungenauigkeiten der fämmtlichen Solennitätstheorieen augenblicklich noch in den Definitionen fort und der Lefer bleibt meist in Ungewißheit, wo das eigentlich Principielle und Grundlegende zu suchen.

Bie wenig gelungen der von Betrus Lombardus aemachte, oben ermähnte Berfuch der fraglichen Begriffsbeftimmung fei, erhellt schon daraus, daß er gleich beim Beginne einer genauern Erforschung des Befens der Solennität durch den bl. Thomas verlassen und fürder nicht einmal einer besondern Berücksichtigung mehr murdig befunden murbe. Nur dadurch erlangte berfelbe eine zu feiner Bedeutung in umgekehrtem Verhältniffe ftebende Berbreitung und Beachtung, daß er zur Bahl und allgemeinen Annahme des Adjectivs solennis Anlag gab, durch deffen Beifügung von ba an bas betreffende Gelübde turz als ein folches bezeichnet murbe, welchem nach firchlichem Rechte die Rraft zur Berungültigung der nachherigen Ghe innewohnen follte. So nämlich glauben wir, beiläufig bemerkt, nunmehr unfere obigen Bemerkungen bezüglich der erften Aufnahme diejes Wortes in die scholaftische Runstsprache mit Buverlässigkeit präcifiren zu können und die principlose. äußerliche Auffaffung des Befens der Gelübdesolennität feitens des Sentenzenmeisters ift nicht auf Rechnung des zuvor schon gebräuchlichen Terminus zu bringen, sondern umgekehrt die Wahl dieses Wortes mit jener ausdrücklichen technischen Bestimmung als eine bedauernswerthe Folge jener willfürlichen Definition zu betrachten. Obwohl nun über den Werth refp. die Werthlofigkeit der Begriffsbestimmung des Sentenzenmeifters fo wenig Zweifel besteht, daß felbft jene moraltheologischen handbücher, welche fich auf eine magere Definition der Solennität beschränken, durchgehends

bie Bemerkung beizufügen nicht unterlaffen, das Wefen bes folennen Gelubbes bürfe nicht in einem gemiffen Grade der Bublicität und in einem hohen Make ceremonieller Aeukerlichkeiten gesucht werden, feben wir diefelbe gleichwohl von einzelnen Schriftstellern wieder aufgenommen, mitunter noch ohne principielle Schärfe verbunden mit Elementen der andern Schulmeinungen. So definirt der lette Bertreter ber icholaftischen Behandlungsweife der Moraltheologie, ber Bürzburger Refuit Boit in ber zweiten Sälfte bes porigen Jahrhunderts das feierliche Gelübde als ein folches ... guod fit cum solennitate" 1) und fügt dann, wie wenn ber Rehler diefer Cirkelerklärung durch Aufzählung ber Fälle, in welchen bas folenne Gelübde vorkommt, gehoben werben jollte, gleich hinzu "sc. per susceptionem sacri ordinis vel per professionem religiosam." Auch die weiter folgenden Worte : "iuxta Busenbaum solemnitas in eo consistit, quod ut tale admittatur ab Ecclesia" find schwerlich geeignet, das erforderliche Berftändniß zu vermitteln. Man fieht leicht, daß es hier überall an Klarheit und Bestimmtheit fehlt, und die Serstellung eines deutlichen und reinen Begriffes ber Solennität aus diefen Worten bürfte mit vollem Recht zum Gegenstand einer Breisauf. gabe gemacht werden. — Mit der genannten nicht unähnlich und auch nicht bestimmter als sie sind die Definitionen, welche von dem Italiener Scavini 2) und dem Unaarn Balasthy 8) in ihren Moraltheologien aufgestellt werden, obaleich beide bas Bemühen befunden, durch Beifugung ein-

1) Theolog. mor. edit. 7a. Wirceburgi 1860. P. 1 pg. 232.

3) Theolog. mor. Ratisbonae 1861. P. 2 sect. 1 pg. 196.

<sup>2)</sup> Theolog. mor. ed. 4. Paris 1863 tom. II. p. 191.

zelner Nebenbestimmungen ihre Erklärung zu befestigen und ber lettere noch zwijchen "ritus" et "res solemnis" unterichieden miffen will. Bir fonnten bieje Beispiele noch mit andern vermehren, glauben jedoch zum Beweise der noch forthauernden Unklarheit und Unfertigkeit der Begriffebeftimmung uns mit der Notiz begnügen zu können, daß felbft in ber allerneueften Zeit zur Erläuterung des folennen Belubdes noch derfelbe Weg eingeschlagen wird von Ritter 1), wiewohl für ihn gerade, den Darfteller "ber Moral bes hl. Thomas von Aquin" 2) die Erkenntniß nicht ferne lag, daß das eigenthümliche Befen der Solennität durch jenen vagen Sprachgebrauch bis zur Untenntlichkeit vermischt worben fei und somit am allerwenigsten durch ein Burudgeben auf benfelben ertannt werden tönne. Ueberall wiederholen fich bei diefen Definitionen biefelben Schwantungen der Auffassung : überall finden wir auch bei den genannten Autoren bie feltfame Erscheinung, bag zuvörderft das Befenhafte, bas Unterscheidende des folennen Gelübdes, woran es ihrer Auficht nach in feiner Eigenheit erkannt werden foll, bargelegt und bann als Complement hinzugefügt wird, bei welchen Gelübden diefe Merkmale vorhanden. Sie verrathen damit felbst schwachen Glauben an die Rlarheit des eigenen göfungsversuches und beftätigen zum voraus ichon unfere Anficht, baß es vergebens fei, nach jener principiellen Unleitung ben Berfuch einer Grenzbestimmung des folennen Gelübdes zu machen.

Wie refultatlos aber auch die Wiederaufnahme diefer Erflärungsweife, welche man als ichon längst aufgegeben

<sup>1)</sup> Breviarium ber chriftl. Ethit. Regensb. 1866. G. 612.

<sup>2)</sup> München 1858.

betrachten durfte, sein mag, immerhin befundet fich in ihr bas anerkennenswerthe Bestreben, vom miffenschaftlichen Standpunkt aus das Wefen der Solennität zu erläutern, die untericheidenden Eigenthumlichkeiten des folennen Gelubdes auf ihren Urfprung, auf das Motiv ihrer Entstehung Wir erblicken hierin trotz ber Unhaltbarkeit zurückzuführen. ihrer Refultate immer noch einen bedeutenden Borzug derfelben vor jenen andern, welche an Stelle einer klaren, scharfen Definition ber Solennität ein Berzeichniß ber beiden Gelübde fett, welche gewöhnlich als feierliche bezeichnet zu werden pflegen. Gemiß, eine folche Angabe erleidet, fofern namentlich die Erörterung jener Frage umgangen wird, ob bie mit dem Empfange ber höhern Beihen verbundene Chelofigfeit auf einem Gelubbe ober einem blogen Rirchengesete beruhe, im Allgemeinen feine Beanstandung, entbehrt aber minbeftens auch für ben, der einen genauen Begriff bes folennen Gelübdes erlangen will, aller Bedeutung. Unmöglich läßt fich ber eigenthümliche Charakter ber Solennität aus einer arithmetisch genauen Zusammenstellung ber ein= zelnen feierl. Gelübbe ober aus einer Anzeige ihres 3medes 1) ober aus einer Angabe des Ortes und der Zeit, mo fie portommt 2), ober überhaupt aus einer Beschreibung abnehmen, bie auf eine genauere Bezeichnung ber Grenzen ber Solennität

2) Lomb, Chrisstathol. Moral. Regensburg 1844 S. 125. — Gousset, théolog. morale ed. 4. Bruxelles 1849 tom. I pg. 151. Probst, Rathol. Moraliheol. Tüb. 1850. Bb. 2. S. 752. — Juchs, System ber christl. Sittenl. Augsb. 1851. S. 833. — Elger, Lehr= buch ber kath. Moraltheol. Regensburg 1852. Bb. 2. S. 128. — Hähnlein, Principia theol. mor. Wirceburgi 1855. pg. 206. — Bittner, Lehrb. ber kath. Moraltheol. Regensb. 1855 S. 306.

<sup>1)</sup> vrgl. Simar, Lehrbuch ber kath. Moraltheol. Freiburg 1867. S. 224.

teine Rückficht nimmt. Man hat sich gerade in der Neuzeit mittels solcher ungenügenden Erklärungen der schwierigen Aufgabe einer eingehenden Erörterung entheben zu können vermeint und so Definitionen geliefert, die sich besonders durch Eine Eigenschaft, nämlich ihre Bequemlichkeit empfehlen, im Uebrigen aber wohl kaum Anspruch erheben wollen, an dem Richtscheit der Regeln der Logik geprüft und gewürdigt zu werden. Die mitunter angekündigte, überall aber ersichtliche Bezugnahme dieser Definitionen auf die Decretale Bonisch VIII. erweist sich darum als ein ungeeignetes Legitimationsmittel, weil beim Erlas der lehtern blos einem praktischen Bedürfnisse Rechnung getragen wurde und es nicht darauf ankam, den Solennitätsbegriff nach der theoretischen Seite die ihm gebührende Berücksichtigung finden zu lassen.

Noch vager, wie die vorgenannte ist jene weitere Definition, der zufolge man das solenne Gelübbe als dasjenige bezeichnet, welches von der Kirche als solches acceptirt wird. - Wie unglaublich die ernsthafte Aufstellung einer solchen Begriffserklärung erscheinen mag, es ist eine nicht wegzuläug= nende Thatsache, daß mit ihr selbst solche Namen verknüpft sind, welche sonst in moraltheolog. Fragen ein gewisses Ansehen behaupten. So definirt beispielsweise ber italienische Jesuit Tamburini<sup>1</sup>) und sein Ordensgenosse kacroix<sup>2</sup>), so mit dem erstern ungefähr gleichzeitig ber Minorit Sporer<sup>3</sup>, so der hl. Liguori<sup>4</sup>) und in der allerjüngsten Bergangenheit

<sup>1)</sup> Opera omnia. Explic. decalogi. Venetiis 1680 pg. 99.

<sup>2)</sup> Theolog. mor. Coloniae 1719 tom. 1 pg. 216.

<sup>3)</sup> Theol. mor. Venet. 1731 tom. 1 pg. 228.

<sup>4)</sup> Theol. mor. ed. Heilig. Mechlin. 1852 tom. 2 pg. 351.

Diedhoff 1) und ber Baltimorer Erzbischof Renrict 2). Das allein auffindbare Mahrheitsförnchen, aus dem heraus fich diefe Begriffsbestimmung entwickelt haben mag, ift wohl in der richtigen Erkenntniß jener Autoren ju fuchen, daß es zur Solennifirung eines Gelübdes des Entgegenkommens und Eintretens der firchlichen Autorität bedarf. Allein fo wie jene Definition gewöhnlich formulirt wird, tommt auch diefer Gedanke nicht zum Ausbruck : cs wird vielmehr durch den Wortlaut jene andere gerade entgegengesette Auffassung bestätigt, daß das gelobende Subject nicht allein das Gelubbe, fondern auch die Solennität des Gelübdes aus fich allein fete und die firchliche Autorität nur in fo fern Theil nehme, als sie das unabhängig von ihr constituirte folenne Gelübde nachträglich anerkenne und acceptire. Daß auch hier wieder idem per idem ertlärt und der Solennitätsbegriff nicht beutlicher, sondern dunkler wird, wollen wir nur nebenbei bemerten.

Als fehlerhaft und ungenügend müffen wir ferner jene Anschauung bezeichnen, derzufolge das Wessen des solennen Gelübdes in der Bestimmung bestehen soll, Inaugurations= act eines für alle Zukunft unwandelbaren Standes zu sein, wie dies von Lessius <sup>5</sup>) behauptet und in unserer Zeit von dem Francistaner Ban der Belden <sup>4</sup>) wiederholt worden ist. Endlich sind unseres Dasürhaltens dem Richtigen auch jene fern geblieben, welche unter Wiedereinführung der oben abgewiesenen Solennitätstheorien früherer Jahrhunderte das Wesen und die Eigenthümlichkeit der feierlichen Gelübde aus

286

م. مانغت

È.



<sup>1)</sup> Compendium ethic. christ. Paderborn 1852 pg. 245.

<sup>2)</sup> Theol. mor. ed. 2. Mechlin. 1861. Vol. 2 pg. 10.

<sup>3)</sup> de iustitia et iure. Brixiae 1696 pg. 436.

<sup>4)</sup> Principia theol. mor. Trudonopoli 1854. tom. 1 pg. 90.

der Berbindung einer unbedingten und unmiderruflichen Sinaabe mit der Acceptation derselben seitens der rechtmäßigen Autorität erflären zu fönnen vermeinen. Bir verweisen namentlich auf den befannten Dominitaner Billuart 1), fomie auf Martin 2), welcher durch eine getreue Uebersezung ber Worte des erstern offenbar beffen Auffalfung gang zu der feinigen gemacht bat. Bon der formellen Angemeffenheit der etwas weitläufigen und verschränkten Erklärung jehen wir ganz ab, um lediglich bei den fachlichen Anftänden zu verweilen. Die Ansicht jener Autoren geht dahin, daß bie Solennität auf einem einträchtigen Zusammenwirken ber im Gelübde bekundeten Billensrichtung des Gelobenden einerund der tirchlichen Gefetzgebungsgemalt andererfeits beruhe. 200 mir oben 3) bereits die Verbindung diefer beiden Factoren und die Wirtsamkeit einer folchen Ginigung ber fubjectiven Singabe und der besagten objectiven Norm des Nähern besprachen, tonnten wir bas Zugeständnig nicht ablehnen, daß unter den zahlreichen Erklärungsversuchen gerade ber porliegende als ber befte und dem Leben entsprechendste noch am ersten die gefundene Berbreitung verdiene. Daffelbe . Urtheil läßt fich auch bann aufrecht halten, wenn, wie dies von Andern geschieht, in der Definition die Gelubdesolennität nicht in Beziehung zur tirchlichen Acception im Allgemeinen, fondern zur Approbation des Ordens gebracht wird, in den der Gelobende eintritt 4). Gerade fo formulirt findet ja die ganze Definition und speciell ihre Ubhängigkeitserklärung

- 3) S. 35 u. 36.
- 4) vrgl. Uhrig, Syftem des Cherechts. Dillingen 1854. S. 25.

<sup>1)</sup> Summa s. Thomae. Wirceburgi 1767 tom. 12. pg. 211.

<sup>2)</sup> Lehrbuch ber tathol. Moral 4te Aufl. Mainz 1859. S. 509.

ber Solennität von der Autorität der Rirche in der oft angezogenen Decretale Bonifas' VIII. ihre treffliche Stüte und wird zudem durch den jest noch firchlich feststehenden Modus für bie Uebernahme bes folennen Gelübdes im 211gemeinen als richtig ermiefen. Allein auch mit biefer Berhältnißbestimmung ift die Aufgabe noch immer nicht vollständig Einmal tann, wie unfern obigen Ausführungen bereiniat. zufolge, in dem Rescripte Bonifaz' VIII., fo auch in jener Befchreibung des Zustandetommens des folennen Gelübdes teine wissenschaftlich genaue, beutliche Beftimmung des Befens ber Solennität gefunden werden und bann ift auch nach ber bermalen bestehenden Praxis der Begriff der firch. lichen oder beffer papftlichen Approbation ein fo weiter und unbestimmter, daß auf Grund diefer Definition manches einfache Gelübde als feierlich betrachtet werden müßte. Bird auch der letztere Fehler bei der Wahl jener andern ersten Form glücklich vermieden, fo leidet diese hinwider an Mängeln, welche der eben besprochenen abgehen. Bunächst dürfte mit der Erklärung des folennen Gelübdes als "einer unwiderruflichen Hingabe, welche von der Rirche als folche acceptirt wird" taum etwas Erfleckliches für die Aufhellung . des dunkeln Begriffes geschehen fein. Dann aber führt biefe Definitionsweise noch eine Unklarheit mit fich. Während nämlich unfern frühern Erörterungen zufolge die firchliche Gefetggebung allein es ift, welche das Gelubde folennifirt, werden bei diefer Anschauung offenbar bie genannten beiden Momente in gleichem Grade berechtigt, es wird felbst bei ber günftigften Interpretation zwischen benfelben ein ungemiffes, fcmebendes Gleichgewicht behauptet. Die Solennis tät ift in jener Erklärung zn einem Compositum gemacht, ohne daß erhellt, bei welchem der beiden conftituirenden

288

ē.,

Factoren der Schwerpunkt ruhe, ob derfelbe mehr aus der subjectiven Hingabe des Gelobenden oder aus dem Eingreifen der kirchlichen Autorität hervorgegangen sei.

Wie die Traditionshypothese diefen und allen andern Borwürfen entgehen, überhaupt unbeschadet der in unferer Materie erfloffenen lehramtlichen Erklärungen aufrecht er= halten werden könne, ift wieder jüngft, aber auf eine gang neue, von uns oben 1) angedeutete Beise von dem Jesuiten Ballerini zu zeigen versucht worden. Auf eine Bemerkung, welche in der revue des sciences eccles. 2) bezüglich feiner Solennitätserklärung in der 9ten Auflage der Babfchen Moral gemacht worden war, antwortete er zunächft brieflich 8), daß er die diesbezüglichen Erflärungen Bonifaz' VIII. und Gregor's XIII. gang zu den feinigen mache und daß es vielleicht nur einer genauern Auseinandersegung bedürfe, um feine Anschauung mit den bewußten Constitu= tionen ganz im Einklang erscheinen zu lassen. Eine folche gibt er dann in feiner 2ten Ausgabe fonderbarer Weife ba. wo er vom Sacrileg handelt 4) und, was uns noch fonderbarer, ja fast als ein Anzeichen felbitbewußter Unsicherbeit erscheint, weder in der versprochenen Deutlichkeit noch auch mit den eigenen, sondern mit den Worten einzelner Theo-Bie zwischen Sponsalien und Ehen stellt er in loaen. mehreren Citaten aus Suarez und dem hl. Thomas auch zwischen einfachen und feierlichen Gelubben als einzigen Unterschied auf, daß dem lettern ftets eine hingabe der .

.

19

289

<sup>1)</sup> S. 37.

<sup>2) 1868</sup> Mai pg. 449.

<sup>3)</sup> vrgl. revue des sciences ecclés. 1868. Décembre.

<sup>4)</sup> Compendium theolog. moral. P. Gury ed. 2. Romae 1869 tom. 1 pg. 225. Not. a.

Theol. Quartalichrift. 1875. II. Seft.

## Schönen,

gelobenden Berfon verbunden fei, welche dem einfachen Gel. mangele, welche aber auch beim feierlichen den weitreichen= den Einfluß auf das Berehelichungsrecht nicht aus fich felbft übe, fondern der firchlichen Gefetgebung blos als Anlak diene, der betreffenden Berson die Fähigkeit zur Fortfetung der noch nicht vollzogenen Ghe, sowie zum Abschluß jeder fünftigen abzuerkennen. In biefer Beife ift in der That die Harmonie zwischen Traditionshupothese und den firchenrechtlichen Festfetzungen hergestellt und wir murden, falls feine fachlichen Bedenklichkeiten entgegenftänden, an diefer Darlegungsweise nur den formellen Fehler rügen müssen, daß sie an die Stelle des Hauptsächlichen, deø Gelubdes, die immerhin nur accefforische Singabe geset Der, welcher sich zu ihr bekennt, durfte, wie uns hat. scheinen will, nicht mehr von einem folennen oder beffer folemnifirten Gelübde, fondern nur noch von einer fo qualificirten traditio reden. Aber jener Erflärungeversuch ift auch auf Boraussezungen auferbaut, die sich als nicht zu= läffig erweisen. Ballerini mußte ja wiffen, daß wie dem feierlichen, fo auch vielen einfachen Gelübden namentlich beut zu Tage die besagte traditio anner fei, daß somit in biefer beiden Gelübdeclaffen gemeinfamen Zugabe teines= wegs das unterscheidende Mertmal derfelben gefunden werden Der von ihm weniger zu Gunften der eigenen, als fönnte. zur Entfräftung unferer Anschauung erbrachte Sinmeis auf -die Mitglieder der Gesellschaft Jefu, welche bei einfachen Gelübden bis zu einem gemiffen Buntte den fonft nur von der Solennität hervorgebrachten Beichränkungen unterftehe, ift darum unwirksam, weil bekanntermaßen nicht zwar beren Charafter als Religiosen, wohl aber diese begrenzte Unfähig= feit zur Che u. f. m. auf einer papitl. Bevorzugung beruht

290

in the second second

und eine kirchenrechtliche Ausnahme bildet. Während dieses Argument somit nichts gegen uns beweist, bleiben die übrigen von Ballerini beigebrachten unerwiesen. So können wir feine weitere Behauptung, daß der von uns als charakteri= ftisches Merkmal der Solennität hervorgehobene Einfluß auf die Fähigkeiten des Gelobenden bei manchen feierlichen Gelübden nicht vorhanden sei, als zutreffend so lange nicht annehmen, bis uns solche Beispiele näher angegeben werden, wie wir auch die vielen und großen Schwierigkeiten zu erfahren begierig sind, welche dieser Solennitätserklärung ent= gegenstehen sollen <sup>1</sup>). Endlich ist Ballerini in großem Irrthum, wenn er Suarez zwar nicht als Vertreter dieser Berhältnißbestimmung, so doch als Gewährsmann für die Richtigkeit derselben anführen zu können glaubt <sup>2</sup>); was

1) »Quae quidem opinio cum solida cuipiam rationi non innititur, tum multis difficultatibus et incommodis iisque non levibus laborat « a. a. D.

2) Wenn Suarez a. a. O. l. 2 c. 7 n. 13 fagt : in hoc ergo recte procedit prior sententia differentiam constituens inter votum simplex et solenne castitatis, quia votum simplex est sola promissio non conjuncta traditioni, votum autem solenne castitatis semper habet aliquam traditionem conjunctam« fo fann und muß man dieser Erklärung vollftändig beipflichten; es werben gewiß manche einfache - wir würden folche lieber noch private nennen - Reuschbeitsgelubbe abgelegt, benen nur eine Hingabe ber gelobenden Berson anner ift, weil fie niemals in eine roligiöfe Ge= noffenschaft einzutreten beabsichtigte; ware bies der Fall, fo mußte felbft auch ihrem einfachen Gelubbe fich noch eine traditio anfchließen, wie eine folche niemals von bem folennen getrennt wird. Es ift alfo hier etwas ganz anderes von Suarez gesagt, als was ihn fein Ordens= genoffe Ballerini (a. a. D.) fagen läßt, nämlich »differentiam illam inter votum solenne et simplex »recte« constitui.« Un einer andern Stelle beffelben Buches (c. 12 n. 6) fagt Suarez nicht un= beutlich »adaequata vel sufficiens differentia inter vot. simplex et solenne inde sumi non potest etc.«

19\*

von den Citaten aus Thomas von Aquin zu halten, haben. wir oben des Nähern auseinander gesetzt.

So haben wir in diefem kurzen kritischen Abriß fast fämmtliche Moraltheologen der Neuzeit an der Arbeit einer richtigen Bestimmung des Solennitätsbegriffes gefunden, haben aber gleichzeitig auch gesehen, daß die Aufgabe noch nicht als gelöft betrachtet werden durfte. Ob unsere einfache Auffassung desselben richtig sei, mögen Andere entscheiten.



# IL Recensionen.

1.

Die Grabschrift Eschunungars, Königs ber Sidonier. Urtert und Uebersehung nebst sprachlicher und sachlicher Erklärung von Dr. E. J. Kämpf, Professor an der t. t. Universität in Prag. Mit einer Beilage, das Spitaph in der phönizischen Originalschrift enthaltend. Prag 1874. Verlag von H. Dominitus.

Durch die vorgenannte Schrift Kämpfs, ber auch an ber Inschrift des Moabitischen Königs Mesa sich versucht hat, ist die phönizische Epigraphik, somit auch das hebräische Sprachgut mehrsach gefördert worden. Die Grabschrift Eschmunazars ist in sich wichtig genug, und zeigt so viele sprachliche, religiöse und archäologische Berührungspunkte mit dem A. Testament, daß man mit ihr bekannt gemacht zu werden verlangen darf. Sie wurde 1855 nicht weit von der uralten Königsstadt Sidon (Saida) auf einem in einer Höhle beim Nachgraben gefundenen Sarlophag entdeckt, auf dessen verlange darf. Die Königs befand. Der gelehrte und um semitische Alterthumskunde hochverdiente Herzog von Luynes erwarb den kostbaren Fund für den

Louvre in Paris und bearbeitete die Infchrift auch felbft, worin er bald an verschiedenen meist deutschen Gelehrten zum Theil glücklichere Nachfolger hatte. Denfelben reiht fich nun B. Rämpf in einer felbständigen Bearbeitung an, nachdem er schon 1870 in einem Anhang zu seiner "Inschrift auf dem Dentmal Mefa's" Broben einer Revision der Grabschrift des Königs Eschmunazar gegeben hatte. Es ift auch unzweifelhaft, daß durch die neueste Bearbeitung manche Dunkelheiten und Schwierigkeiten des grammatischen und lexifalischen Theils der Inschrift aufgehellt, andere einer - Lösung näher gebracht worden sind. Man verdankt dieß zumeift ber gründlichen Bekanntschaft des Berf. mit den talmudischen und andern nachbiblischen chaldaisch-aramäischen Dialekten, welche hier zum erstenmal in umfaffenderer Beije zur Erklärung des phönizischen Schriftdenkmals heranae= zogen worden find. Daß dieß geschehen konnte, ift dem Unterzeichneten ein Beweis dafür, daß die Infchrift nicht pordavidisch ift, sondern dem fünften oder vierten Rahrhundert angehört, wo das uralte Sidon unter persischer Berrschaft eine Nachblüthe erlebte und in ganz Borderafien bas Aramäische mehr und mehr fich zur herrschenden Sprache machte, aus der später bas Talmudische die meisten Bestandtheile an sich zog. Doch zeigt die Sprache der 3n= fchrift in der hauptsache gleich der Moabitischen Rönig Mesa's althebräisch=phönizische Art, die sich in jenem ent= legenen Rüftenreich Nordweftspriens am leichteften noch in= takter halten konnte. Für spätern Ursprung spricht auch entschieden der Bulgardialett der Infchrift.

In berselben führt der König durch alle 22 Zeilen felbst das Wort, vom Grabe her, in welches er wie zweimal, Z. 3 und 12 geklagt ist, zur Unzeit (bal `itti)

. . .

hingerafft worden mar, "ein Sohn bedrängter Tage, eine Stütze der Baise". Er droht: teine Regierung und Reiner foll öffnen dieses Lager. Auch foll man nicht wegtragen den Sarg meines Lagers und mir nicht beigefellen in meinem Lager den Sarg eines zweiten Lagers. -Die es thun, denen foll nicht werden ein Lager bei den Schatten, und nicht follen fie begraben werden in meinem Grabe und nicht follen ihnen bleiben Sohn und Same an ihrer Statt. Und auch der Same derfelben, heißt es weiter unten, foll nicht haben Wurzel unten und Bracht oben und Ansehen im Leben unter ber Sonne. Refrainartia wiederholen fich jezt, da die Rede aus dem Grabe einen neuen Anlauf nimmt, die Eingangsworte, und es folgt noch eine Aufzählung von Tempeln und Beiligthümern, welche ber König und "feine Mutter Am-Aftart (d. i. Magd, Dienerin der Aftarte), Briefterin der Aftarte" in Sidon und Umgegend gebaut haben. Endlich erfleht der Geift des Tobten vom herrn der Rönige (adon melachim, gewiß nicht der perfifche Großkönig, fondern Baal ber Simmelstonig, wie vorher Aftarte (Simmels)-Rönigin bieft) für bie Sidonische Herschaft "Dor und Joppe, die herrlichen Getraideländer im Gefild Sarons, gemäß ber Grokthaten, bie ich ausgeführt" und kommt nach beinahe wörtlicher Wieder= holung der früheren Bedrohung der Grabesschänder zum Schluß und zur Ruhe.

Auf das Sprachliche, das vielfältige und iutereffante Berührungspunkte mit dem Hebräischen, Chaldäischen, Ara= bischen bietet, ist hier nicht näher einzugehen: es genügt die Bemerkung, daß auch hier das Phönizische dem Althebräi= schen gegenüber, der feinen und äschetisch hochstehenden Sprache des erwählten Bolkes, tiefer abgestuft sich zeigt, im Ein-

tlang mit der Völkertafel, welche die Phönizier (Sidon) zu den Chamiten stellt, und dem Hebräischen nach allem eine im höheren Grad selbständige Entwicklung und Bervoll= kommnung in der ältesten Zeit zuzuerkennen ist, als es gewöhnlich geschieht. Bon derselben haben auch die Phönizier, die vom vorderasiatischen Tieflande aus das Chaldäische der assprisch-babylonischen Keilschriften annahmen und in ihre neue Heimath am Mittelmeer mitbrachten, in der Folgezeit profitirt.

Als allgemeinen Gottesnamen der Grabschrift bemerken wir alonim (אלנם), was auch im Bönulus des Blautus Act. V, sc. 1 Anf. gemeinsamer Name der Götter ift und dem später Elohim substituirt scheint. Auch ass risch ist ilu, iluv, plur. iliv, ili gemeinsamer Göttername und im ältesten Babylonien Ilu Name des höchsten Gottes.

Bu Anfang des Borworts ichreibt der Berf. feltsamer Beife : 1855 gruben gandeleute füböftlich von Saida, ftatt Landleute, mindeftens unflar ift S. 2 der Sat: fo wird eine Sprache durch ftarte ichriftftellerifche Bermendung in formeller Beziehung wohl materiell ärmer, dafür aber geiftig reicher; zweimal steht indentisch, S. 20 IwCaao. <u>An</u> Efchmun, ber ersten Hälfte bes Rönigsnamens ber Infcrift mag Schem, Sem fteden, ba auch bie Mibraschim Manches was die Sage dem Esmun beilegt, von Sem Aber daß (S. 21 Note) Afflepios ein Sohn aussaaen. bes Sudut gewefen und Sem Gen. 6, 10 ein Sohn des Zaddit (ib. V. 9) war, ift ein curiofer Beweis hiefür. Manche hebräische Buchstaben sind falsch gebruckt: n für m S. 25, g für n S. 28. und 32 in der Note, S. 34 oben umgekehrt. Bedauerlich ift ber Mangel an arabijchen Typen, für welche hebräische gesezt werden mußten.

ł

Die Einleitung über das Berhältnift des Bhönizischen zum Bebräischen und des Lextern zum Arabischen, ift im erften Theil zu turz ausgefallen. Auch das Moabitische Mesa's im Verhältniß zum Phönizischen hätte ausführlicher dargestellt werden sollen. S. 64 ift gemäß Commentar und Ueberfezung ind ftatt des Singul. zu lefen, und mas ebendaselbst bemerkt wird "daß es na, ohne Jod geschrieben, heißt, beweist wiederum, daß das Jod in der Accusatiopartitel nicht für die dort behandelte Stelle, wo ja der Blural des Wortes fteht, fondern für 3. 17 f., wo es defektive geschrieben ift. Die Ueberfezung macht S. 79 Efchmunazar zum Entel des gleichnamigen Königs, mährend der Commentar richtig "Sohnessohn des Königs Eschmunggar" als Apposition ju König Tibnith, dem Bater des in der Inschrift redenden Rönigs faßt, lezterer somit als Urenkel jenes Efchmunggar ju betrachten ift.

Nicht ohne Werth ift eine Vergleichung der phönizischen Originalschrift unsres Denkmals mit der über ein halbes Jahrtausend älteren des Mesadenkmals, über welche Refer. in Merx, Archiv für wissenschnals, über welche Refet. 8d. II, Heft I S. 96 ff. ausführlicher gehandelt hat. Die viel jüngere Inschrift steht der des Mesa an Feinheit, Correktheit und Unterscheidung formverwandter Buchstaden entschieden nach und hat auch die Wortabtheilung durch Punkte nicht. — Zu den lezten Zeilen, wo Dor und Joppe, "die herrlichen Getraideländer Sarons" für die Sidonische Herrschaft ersleht werden, war auf act. 12, 20 zu verweisen, wonach Sidon Friede mit K. Agrippa suchte, weil es des Kornes aus dessen

Bimpel.

297

ar Lat

2.

Syftem der Metaphyfit. — Dargestellt von Dr. Bilhelm Kaulich, f. f. a. o. Professor der Philosophie an der Universität zu Graz, correspondirendes Mitglied der f. böhmischen Ge= sellschaft der Bissenschaften. Prag. Verlag von F. Temsty. 1874.

Der Berf. des vorliegenden Bertes ift bereits durch mehrere gediegene philosophische Schriften, besonders burch fein "Handbuch der Logit" 1869 und durch feine "Bfuchologie" 1870 rühmlichst bekannt. Sein Spftem ber Metaphysik nun ist vom neuern dualistischen Standpunkt bear-Bas den Standpunkt feiner Speculation betrifft, beitet. fo gibt er felben furz in "der Borede", S. V an : "Der richtige Vernunftgebrauch muß ficher zu dem Refultate führen, baß ohne die 3dee eines persönlichen Gottes, verbunden mit ber Creationsidee, und ohne die Anerkennung des "(qualitativen)" Gegensates von Geift und Natur im Bereiche des geschaffenen Seins tein Berftändniß des Menschendaseins wie des tosmischen Ganzen gewonnen werden könne." Davon fest überzeugt, will er besonders die irrigen Meinungen über feine angefeindete Denfrichtung befeitigen. - In der "Ein= leitung" feines Wertes zeigt der Berf. daß "die Geminnung ber Gottesibee" bas Ziel ber philosophischen Ertenntniß fei (S. 19). Auch die Metaphysit ift ein Theil der Philosophie. Sie hat eine ähnliche Aufgabe, wie diefe S. 23: Auch fie will "Aufichluffe über Gott und Welt, und die Stellung des Men= ichen im Beltganzen ertheilen." Sie will gleichfalls "bie Welt ans einem lezten Realgrund ableiten." Folgende Fragen bilden nach Raulich den Kernpunkt aller metaphyfis ichen Untersuchungen : "Bas ift das Gein und mas Erschei= nung? Bie muß fich in Folge einer bestimmten Qualität bes Seins die Erscheinung in qualitat iver Binficht gestalten?

Wie müffen wir uns in Folge einer bestimmten Qualität der Erscheinung, das ihr zu Grunde liegende Reale den= ten ?" (S. 24.) —

Mit Recht fagt der Berf. S. 20: "Nach der richtigen ober unrichtigen Auffassung der 3dee Gottes wird fich das ganze philosophische Lehrspftem gestalten." Allein diefe richtige Auffaffung ber 3dee Gottes wird fich nach unferer Ansicht nur aus einer voraugehenden richtigen Auffassung und Analpse der Beltcreatur, d. h. aus der richtigen Grfenntniß der wesentlichen Berschiedenheit von Geift und Na-Deßhalb glauben wir : Man könnte die Metur ergeben. taphysit in einen analytischen und fynthetischen Theil eintheilen. 3m analytischen Theil würde man von der Erforschung bes Wefens vom Geifte (fpeculative Pneumatologie), von der Natur (Naturphilosophie) und vom Menschen (speculativen Anthropologie) ausgehen, und könnte fo aus ihrer ge= fammten Bedingtheit das Dafein Gottes und fein unbedingtes Wefen erschließen 1). (Dieß wäre der Weg des Aufsteigens vom Endlichen zum Unendlichen.) — Dann aber könnte man im spnthetischen Theile von Gott, von der Frage ausgehen: wie in der absoluten Dreipersönlichkeit die Beltidee entsteht, und wie sie realisirt wird? -- Sofort könnte man das Berhältniß Gottes zur Welt, als Schöpfer, Erhalter, Regierer und Bollender betrachten (speculative Rosmotheologie). (Dief wäre der Weg des Berabsteigens vom Unendlichen zum Endlichen.) - Unfer Berf. ging gleichfalls den ana. lytischen Weg. (S. 27-72. "1. Hauptftud. Analytischer

<sup>1)</sup> Auch J. H. Hicke hat in feiner inftruktiven Schrift: "Die theistische Weltansicht und ihre Berechtigung" den analytischen Weg der Forschung eingeschlagen. Er suchte zuerst den Weltbegriff, (§ 25, S. 96) um dann den richtigen Gottesbegriff zu finden.

Theil"), jedoch nicht vollständig. Denn er reflektirte anfangs wohl auf bas Befen des Geiftes und Gottes, aber nicht auf das Wefen der natur und des ganzen Menschen auch. - Da er findet, daß das finnlich Gegebene tein zuverläsfiger ficherer Ausgangspunkt für die philosophische Forsch= ung ift, sondern nur das denkende Subject (S. 28), so analpfirt er die Thatfachen des Selbftbemußtfeins des Menschengeistes. Raulich beweist hier zuerft die Realität des denkenden Subjektes, indem der Ichgedante dem Geifte zu= erst gemiß und über allen Zweifel erhaben ift. Er erschließt zugleich aus dem Selbstbewußtseinsprozege des Geiftes die Dadurch findet er dann den Rategorie der Caufalität. analitativen Gegensatz zwischen bedingtem und unbedingtem Sein (Substanz) und gewinnt fo bie Gottesidee, als der absoluten Caufalität ber Welt. Gut mar' es gemefen, wenn ber Berf. zum Selbftbemußtfein des Menschengeistes, und zum Gottesbewußtsein auch das Welt (Natur=)bewußtsein binzugefügt hätte. Auf diefe Art würde er den Inbegriff aller Substanzen der Spekulation angegeben haben. Denn er fagt ja felbit treffend: Der Geist sucht "aus der Ertenntniß feiner felbst und der rings um ihn offenbar werdenden Birklichkeit (natur) jene Anhaltspunkte ju gewinnen, um den Urgrund von beiden , als das nothwendig Borauszusegende zu erfassen und näher zu bestimmen" (S. 21).

Wichtig ist in der Erkenntnißlehre des Verf. die Bemerkung, daß jede Substanz ein subjectives Dasein hat. Denn "kein Sein ist schlechterdings nur da, um bloßes Objekt für Anderes zu sein, sondern sich bethätigend und dadurch in Erscheinung tretend sür Anderes, muß es auch auf irgend einem Punkte des Daseins für sich selbst in

Erscheinung treten, nicht bloß für Anderes sich offenbaren, sondern auch sich selbst offenbar werden. (S. 67.) — Die Subjectivität eines Seins entspricht nothwendig in Form und Gehalt der Qualität seines substantiellen Bestandes." (S. 68.)

Raulich übergeht nun zur Frage (S. 72): "Wie denn das Dafein einer bedingten und einer absoluten Substanz gedacht werden muffe ? - Diefes bilbet den naturgemäßen Uebergang zu dem zweiten haupttheile der Metaphpfit, nähmlich der speculativen Theologie, und es zeigt fich zugleich, daß burch die Beantwortung diefer Frage das Denten den analytischen Weg verläßt, um den fynthetischen zu D. h. er betrachtet zuerst das dreiperfönliche betreten." Dafein Gottes, und sucht hieraus in der speculativen Rosmologie die apriorischen Daseinsformen der Weltfaktoren ju begreifen. - In der spekulativen Theologie ("II. Sauptftud") befpricht der Berf. besonders den absoluten Subjettobjektivirungsprozeß (den absoluten Selbstbewußtfeinsprozeg) S. 74 fagt er: "Die absolute Substanz ift nicht Gottes. bloß anfangslos dem Sein, sondern auch dem Dasein nach." Sie muß alfo abfolutes Dafein ober Leben haben in jedem Moment. - S. 77: "Bei einer unbedingten Substanz ift ein Indifferenzzustand gar nicht denkbar." Allein, bemertt Raulich weiter (S. 78), jede Substanz muß fich zu einem ihre eigene Erscheinung inne werdenden Subjecte erheben. Daher muß auch ein solcher Subjektobjektivirungsprozeg bei der absoluten Substanz gegeben sein. Für die Art und Beife, wie diefer Prozeß sich vollzieht, wird die Absolutheit der Substanz das bestimmende Moment sein. — Soll eine Substanz überhaupt fich felbst zum Gegenstand werden, fo muß fie fich felbst in irgend einer Beife als Objekt gegen=

überstellen." S. 80: "Wie die Substanz Gottes als abfolute an sich existirt, so wird sie sich auch in absoluter Beije felbstobjektiviren. Die Form der Selbstobjectivität wird daher die vollftändigfte fein muffen. Diefes wird aber nur dann der Kall sein, wenn nicht blos eine actuelle Bethätigung, alfo etwas am Sein Gegebenes, fondern wenn das Sein felbst als Objekt für den weitern Moment der Subjectivirung auftritt." Und ebenfo mefenhaft muß auch das Moment der Bezeugung ber Wefensidentität zwischen dem erften und zweiten Factor fein (S. 83). - Endlich ist noch zu beachten S. 89: "Bon dem die immanenten Berhältniffe des göttlichen Lebens begründenden realen Selbstifeten ift das formale Wiffen und Denken Gottes ju unterscheiden, welches in jeder der drei göttlichen Bersonen statthat, weil die göttliche Substanz, wie sie überhaupt bentende Substanz ift, fo auch in jeder ber drei göttlichen Bersonen als denkende Substanz sich bezeugen muß." S. 90: Die drei Bersonen sind aber "nur Gin absolutes Befen, weil in allen Dreien das Eine absolute göttliche Sein ift." Mit Recht wird das Eine Leben des perfonlichen Gottes defhalb "ein dreiperfönliches" genannt (S. 90). - Auffallen mird es Bielen, daß der Berf. zuerft vom realen Sichfelbstfegen Gottes in den brei Berfonen fpricht, und dann S. 90 bemerkt : Es "geht die zweite göttliche Berfon ebenfo mit Bewußtsein und Willen aus der erften herpor, wie fie von diefer mit Bewußtfein und Billen gefest mird .. und ebenfo geht die dritte gottliche Berfon mit Bewußtfein und Willen aus den beiden erften göttlichen Berfonen hervor, wie fie von ihnen mit Bewußtfein und Billen gesetzt wird." Der Grund nach unferer Anficht ift: weil eben Gott von Emigteit durch fich felbft differenzirt. baber auch von Emigteit in jeder Berson felbftbemußt ift. - Manche Bhilosophen und Theologen werden die specula. tive Reconstruction der Trinität vom Berf. aus der Metaphysit weisen und fagen : Sie gehöre in die speculative Dogmatik, und dieß nicht ganz mit Unrecht. Denn bei der speculativen Reconstruktion Raulich's verhält fich die Meta= physik nicht mehr rein als Bernunftwissenschaft, da selbe nur zu Stande tam mit Rücksicht auf die göttliche chrift. liche Offenbarung. Darum werden ihm manche auch, ob= fcon er fich bei der Reconstruction auf die Thatsachen des Selbstbewußtfeins, des perfönlichen Menschengeistes ftütte, eine theologifirende Richtung in der Philosophie vorwerfen, ba er vergeffen, im voraus zu bemerten, daß feine Metaphysif vom chriftlichen Standpunkte verfaßt worden iei. Raulich will eben Biffen und Glauben vermitteln. Bei der speculativen Reconstruktion der Trinität ist der Berf. weiter gegangen, als er anfangs wollte. Denn S. 20 äußert er : "Es foll die rationale Theologie fich auf teine positive Offenbarung ftugen. Denn es handelt fich um Ertenntnisse über Gott, wie das vernünftige Denten auf Grundlage der Thatsachen des eigenen Bewußtfeins Des philosophischen Subjectes dieselben zu erschließen vermag." Allerdings. Doch märe ber Berf. mit feiner Bernunft schwerlich fo weit in der Erkenntniß der Dreipersönlichkeit Gottes vorgedrungen, wenn er nicht die Trinitätslehre der göttlichen Offenbarung gefannt hätte. Indeß glauben auch wir, wie der Berf., daß die Bernunft in der Metaphpfit bie Frage aufwerfen tonne: ob bas abfolute Selbstbewußt= . fein Gottes, oder die absolute Perfonlichkeit vom creatur= lichen Selbstbewußtsein ober ber bedingten Berfönlichkeit des Menschengeistes wohl verschieden fei? Dag ein Unter=

schied zwischen der unbedingten Berfönlichkeit Gottes und ber bedingten Persönlichkeit des Menschengeistes bestehe, ift der Bernunft flar. Wie aber die absolute Berfönlichkeit Gottes vollftändig beschaffen fein mird, tann die Metaphp= fit nur aus der göttlichen politiven Offenbarung ichopfen, ba die Vernunft hiefür im menschlichen Selbstbewuftfeinsprocefe des Geistes nur einige Anhaltspunkte besitzt. Es wird manchem Philosophen die speculative Reconstruction her Trinität vom Berf. nicht evident fein, um fo mehr, da er zu wenig erklärt hat, wie von den Momenten des Selbst= bewußtseins der bedingten Berfönlichkeit des Menschengeistes aufzusteigen ift zum absoluten Selbstbewußtfeinsprocefe. Doch hat er nachträglich in der Rosmologie einige treffende Bemerkungen zur Verdeutlichung des letzteren durch den Gegensatz des endlichen Subjectobjectivirungsproceges ae= geben. S. 192 ff. fagt er: "Der Proceg ber Subjectobiectivirung der bedingten Substanz tann sich nicht in der Form der Subjectobjectivirung der absoluten Substanz voll= ziehen, sondern wird im Berhältniffe zu letterem eine Degativität, einen Mangel involviren. Diefer Mangel wird nur darin beftehen, daß die bedingte Substanz, weil nicht Caufalität ihres Seins, nur Caufalität von Erscheinungen ihres Befens fein tann ; die bedingte Substanz tann fich nur in Erscheinungen manifestiren, daher auch fich felbft nur in Erscheinungen und durch Erscheinungen offenbaren, und auch fich felbst offenbar werden. Das Sein als folches ift daher für die Subjectivität nicht unmittelbar, fondern nur burch die Erscheinung vermittelt gegeben. Der Brocef der Subjectobjectivirung der bedingten Substanz tann fich nie zur Wefen durchdringenden Anschauung des Seins erheben. er ift höchstens Anschauung des erscheinenden Seins ohne

#### Metaphyfit.

Biffen um biefes Sein, bei der Natur, ober Biffen um bas eigene Sein ohne Anschauung deffelben, beim Beifte." - Der Berf. entwidelt bereits in der speculativen Theologie die Beltidee (S. 96), (den dreifachen Nichtich=Gedanten Gottes) und bie Dreiheit der Beltfaktoren (S. 100), ohne Zweifel deß= halb, weil fich diefelbe aus der göttlichen Dreiperfönlichkeit Gut fritifirt er S. 122 den Bantheismus ber eraibt. reinen Immanenz, daß bei diefer Weltanschauung "Gott als eine Realität für fich, außer und über der Welt, als persönlicher Gott verloren geht." Ebenso richtia faat er S. 125: "Im Deismus geht über dem ftrengen Refthalten ber Einheit des göttlichen Wefens die lebendige Dreiheit verloren". Und endlich S. 127 : "Bei der metaphyfifchen Grundvoraussetzung des Atomismus fowohl wie des Mona= bismus läßt fich die 3dee Gottes nicht festhalten. Denn wo es nur eine unendliche Bielheit einander schlechthin gleichwerthigen, einfachen; abfoluten Befen gibt, da ift tein Raum mehr für einen perfönlichen Gott ; auch fiele einem folchen nur die müffige Rolle des paffiven Bufchauers zu." Abweichend hat der Verf. den bisher benannten Bantheismus der Transscendenz als Semipantheismus bezeichnet. Der lettere wurde jedoch gewöhnlich fo aufgefaßt, daß die natur von Gott aus Nichts erschaffen worden, der Geift dagegen eine Emanation aus dem göttlichen Befen ift, damit er Gott ebenbildlich fei. Darnach ift nicht die ganze Welt göttlich.

Raulich beleuchtet nun die bisher geführten Beweise für das Dasein Gottes. Die Rritik derfelben ift eine Baupt-Glanz-Bartie feines Buches. Sein eigener Beweis für das Dasein Gottes lautet S. 132: "Gibt es ein nicht absolutes Sein, so muß es auch ein absolutes Sein geben; denn das Nichtabsolute oder bedingte Sein hat Theol. Quartalichrift. 1875. II. Beft. 20

nothwenig ein Anderes zur Boraussetzung, durch deffen That es sowohl Sein als Dasein erlaugt. — Es muß bem unbedingten Sein ebenso gewiß Realität zugeschrieben werden, fo gemiß als das dentende Subjett fich als reales und bedingtes ertennt." -- Genau hebt er die Mängel des historischen Beweises hervor. S. 140: "Es wird burch ihn nicht zur Evidenz gebracht, worin diefe Nothwendigkeit des Fortschrittes zu einer letten Caufalität felbst ihre Begründung finde, ebenso wenig wird ersichtlich, warum bas Denten genöthigt ift, die gedachte lette Caufalität ins Objective zu verlegen, und ihr objectiv reale Birtlichteit zuzugestehen." Doch erkennt der Verf. auch den Werth des hiftorischen Beweises. S. 141 bemerkt er : "Die Rachweisung der thatfächlichen Allgemeinheit der Gottesidee und des Glaubens an Gottes Dafein ift eine unerlägliche Ergänzung jedes miffenschaftlichen Beweises für bas Dafein Diefer nachweis verbürgt erft, daß jene Dent-Gottes. nothwendigkeit keine blos vermeintliche, sondern eine für alle Menschengeister bestehende ist." -- Richtig urtheilt Raulich über den ontologischen Beweis S. 146: Diesem liegt "ber Gedanke zu Grunde, daß von uns die Eriftenz eines unentstandenen absoluten Wefens mit absoluter Nothwendigkeit gedacht wird. - Die Berechtigung diefes Gedankens vermögen wir von unferem dualistischen Standpunkte allerdings barzuthun, weil nähmlich bas bedingte 3ch fich nicht denten tann ohne Gott, aber der Zusammenhang diefes Gedankens mit der erkannten Bedingtheit des Denkprincipes müßte dargethan werden. Darin liegt eben ber hauptfehler des ontologischen Beweises, daß diefer Bufammenhang nicht evident gemacht wird." Ebenso entgebt bem Scharffinn des Berf. nicht der zu ertennende Fort-

schritt der Beweise für das Dasein Gottes. S. 147: "Beim tosmologischen Beweise wird nicht übersehen, bag man von dem bloßen Gedanken nie zur Existenz gelangen tonne, fondern daß nur von einem Sein auf ein anderes Sein ein Schluf gezogen werden tonne. - S. 150: Doch ein Fehler wird begangen, daß das in der Erfahrung gegebene Sein nicht felbst einer nähern Analpfe unterworfen Nicht ohne Grund fährt der Berf. fort S. 150 ff.: mird." "Es ift somit nothwendig, auch die Qualität des in der Erfahrung gegebenen Befens genauer zu bestimmen. Diefen ertannten Mangel sucht nun ein weiteres Argument zu beseitigen, dieses ist der physicotheologische oder physico= teleologische Beweis für das Dasein Gottes. - Allein auch diefer Beweis hat feine Mängel. S. 154: Bei ber Betrachtung der Belt wird eben übersehen, daß diefelbe nicht fo vollkommen ift, wie der Beweis vorgibt; denn fonft dürfte in der Welt das Bofe und Uebel nicht fein." Allein dagegen fagen wir : die Religionsgeschichte fast aller Bölfer beftätigt, daß das Böfe und Uebel ursprünglich nicht burch Gott, da er höchst=autia, =heilig und =weise ist, fonbern nur durch den sittlichen Abfall des Urmenschen ent= ftanden feien. Mithin befist Gott teineswegs nur eine comparative Bolltommenheit, er ift nicht blos Beltbaumeifter, fondern als Borzeichner ber Lebensgesetze für die Beltcrea= tur, auch der Beltichöpfer. Denn mer die Lebensgesete ber Weltsubstanzen bestimmt, muß auch herr über das Sein derfelben fein. Achnlich äußert fich auch der Berf. --Bulett prüft Raulich den moraltheologischen Beweis von Rant, und schließt gut denselben an den physicotheologischen Beweis an. S. 160 : "Beim physicotheologischen Beweis wurde auf das Uebel und Bofe hingemiefen, wodurch die 20 \*

Harmonie der intelligiblen Welt der Vernunft und der fenfiblen Welt gestört wird. — Nun kann aber der Geist die Harmonie zwischen geistigem und natürlichem Sein und Dasein nicht herstellen. So gewiß nun, als sich das Sittengesetz in unserem Gewissen unadweislich geltend macht, so gewiß müssen wir die Existenz eines höchsten Wesens, "welches die Herstellung der der sittlichen Bollendung ent= sprechenden Halten." — Die Eigenschaften Gottes hat der Berf. nur in Rürze besprochen, da sie nach seiner Meinung mehr Interesse für die Theologie, als Philosophie hätten. (?)

3m III. Hauptftude redet Raulich von der fveculativen Rosmologie. - S. 186 fagt er : "In der speculativen Rosmologie handelt es fich besonders um die apriori= ftische Beftimmung ber creatürlichen Substanzen", ober um bie 3dee von Geift, Natur und Mensch. - Mit vielem Scharfsinne hat er hier S. 182—184 und ähnlich S. 108 ff. die Schöpfung der Welt aus Nichts bewiefen : "Indem Gott die Welt schuf, tonnte ebenso wenig das eigene, wie ein fremdes Sein zur Schöpfung als Substrat benützt werden; fein fremdes, denn das hätte coatern neben Gott eriftirt, wäre ebenso absolut wie Gott felbst gemesen, meßhalb nicht einzusehen wäre, warum es sich einem Andern, - Gott zur Bildung und Formirung unterworfen hätte. - Aber auch nicht das eigene Sein Gottes tonnte zur Schöpfung verwendet werden. Denn jede folche Bermendung wäre eine Setzung des absoluten Seins in endlicher Bearenzung und Beschräntung, was der Natur des absoluten Seins zuwider wäre. — Auch wäre jede folche Sezung bes absoluten Seins in endlicher Begrenzung eine zwecklofe, weil dadurch der Zwech des Daseins, die Subjectobjectivir-

308

Metaphyfit.

una nie erreicht werden könnte ; denn das Absolute, Unend= liche tann fich nie in endlicher Begrenzung ganz offenbaren und baher auch nicht fich felbst ganz offenbar werden. œs bleibt somit nichts anderes als denkbar, als die Erschaffung der Welt aus Nichts. Denn die Schöpfung ift für Gott tein Denn (S. 109) Gott mare eben nicht der Abio-Bedürfniß. lute, wenn er nicht in feinem Sein und Leben fich felbft genügen würde". - Der Berf. erörtert fofort im I. Theile der fpeculativen Rosmologie, d. i. in der speculativen Bneumatologie ben Subjectobjectivirungsprocef des Menschengeistes S. 196 ff. But erflärt er G. 198 : "Der Geift muß fein in Form einer Borftellung abbildlich gegenüber gestelltes Sein als fein eigenes erkennen, nur so kann er sich formal objectiv werden." ---Weiter weist er auch auf die Nothwendigkeit der göttlichen Sollicitation zur Differenzirung beim Urmenschen hin. S. 220 : "Die göttliche Sollicitation des creatürlichen Geiftes zum Dasein muß 2 Seiten darbieten, von denen die eine fich auf bas Selbstbewußtsein des Geiftes, die andere auf feine Freiheit bezieht." Raulich zeigt fobann S. 242 ff., daß Freiheit und Entschiedenheit fich mit einander vertragen. - Auch . löst er mit vielem Tieffinn die Unmöglichkeit der Menderung ber getroffenen Entscheidung bei dem bofen Beifte. Ein folcher Geift findet in fich tein Motiv mehr zu einer Rudtehr in bas normale Verhältniß feiner Unterordnung unter Gott, ba er bloß Wohlgefallen an der Ungebundenheit hat. Rurg faßt ber Verf, die Qualitäten des Geistes zusammen S. 212: "Die Freiheit bezeugt die Monadicität des creaturlichen Geiftes, die Einheit, Untheilbarkeit und Beharrlichkeit der creatürlichen Substanz gegenüber anderer Wefen, mährend das Selbstbemuftfein Ausbruck ber Monadicität für den Geift felbft ift." - Der Verf. befpricht hierauf die speculative Physik ober die

Naturphilosophie. Da jedoch der Raum der Zeitschrift uns nicht gestattet, die Fülle des Inhaltes auch nur in Rurze darzuftellen, fo wollen wir aus den folgenden Bartien des Buches blos einige michtige Aeußerungen des Berf. über die gang und gaben Zeitfragen der Metaphpfit hervorheben. 216 das höchste Ziel der Naturfubstanz bestimmt er die Subjectivität (S. 271). Interessant ist seine Thierpsychologie S. 384 ff. Doch nicht zu übersehen ist fein Beweis (S. 284), daß die Natursubstanz es nicht zum Selbstbewußtfein "Man tonnte fagen, die Substanz tennt fich bringen könne. hier durch Summation der Daseinsmomente der einzelnen Substantiationen; allein auch dieses ift eine Unmöglichkeit. Denn dazu fehlt das summirende Brincip." — Denn (S. 283) "mit dem Uebertritt vom Sein in's Dasein verliert die Natursubstanz ihre (reale) Einheit." --

In der speculativen Anthropologie erhärtet Raulich, daß der Geist das formgebende Brincip des Leibes sei (S. 312), und zeigt dann die Berschmelzung der Subjectivität des Geiftes mit dem subjectiven Dafein der natur (im Menschen). Letteres ift jedoch von Seiten des älteren Dualismus controvers. - Instructiv ift feine Widerlegung ber Erflärungeversuche des Borftellunglebens ober bes Bemußt= feins nach dem Materialismus. Die Erklärungsweise bes Bewußtseins nach der Analogie des Chemismus behauptet. daß das Gehirn auf gleiche Weise, wie die Organe der Secretion, die Gedanken, Strebungen und Gefühle erzeuge. Allein, fagt der Berf. S. 293 ff. : "höchstens tonnte bas Gehirn den vermittelnden Apparat darstellen, in welchem fich die Gedanken erzeugen ober eigentlich ausgeschieden merben. — Dann aber müßten fie ichon vorhanden gewefen fein fowie im Blute Urin und Galle u. f. w. Es müßte

310 .

#### Metaphyfit.

daher im Stoffwechsel felbst ichon der Gedanke, der Bille und das Gefühl etwa gebunden vortommen, mährend im Gehirn die Entbindung oder das Freiwerden des Latenten ftattfinden würde. -- Dadurch würde aber in der äußern Natur ein latenter oder gebundener Dentproces vorausgefest, woburch der ursprüngliche Materialismus in eine Art Spiritualismus übergehen würde. Allein Diefes ift eine Behauptung, die der Materialismus, der überall nur das Balten phufischer und chemischer Rräfte gelten laffen will, feineswegs gelten laffen tann, ohne fich felbft zu miderfprechen." -- Mit Recht fügt Raulich binzu : "Alle Thatfachen, welche zu einer materialistischen Aufchauungsweise berechtigen könnten, beweisen nur, daß die Beränderungen förperlicher Elemente eine Reihe von Bedingungen ftellen, an welche Dasein und Form der Borstellungen mit Nothwendigkeit gebunden find, aber fie beweisen durchaus nicht, baß in jenen Beränderungen allein die einzige und hinreichende Urfache liege, welche aus eigener Rraft ohne Mitwirfung eines Andern ju bedürfen, die Mannigfaltigkeit des Borstellungslebens allein aus sich erzeugt. - Alle phyfikalische und chemische Beränderung der äußeren Natur wie unferes Rörpers ift völlig unvergleichbar mit dem zeitlichen Geschehen ber Borftellung, des Gefühles, des Willens u. f. w. — Die Umfetzung des räumlich zeitlichen Borganges in das rein zeitliche Geschehen der Borftellung tann nicht durch ben ersteren allein bewertstelligt werden" 1). ---

311

<sup>1)</sup> Daher fagt mit Recht und vielem Scharffinn auch Profeffor Pederzolli, ein gründlicher Kenner der berühmten Philosophie des Rosmini in seinem trefflichen Programm: >La semplicità dell' anima umana.« Rovereto, 1874. pag. 16: >Si fa presto a dire, che il movimento meccanico del fluido nerveo si trasforma in sensazione; ma chiunque

Wir fagen : Es muß eben dekhalb im Menschen noch ein anderes Brincip (bie Seele) vorhanden fein, zur Auffaffung (Intelligenz) der Eindrücke und Bewegungen bes nervenfuftems vom Gehirne und ben Sinnesorganen, nur fo tann es zum Innewerden, zur Berception, zur Borftellung tommen. - Der Beweis Raulich's über den qualitativen Unterschied zwischen der Thierseele und dem Menschengeiste ift treffend entgegenzuseten der Behaubtung Darwin's von der Identität beider. S. 297 erhärtet er: daß der Thierseele wohl ein Borftellungsproceft, ber unfrei und nach mechanischer Gesetlichkeit sich vollzieht, zugeschrieben werden müsse. "Doch diefem gegenüber fteht im Menschen ein felbftbewußtes und freies Verknüpfen der Vorstellungen." Diese Thätiakeit besitzt aber die Thierseele durchaus nicht, also ift fie qualitativ verschieden vom Menschengeiste. --

Bulett behandelt der Verf. (S. 322) in weiteren Betrachtungen über das Naturdasein und das Sein des Menschen noch die Frage : ob die empirische Erscheinungsweise sowohl ber natur, wie des Menschen den durch die göttliche Idee conosca e propugna, come me, la teoria meccanica delle forze, sa pure, que in questa moderna teoria causa prossima di fenomeni fisici, ossia forza, non è una vis misteriosa, ma è sempre materia in moto, o ciò, che torna al medesimo, movimento di materia; deve pur sapere, che trasformazione di una forza fisica in un' altra, poniamo dell'ellettrico in calorico, non è altro in fine dei conti, che trasformazione di un moto in un altro. - Il moto, per quante trasformazioni subisca, rimarrà sempre moto: sara modificato, variato, trasformato, ma non cesserà mai di essere moto di materia. -- Quando si pretende, che la sensazione ed il pensiero non sia l'una e l'altro, che movimento del fluido nerveo trasformato, pretendo anch' io, che mi si provi almeno che la sensazione ed il pensiero sono movimenti di materia, come le si prova di tutti gli agenti fisici, che l'uno nell' altro si trasformano.«

### Metaphyfit.

voftulirten Dafeinsformen volltommen entspricht ober nicht ? - Bur Naturphilosopie bemerkt er noch nachträglich über die Entstehung des Weltspftems nach der Rant-Laplace'schen Spoothefe : S. 343 ff. "Wenn auch die Entstehung unferer Sonne und ihres Blanetenspftems aus einem ursprünglich noch über den Neptun hinausliegenden und in Bewegung versetten Gasballe nach rein mechanischen Brincipien erflärt werden tann, fo müffen wir immer noch die Frage aufwerfen, warum die Abgrenzung der Maffe gerade fo und nicht anders erfolgte? wie dabei die Umfetzung der urfprünglichen Atombewegung in Malfenbewegung zu Stande tam, und warum fie gerade fo und nicht anders erfolgte? Woher denn die Tangentialbewegung stamme ?" Bei aller Aufflärung diefer Theorie "bedarf man dabei doch noch immer einer ordnenden Zweck und Biel fetenden Caufalität. - Bir glauben baber, daß die Entstehung unferes Sonnenfpftems zur Annahme brängt, daß die ichöpferifche Allmacht Biel und Zweck setend, in den Entwicklungsgang des naturdafeins eingegriffen haben müffe, daß die Natur aus und burch fich felbst dieses felbst nicht zu leiften vermochte." Und S. 363 : Ebenso müffen wir "für die Entstehung der Bflanzen- und felbit der niedrigften Thierformen den Grund in die schöpferische Caufalität verlegen." Wir können leider ! bie gründliche Beurtheilung des Darminismus vom Berf. wegen Mangel des Raumes nicht hierherfeten ; fie ift in manchen Bunkten originell. — Endlich zeigt Raulich, daß die dermalige empirische Naturentfaltung nicht ganz der urfprünglichen 3dee Gottes entspricht, und bag biefe Störung der normalen Naturentfaltung durch den freien fittlichen Abfall bes Urmenschen eingetreten fein tonne (S. 400). Daher ift der Ursprung des Böfen und Uebels in der Belt,

١

313

Tieffinnig ist hierüber der Ausspruch des Verf. S. 445: "Wenn die Menschheit blos schuldbeladen sein sollte, so wäre einerseits ihr Bestehen mit Rücksicht auf Gott nicht zu begreifen, andererseits ließe sich das Räthsel des irdischen Daseins, das weder auf absolute Trennung von Gott, noch auf vollkommene Bereinigung mit Gott hindeutet, gar nicht erklären. Gegenüber der Thatsache des Absalles des ersten Menschen muß daher eine Thatsache des absoluten Verdienstes" (ber Erlösung) "gegeben sein."

Unfere Inhaltsanzeige ist nur ein fehr kurzer Ueberblick über die Haupt partien unseres vorliegenden Werkes. Wir glauben nicht mit Unrecht zu sagen, daß die Metaphysist des Verf. eine sehr werthvolle, gediegene und gründliche Arbeit sei. Seine Metaphysist ist brauchbar für Theologen, um die Möglichkeit und Nothwendigkeit der positiven göttlichen Offenbarung philosophisch begründen und vertheidigen zu lernen; sie ist aber ebenso brauchbar für Philosophen, nicht blos für das Vernunstwissen des Ueberstinnlichen, sondern auch dazu: um die Uebergangsbrücke vom reinen Vernunstwissen zum positiven Glauben der Offenbarung zu finden und um die Räthsel des Optimissnus und Pessimissus der Welt zu verstehen.

Zutrigl.

3.

Der Holz- und Steinban Bestfalens in seiner culturgeschichtlichen und systematischen Entwicklung. Nach den Quellen und erhaltenen Monumenten dargestellt von Dr. J. B. Rordhoff. Zweite verbesserte Ausl. Mit 8 lithographirten Lafeln. Münster 1873 IX. und 451.

Borliegendes Buch enthält zwei größere Abschnitte, ben

314

dritten des 1. Theiles "Holzbau der Kirchen" und den zweiten des 2. Theiles "Steinbau der Kirchen", die auch für den chriftlichen Archäologen ein besonderes Interesse haben und eine Besprechung desselben in der theologischen Quartalschrift rechtfertigen.

Das Holz hatte vor dem Steine als Baumaterial der Gotteshäufer wie in Deutschland überhaupt, fo auch in Bestfalen entschieden die zeitliche Brärogative. Dem Nachweise diefer geschichtlichen Thatsache ist vornehmlich der erfte ber beiden genannten Abschnitte gewidmet. Schon die Natur ber Sache forderte es, daß bei der Christianifirung Weftfalens die Rirchen zunächst aus holz erbaut murden. Denn die ersten Wohnungen, welche man dort auffchlug, waren von Holz und in denfelben erlebten unfere Borfahren die Tage ihrer Freiheit, ihrer Baterlandsliebe und die Triumphe glorreicher Siege. Auch bei Anlage der Burgen fand der Holzbau Pflege und Uebung. Holz ftand in Fülle in den noch nicht gelichteten Bäldern, war leichter zu verarbeiten und zu einem Baue zusammenzufügen : der Stein lagerte im Innern der Erde und erforderte viele Anftrengungen, um gewonnen, herbeigeschafft und zum Baue verbunden 211 werden. Der Germane aber unterzog fich großen andauernden Arbeiten wol im Rriege, wo es galt, feine Freiheit und feinen Ruhm zu vertheidigen, nicht aber im Frieden, wo er fich ficher fühlte. Der Steinbau erforderte zu viel Arbeit und Anftrengung, zu viel Roftenaufwand, um fich gegenüber bem Holzbau ichon beim Beginne des Chriftenthums Ginaang verschaffen zu können. Waren es nun auch vor allem dieje praktischen Gründe, welche bei der ersten Errichtung von Kirchen auf den Holzbau hinmiefen, fo merden boch auch die psychologischen Momente, welche der Berfasser an=

führt, ein Wort mitgesprochen haben. Es waren das die Berehrung, welche die alten Deutschen dem Bolge bezeigten, und der angestammte Bag, welchen fie gegen die Mauern als Bollwerke der Knechtschaft beaten. Kann man nach allem biefem ichon nicht zweifeln, daß die erften Rirchen Bestfalens aus Holz aufgeführt waren, fo ergeben die einzelne Brände, die Namen der erften Rirchen und gemiffe Undeutungen der Berichterstatter noch bestimmtere Beweise. - Es befpricht der Berfaffer fodann die Beschaffenheit der Das Resultat der Untersuchung faßt er in die Holztirchen. Borte zusammen : "hausähnlich, vierectig, eng also einfchiffig, an drei Seiten mit geraden Bänden, an der vierten mit geradem Chor abgeschlossen haben mir uns hiernach die Grundtuben ber ältesten Rirchen zu benten, mochten fie aus Stein ober Holz erbaut fein. 3m Aufriß bedte also ein einfaches Sattelbach bas verhältnigmäßig ichmale Langhaus, die Fenster find niedrig angelegt, fo daß man von außen leicht ins Innere ber Kirche schaut, und find wie bie Thuren gerade geschloffen. Blocken und Glockenthürme gab es bald nach der sächsischen Bekehrung, doch bleibt es dahin gestellt, ob fie auch den zahlreichen Bolztirchen zufamen, und wenn fie vorhanden waren, ob fie dann als Dachreiter ober, wie an der Rirche zu Berzfeld, fich als Oftbau mit der Rirche verbauden, oder ob fie endlich, wie noch gegenwärtig in Holftein, abwärts von der Rirche aufgepflanzt waren." - Es hätte bier auch die Frage zur Sprache tommen follen. ob der norddeutsche Holztirchenbau im Blodverbande ober im Fachwerte aufgeführt worden fei. Binfichtlich ber Bedectung der Holztirchen erfahren mir die Ansicht des Berfassers ganz nebenläufig bei Besprechung der Basilita der b. Ida zu Herzfeld. Hiernach war das Sparrenwert

des Daches nicht nach innen hin frei gelaffen, fondern der innere Raum der Kirche nach obenhin durch eine flache Holzdecke abgeschloffen. Es ist das gewiß die einzig richtige Anstächt, doch wäre zu wünschen gewesen, daß dieselbe ausdrücklicher und bestimmter hervorgehoben und näher motivirt worden wäre. — Eine letzte interessanden auf den Steinbau, über die Motive, welcher dieser von jenem hergenommen hat, bildet den natürlichen Uebergang zu dem Abschnitte über den Steinbau der Kirchen.

Bon der größten Bedeutung für den Steinbau mar die weitverzweigte Runstthätigkeit Rarls des Großen. 211s nächst jedoch bleibt trotbem der Steinbau als nicht auf eigenem Boben ermachjen, dem Sachfenvolte etwas fremdes. Fortschreitender fränkischer Einfluß, machsender Reichthum, Steigen der Macht des Reiches fördern das Rultur= und Runstleben und mit ihm ben firchlichen Steinbau. 3m Anfange waren es besonders die großen Stifter, die fich um denfelben verdient machten. Mit dem 11. Jahrh. begann dann die überaus fruchtbare Bauthätigteit der Bifcoffe, die alsbald von folcher überwältigenden Wirfung ift, daß auch bei Baptismalfirchen und fleineren Rapellen der Holzbau dem Steinbaue immer mehr weichen muß. "Schon um das Jahr 1100 hatte der Steinbau im Prinzipe und in der Praxis völlig gesiegt . . . die Zeit, in welcher die Bolgfirchen untergiengen, dürfte ins 12. Jahrh. fallen, denn die erhaltenen Monumente zeigen, daß jetzt felbft in den fleinsten Dörfchen und Bfarreien Steintirchen erbaut murben." Dieje Thatsachen laffen fich nicht bezweifeln; nur will es bedünken, daß wir einen flaren Einblict in den Fortschritt und allmählich fich vollziehenden Sieg bes Stein-

١.

baues gewonnen hätten, wenn genauer unterschieden märe zwischen bischöflichen, Rlofter- und Baptismallirchen. Eine Stelle verdienen bier die schönen und warmen Borte. welche der Berfaffer dem Gifer der Bifchöfe des 11. Jahrh. für Rultur und Runft redet. Er betrachtet ihre Thätigkeit nicht mit bem Auge jenes Chronisten, der in ihrer Bauluft nichts sieht als eitle Brahlerei und Bedrückung des Bolkes, fondern mit dem ruhigen Auge des Forschers, der idealen Beftrebungen gerecht zu werden versteht. "Reinem Stande, fagt ber Berfaffer, hatte die Zeit fo viel Segen gespendet, als dem ber Bischöfe : mas die Rlöfter an alten Rechten verloren, was das Aussterben oder der Untergang der Lanbesgroßen vererbte, mas die Könige an Gerechtsame und Gaben zu verschenten hatten, - bas tam meiftens bem nächsten Bischofe zu Gute. Gerade jest erweiterten sich ihre weltlichen Gerechtsame von Jahr zu Jahr, von Grafschaft zu Grafschaft, und beginnen die Grenzen ihrer landesherrlichen Gewalt mit benen der geiftlichen Macht zu tongruiren. Ans diefer Berschmelzung der höchsten geistlichen und weltlichen Rechte für fo weite Gebiete, wie im Norden Die Bisthümer umfaffen, aus erblichen Schenkungen von Privaten und Königen floß ein hohes Ansehen, ein großes dauerndes Bermögen und eine Bräpotenz, der fich in der Nähe taum ein Großer mehr rühmen tonnte. Und wer hätte es ihnen an Bildung im weitesten Wortsinne gleich oder zuvor gethan? Höchstens die Klöfter. Diefer Antwort muß aber beigefügt werden, daß die Rlöfter den allgemeinen Einfluß auf die Erziehung und bamit den äußern Glanz ihrer Schulen verlieren. Die bischöflichen Domfculen fteigen dafür immer höher in Ruhm und im Ansehen . . . Dak bie Pflege der Biffenschaft ein Lebenselement und Glang-

punkt ihrer Regierung fei, faben die Bischöfe immer ein, und brachten durch tüchtige Lehrfräfte, durch Erweiterung bildender Lefture und Regelung der Tageszeit ihre Domichulen in einen Flor, wie ihn vorbem bochftens die Rlofterichulen gehabt hatten. Den allgemeinen Ruten der Rlöfter unterschätzten fie nicht, fondern Männer wie Meinwert von Baderborn, Bernward von Hildesheim, Unno von Köln, Benno von Osnabrück gründeten je neben ihrer Rathedrale ober in gelegener Nahe ein Benediktinerklofter, und die Mönche, welche meift anders woher berufen murben, dantten bamit, daß fie ausländische Bildung nach Sachsen verpflange ten und ihre Rlöfter zugleich zu Rolonien von miffenschaftlicher Beschäftigung und fruchtbarer Runftübung erhoben. Einzelne Bischöfe hatten fich in den berühmteften Schulen eine höhere Bildung angeeignet, und faft alle machten eine Schule des Lebens durch, die nicht lehrreicher werden und nicht mehr Erfahrungen und Anschauungen bieten tonnte, mie damals. Als Ranoniker eines bischöflichen Stiftes maren fie werfthätige Glieder ber Bermaltung gemesen, die meisten hatten weitere Reisen zumal nach Italien gemacht, Auge und Berg an den Runftreften alter Zeit geübt, hatten in der taiserlichen Kanzlei gearbeitet ober in den mannigfaltigiten Reichsgeschäften auch bie reichsten Erfahrungen gefammelt und ihren Anschauungstreis erweitert. Als Rinder vornehmer Familien und feiner Erziehung stehen sie entweder in Bermandtichaftsverhältniffen zu den Regenten ober werden ihre Grzieher, Begleiter und zuweilen ihre rechte Dafür floffen ihnen mieder Gerechtsame und reich= Hand. liche Belohnungen zu. Sohe und weitgehende geiftliche und weltliche Gerechtfame, Bermögen, Macht und Anfehen, eine bobere miffenschaftliche Bilbung, ein weitschauender Blid,

.

bie Renntniß der öffentlichen Angelegenheiten, die Gunft ibrer Berricher, die manniafaltigiten Anschauungen und Erfahrungen - furz alles, mas einen Sterblichen zum großen Theil reizt und ftählt, vereint fich auf die Bischöfe, um fie zu mächtigen Rirchenfürsten, ju Staatsmännern, turgum ju ben tonangebenden Größen zu befählgen. Bie fie ihre weltlichen Errungenschaften durch Burganlagen sichern, fo geben fie ihrer Machtfülle Ausdruck in dem Bau ihrer Rathedralen, beren fulturgeschichtlicher Werth also nicht geringer in Anschlag zu bringen ist, als der baugeschichtliche. Baus und Runfterfahrungen, felbft perfönliche Sulfeleiftung und Stüte floffen von dem begabteren Bifchofsfitz zu dem ärmeren, und unter Umftänden tonnte der eine Bifchof in feinem Sprengel die Anschauungen verwerthen, die er in einem andern in der Jugend oder auf Reifen empfangen hatte." Sofort werden diefe allgemeinen Ausführungen des näheren erhärtet burch bie Beispiele eines Bernward, Godehard, Azelin und Bezilo von Hildesheim, eines Beribert, Biligrin, Bermann und besonders Anno von Köln, eines Poppo von Trier, eines Unwon, Bermann, Alebrand und Adalbert von Bremen, eines Meiuwert von Baderborn, Benno von Osnabrud und der münfterschen Bischöfe Siegfried, Bermann I., Friedrich u. Erpho. Bum Schluffe verbreitet fich ber Berfaffer über die verschiedenen Rirchenformen.

Das ist in turzen Zügen der Inhalt der beiden uns besonders interessienden Abschnitte. Trotz der von uns ausgesprochenen Wünsche müssen wir dem Berfasser das Zeugniß geben, daß er überall den wahren Ernst des Forschers zeigte, der keine Mühe scheut, der mit unablässigem Fleiße alle Quellen durchforscht, welche oft nur in scheindar geringfügigen Nebendemerkungen oder bloßen Andeutungen

ihm einiges Material bieten. So ift es ihm gelungen, ein lebensfrisches Bild der westfälischen Baugeschichte zu liefern, das manches neue bietet, anderes erst in das rechte Licht stellt und des belehrenden und intereffanten so viel enthält, daß auch dem Laien auf dem Gebiete der Kunst die Lektüre des Buches einen genußreichen Gewinn verschaffen wird. Insbesondere sind wir noch dem Bersasser bantbar für den werthvollen Beitrag zur Geschichte unseres engen Baterlandes.

Lic. Fechtrup in Münfter.

### 4.

Sehrbuch ber Rircheugeschichte für Studierende. Von F. X. Araus, Doctor der Theologie und der Philosophie, Broseffor an der Universität Straßburg. Zweiter Theil. Kirchen= geschichte des Mittelalters. Trier, 1873. Link'sche Buck= handlung. 222 S.

4

Von dem Kraus'schen Lehrbuch der Kirchengeschichte, dessen erster Band im Jahrgang 1872 dieser Zeitschrift angezeigt wurde, liegt nunmehr der zweite das Mittelalter umfaffende vor. Anlage und Methode sind, wie zu er= warten stand, hier wie dort die gleiche und wir können auf das früher Gesagte verweisen. Auch die Vorzüge, durch die der erste Theil sich auszeichnete, sind hier wieder wahr= zunehmen: große Bertrautheit mit der Literatur der Quellen und Hilfsmittel, Beherrschung des weiten Stoffes, klare und gewandte Darstellung, unbefangene Auffassung, Mäßig= ung im Urtheil und wir sprechen diese Anerkennung dem Berf. gleich an der Spize unserer Anzeige aus, um sofort xvest. Quartalichrift 1875. II. heft. 21 auf einige Punkte übergehen zu können, in denen wir mit unferer abweichenden Ansicht nicht glauben zurückhalten zu follen.

In Anbetracht, daß Humanismus und Renaissance fammt den großen Erfindungen des ausgehenden fünfzehnten Jahrhunderts im eigentlichen Sinn Charakteristika Der modernen Bildung find und demnach der Neuzeit angehören, schließt der Berf. das Mittelalter mit der Mitte des 15. Sahrhunderts ab ftatt mit dem Jahre 1517, wie bisher zu geschehen pflegte, und er meint, daß lettere Datirung wohl dem Standpunkt des altglänbigen Protestantismus entspreche, von jedem andern Gesichtspunkt aus aber eine Inconfequenz fei. Bir glauben die Gründe feines Berfahrens nicht zu mißkennen, können ihm aber, wenn uns feine Ansführungen in dem noch ausstehenden dritten Theil nicht umftimmen, gleichwohl nicht beipflichten. Denn wenn auch humanismus und Renaissance mit ihren Anfängen noch ziemlich tief in das 15. Jahrhunderte zurückreichen, fo ermiesen fie fich auf dem Gebiete des firchlichen Lebens in größerem Umfang doch erst im 16. Jahrhundert wirksam und das Mittelalter mit feinem eigenthümlichen Gepräge erhielt fich ziemlich ungeschmälert noch in dieses berein. Es läßt fich somit fagen, daß Mittelalter und Neuzeit in ber zweiten Sälfte des 15. Jahrhunderts aufeinanderftießen, baß ienes noch fortdauernte, mährend diefe wenn auch nur leife bereits begonnen hatte, und wenn man dann weiter fragt, welcher ber beiden Zeiträume über den andern damals bas Uebergewicht behauptete, fo tann die Antwort nach unferm Dafürhalten nur in dem Sinne ausfallen, in dem die Frage bisher gelöst murbe. Die neuen Rräfte maren im 15. Jahrhundert noch im Werden begriffen ; als eine eigentliche ins

tirchliche Leben eingreifende Macht treten fie erft mit und nach der Rirchengestaltung des 16. Jahrhunderts auf und die Scheidung der Geifter, welche damals eintrat, biente eben dazu, fie vollends groß zu ziehen und auf den Rampf= platz zu führen. Wir erinnern nur an die Geschichte ber Bäpftin Johanna, die man tatholischerseits erst dann ernft+ licher ins Auge faßte und als entschiedene Fabel tennen lernte, als die Protestanten mit Hohngelächer auf diefen vermeintlichen Schandflect des Bapftthums hinwiefen, und wie mit biefem Buntte verhielt es fich mit vielen andern. Mögen daher auch, wie der Berf. annimmt, die Anfänge ber Neuzeit noch ins 15. Jahrhundert zurückreichen, fo greift das Mittelalter noch entschiedener in das 16. Jahrhundert herüber und wir halten deshalb für das Angemeffenere, die große Rirchenspaltung als den eigentlichen Wendepunft zwischen diesen beiden Berioden zu bezeichnen.

4

1

Einen andern Differenzpunkt bilden die mittelalterlichen Der Berf. ertennt ben 4 großen Lateranfpnoden Concilien. im 11. und 12. Jahrhunderte, der Synode von Bienne und den Spnoden von Lyon die Dekumenicität zu . fpricht fie aber den Smoden von Conftanz und Bafel ab ; genauer die Sache ausgedrückt nennt er letztere die großen Concilien zur Zeit des Schismas und bezeichnet er fie dadurch indirecte als nichtökumenische, daß er nicht wie sonst ihre Folge in der Reihe der allgemeinen Concilien angibt. Wir tonnen diefe Behandlung, mas die Conftanzer Synode an= langt , nicht billigen, indem wir glauben, daß diefe Synode mehr als jede andere im Mittelalter ben Rang einer öfu= menischen verdient, wenn man sich in feiner Auffassung nicht durch unbedeutende Meußerlichkeiten bestimmen läßt. etma Sie hatte wenigstens eine mahrhaft öfumenische Aufgabe

21 \*

zu löfen, wie keine in diefer Periode fowohl vor ihr als nach ihr, und fie hat ihr Wert in der Hauptfache mirklich vollbracht, indem fie der Rirche die feit beinahe einem halben Jahrhundert entbehrte Einheit wieder gab. Ihre Stellung in der allgemeinen Rirchengeschichte ist daher eine fehr hervorragende und die Lateranspnoden halten in diefer Bezieh= ung taum einen Bergleich mit ihr aus. Der letzteren Bedeutung ist sogar gegenüber der allgemeinen Entwicklung des firchlichen Lebens eine so untergeordnete, daß dem Berf., wenn wir uns etwa bei der schnellen Lektüre des Buches nicht täuschten, das unter diefen Umftänden allerdings fehr erklärliche Berfehen begegnen konnte, die 10. allgemeine oder 2. Lateranspnobe wohl ju zählen, indem er auf die 9. fofort die 11. folgen ließ, aber gar nicht zu nennen, und wir find der Ansicht, daß wenn man einer folchen Synode das Prädikat der Dekumenicität zuspricht, man biefes um fo mehr bei der Constanzer thun follte.

Endlich erwähnen wir, daß in der Geschichte des erften Abendmahls= und des Prädeftinationsstreites die Controverspunkte zu wenig hervorgehoben wurden. Die Darstellung, bie der Berf. von jenem gibt, ift nicht gerade unrichtig ju nennen, aber bei ihrer Unbestimmtheit wird der der Sache nicht zum voraus kundige Lefer nur zu leicht auf den Gedanken gerathen, es habe sich in ihr einfach um die Berwandlung gehandelt und es fei Rabanus Maurus ein Gegner ber Verwandlung des Glaubens an die reale Bräfenz Chrifti im Altarsfacrament gewesen, während er biefen in feinem Schreiben an den Abt Egil von Brüm auf's Klarste und Unzweideutigste bekennt. Nuch ift es ungenü= gend, wenn von Ratramnus gefagt wird, er habe im Ge= gensatz zur Theorie des Baschafius Radbertus nur eine

Gegenwart Christi secundum potentiam gelehrt, ba er in seiner Schrift de corpore et sanguine c. 30 boch felbst ausbrücklich eine Verwandlung von Brot und Bein in die Substanz des Leibes und Blutes Chrifti annimmt und sie nur als eine geheimnisvolle, per mysterium sich pollziehende von der materialiftischen Anschauung feiner Begner unterscheidet, fo bag es zum Mindeften fraglich ift, ob der gelehrte Mönch von Corbie die reale Bräfenz beftritten habe. Wenn sodann bezüglich bes zweiten Streites gefagt wird, daß Gottfchalt den Bischof Noting von Verona zu feiner Anschauung von der doppelten Prädestination zu gewinnen suchte, fo reicht das offenbar nicht zu, um dem Lefer eine eigentliche Renntnig von der Gottichalt'ichen Lehre zu verschaffen, zumal die Rede von einer doppelten Brädestination einer doppelten Auffassung fähig ift, und wie hier, fo vermißten wir auch in der zweiten Beriode bes Streites oder in dem Streite zwischen hintmar von Reims und Remigius von Lyon und ihren Gefinnungsgenoffen eine nähere Angabe der Controverspunkte : die vier Capitel Hinkmars hätten nach ihrem Hauptinhalte angeführt und nicht bloß ihre Exiftenz angezeigt werden follen. Die Beurtheilung Gottichall's felbst scheint uns etwas zu ftreng zu fein, da feine Lehre, wenn man nicht etwa auf einzelne Worte ein Gewicht legt, das ihnen bei einer umfassenderen Betrachtung nicht zukommt, im Wefentlichen auguftinisch war und da in Anbetracht seiner Schicksale die Extravagangen feines fpäteren Lebens nicht als Magftab für feine anfängliche Lehre zu behandeln fein dürften.

Funt.

### Stockbauer,

5.

Der grifilige Rirgenban in den ersten sechs Jahrhunderten von Dr. J. Stockauer, t. Proseffor für Kunstgeschichte an der Runstgewerbschule München. Mit fünf Tafeln. Regensburg. G. J. Manz. 1874. IV und 115 S. 8.

Baben wir es bei der Recension einer tunstarchäologischen Schrift im vorigen Jahrgang als einen Mangel empfunden, daß in ihr bie altchriftliche Basilita ohne Beiteres und ohne daß die Controverse über deren Entstehung auch nur angedeutet ward, von den Rauf- und Gerichtshallen der Alten abgeleitet murde, fo freuen mir uns, biefes Mal eine Schrift zur Anzeige bringen zu tonnen, in der die dort mit Stillschweigen übergangene Frage bistorisch und fritisch gründlich behandelt wird. Bie unfern Lefern zum großen Theil betannt ift, murden die forenfen Basiliten ber antiken Belt ehemals beinahe einftimmig als Borbild ber altchriftlichen Bafilita angenommen und erft in neuerer Zeit über den Ursprung des chriftlichen Gotteshauses auch noch andere Ausichten ausgesprochen. Den Anftoß dazu gab mit der Schrift "Die antiken und die chriftlichen Bafilitin" 1847 Zeftermann, indem er ber bisherigen Auffaffung entschieden entgegentrat und sich dahin erklärte, die chriftliche Bafilita fei aus chriftlichem Bedürfnig und chriftlichem Geift hervorgegangen und es fei unrichtig, für fie eine organische Entwickelung aus der profanen ant iken Seine Behauptung fand vielfachen Beifall. zu statuiren. fie wurde aber auch von mancher Seite befämpft und unter ihren Gegnern ragt namentlich der auf dem Gebiete der chriftlichen Runftarchäologie fehr bewanderte Prof. Megmer hervor, der sich alsbald in einer Abhandlung "über

### Der christliche Kirchenbau in den ersten 6 Jahrh. 327

ben Urfprung, die Entwicklung und die Bedeutung der Bafilita in der chriftlichen Bautunft" für die Anlehnung der driftlichen Basilita an vorhandene Bauformen und insbefondere an den römischen Bafilikenbau aussprach. 3m Gegensatz zu ihm leitete dann Weingärtner in feiner Abhandlung "Ursprung und Entwicklung des christlichen Rirdengebäudes" die chriftliche Bafilita aus den griechischen Hppäthraltempeln her und betrachtete endlich Mothes in feiner Schrift "Die Basilikenform bei den Chriften ber erften Jahrhunderte" den Tempel von Jerufalem als 3deal für deren Gefammtgestaltung, indem er durch bie ichöpferische Rraft des chriftlichen Geiftes und die Bedürfniffe der chriftlichen Gemeinde das Vorbild zugleich in mehreren Punkten modificirt werden ließ. Lettere Abhandhung war noch nicht erschienen, als sich Megnier zum zweiten Mal über bie Frage vernehmen ließ und seine frühere Anschauung dahin präcifirte, in den Brivat bafiliten der römischen Großen. bie nach fichern hiftorischen Nachrichten häufig für den chriftlichen Cult zur Verfügung gestellt wurden, fei das Borbild ber chriftlichen Bafilita zu ertennen. Seine Auffaffung, bie in den Mittheilungen der t. t. Centralcommission (1869) burch Reber noch näher begründet wurde und bie nach unferm Dafürhalten in hiftorischer und architektonischer Beziehung die meiste Gewähr für sich hat, wird auch von dem Berf. ber vorliegenden Schrift adoptirt und im ersten Theil berfelben von der christlichen Bafilita, ihrem Urfprung, ihrer Form und ihrer Weiterbildung unter und nach Constantin gehandelt, im zweiten von den firchlichen Centralbauten, als beren antike Vorbilder die römischen Thermen betrachtet werden. Um auf ben eigentlichen Gegenstand einzuleiten, wird sodann im Anfang die Geschichte der Controverse über

den Ursprung der Bafilika dargestellt und endlich in einem Nachtrag die Innendecoration der altchristlichen Kirchen besprochen.

Der Grundriß der antiken hausbafilika, den der Berf. auf Grund ber Reber'ichen Untersuchungen gewinnt , aleicht burchmeg dem der chriftlichen Basilita: wir feben ein burch zwei Säulenreihen in drei Räume getheiltes Oblongum mit Apfis auf der einen und Borhalle auf der andern Schmalfeite. 3m Aufbau jedoch tritt die Berfchiedenheit zu Tage, daß in der Privatbafilita die Erhöhung des Mittelschiffes durch eine zweite Säulenftellung, in der chriftlichen Basilita aber nach dem ersten Anfang, da bei einzelnen Bauten wohl auch in diesem Bunkt das Borbild vollkommen nachgeahmt wurde, durch eine auf der erften Säulenreihe angebrachte Wand herbeigeführt wird, fo daß fich letstere als eine Gigenthümlichkeit der christlichen Architektur gegenüber der antiken classischen darstellt, in der die Säule niemals als Mauerstütze verwendet ward, und ber Berf. fpricht fich über diefen Buntt mit folgenden Worten aus : "Artabenbogen, auf feste Bfeiler gelagert, tragen gang fiplgemäß bie Mauer darüber ; aber es fiel in der römischen Frühzeit feinem Architekten ein, bas fo fchmache, nur für bie Laft bes Gebäudes berechnete Bauglied der Säule in den ftell. vertretenden Dienst des Bfeilers einzufegen und auf fo nach allen Richtungen unficherer Grundlage bie mächtige Mauerwucht und barüber die Decke zu legen. Diese an fich unfolide, gegen alle Naturgesetze ber Architektur verstoßende Art zu bauen konnte nur da gefallen, wo der Sinn für correcte Gestaltung ber Bauformen burch auf bem techniichen Gebiet geloste Räthsel verdorben und die mahren Elemente monumentaler Schönheit vertannt waren. Mit

### Der chriftliche Rirchenbau in ben ersten 6 Jahrh. 329

diefem an der Beterstirche zum ersten Male im größten Maßstab zum Ausbrucke gekommenen Abfall von den Befesen der classischen Runft tritt die christliche Cultarchitektur ins öffentliche Leben ein und feste fich badurch den Stempel ber Barbarei auf, den alle andern Borzüge derfelben nicht vermischen können. Das fo überhöhte Mittelschiff abt im Meußeren und Innern dem Bau allerdings eine gemiffe äfthetische Bewegung, eine Bielgestaltigteit der baulichen Disposition, aber auf Rosten der natürlichen, einfachen Wahrheit oder, wenn man lieber will, der wahren natürlichteit und bie ftetige Biederholung biefer Unlagen, ohne anch nur den Berfuch zu machen, die miderfprechenden Glemente zu versöhnen, beweist, daß auch in der Bafilikaarchitettur diefer Zeit wie in der Plastit und besonders in der Malerei die Typit und das absichtliche Anlehnen an frühere Mufter an die Stelle architektonischen Studiums und ftplrichtiger Composition getreten." Bir können diesem Berbict nicht ganz beiftimmen ; denn wenn es auch gewiß ift , daß bie altchriftliche Architektur in bem angeführten Bunkte von ber antiken Bautunft abging, fo fteht denn doch noch in Frage, ob fie damit fofort ichon einer förmlichen Barbarei anheimfiel, und in Anbetracht des Alters der römischen Bafiliken und insbesondere der alten Baulstirche, die trot ihrer riefi= gen Dimensionen und trot wiederholter Erdbeben, die fie erschütterten, fich über breizehn Jahrhunderte erhielt und auch jetzt noch nicht durch Einfturg, sondern durch einen Brand zu Grunde ging, dürfte auch die Rebe von einer "unfoliden und gegen naturgesetze der Architektur verftoßenben Art zu bauen" etwas zu ftart fein, zumal ba bie Laft, die im chriftlichen Bafilitenbau den Säulen zu tragen zugemuthet wird, nicht fo groß fein dürfte, als der Verf. anzunehmen scheint. Da die Mauer über der Säulenstellung bei dem Mangel eines Seitenschubes im Wesentlichen nur die Bedentung einer abschließenden Wand hat, so braucht sie nicht gerade von mächtiger Wucht zu sein und für die Sast einer geringeren Mauer dürfte die Tragkraft der Säulen um so weniger als völlig unzureichend erfunden werden, als ja mit dem Wegfall der Flachdecke in den Bassiliken sich nicht selten die Anforderung wieder verringert, die an sie gestellt wird. Wir glaubten diese Sunkte hervorheben zu sollen, da sie durch den Versi, wie es scheint, zu wenig gewürdigt wurden und da sie in der berührten Frage wenn auch nicht den Ausschlag geben, so doch nicht wenig ins Gewicht fallen. Im Uebrigen sei die klare und gründliche Arbeit Allen empfohlen, die sich sür ben altchriftlichen Kirchendau interessiven.

Funt.

**Papfwahl und Raiferthum.** Eine hiftorische Studie aus dem Staats- und Kirchenrecht von Ottotar Sorenz. Berlin. Georg Reimer. 1874. XVIII. u. 253 S. 8.

lleber die Geschichte ber Papftwahl find in neuerer Beit wiederholt eingehende Untersuchungen angestellt worden und ich erinnere nur an die umfaffenden kirchenrechtlichen Werte von Phillips und Hinschins sowie an die einschlägigen Schriften von Baxmann (Die Bolitik der Päpfte von Gregor I. dis auf Gregor VII. 1866) und Zöpffel (Die Papstwahlen vom 11. dis zum 14. Jahrhundert 1871). Auch der Verfasser vorstehenden Schrift theilt uns hiftorische Untersuchungen über diesen Gegenstand

mit (im Befentlichen bereits im Julihefte bes 32. Bandes ber preußischen Jahrbücher veröffentlicht) und er glaubte bamit eine Lude auszufüllen, die ichon feit längerer Zeit in den neueren ftaatsrechtlichen und tirchenrechtlichen 2Berten beachtenswerth zu fein geschienen habe, indem, fo viel Bortreffliches auch über die Bapftmahl geschrieben morden, boch bas Berhältniß der weltlichen Gewalten zum Bontifis tatswechfel in zufammenh ängender Deife nicht genügenb untersucht worden fei, ein Mangel, ber fich nicht wenig in ber Unficherheit befunde, welche auch in politischen Erörterungen über bas seit Jahren discutirte und nun bevorftebende Greignif überall hervortrete. Er ftellte fich baber, wie er felbst fagt, bie Auf gabe, die michtigsten Stellen, welche in jedem Zeitalter für das Berhältniß der weltlichen Gewalt zu den Bapftwahlen entscheidend feien, arokentheils wörtlich anzuführen, um bas Material, bas für weitere Discuffionen zu verwerthen wäre, unmittelbar und mit Bequemlichkeit an die hand zu geben. Dagegen wollte er nach feiner eigenen Erflärung barauf verzichten, die politiichen Consequenzen der hiftorischen Untersuchung zu ziehen ober Wege und Stege für den Gang der Bolitit aufzufuchen, ba es bazu neben ber hiftorifchen Renntnig ber Sache. um fruchtbar zu wirken, noch eines anderweitigen Ginblickes und lleberblickes bedürfe, der ihm in jeder Hinsicht gemangelt hätte. Das was die Abhandlung leiften follte, fährt er in der Bevorwortung der Schrift fort und wir wollen auch diesen Baffus noch ausheben, weil er die Quinteffenz ber Abhandlung felbst enthält, fei bie flare Feftstellung des Berhältniffes des Staates ju der Papftwahl und in diefer Richtung dürfe bas Ergebniß als überraschend ergiebig bezeichnet werden; benn "burch viele Beweise ericheine es

331

nunmehr als gesichert, daß die Bapftmahl keine rein firchliche Angelegenheit sei und auch von teiner Seite jemals als solche betrachtet wurde; daß der Staat ft ets einen gemiffen, wenn auch in den Formen fehr wechselnden Antheil an dem Bontifikatswechsel nahm; daß den staatli= den Gewalten unter allen Um ftänden ein auf einem freien Billensatt beruhendes Entschliefungerecht ber Papftwahl gegenüber vorbehalten blieb; daß die dem Bapfte im Staate eingeräumten Rechte auf der Anerkennung des Bontifikatsmechfels als folchem und der durch die Bahl erhobenen Berson andererfeits beruhten und daß hierin bei allem Bechfel der Formen eine ununterbrochene Braris feit Constantin dem Großen bis auf unfere Zeit im Besentlichen unverändert fortdauerte". Die Gegenwart mag fich daber glücklich ichäten, noch von ben aroken Entbedungen zu vernehmen, die S. Lorenz auf dem Gebiete des Staats- und Kirchenrechtes gemacht hat, und fie mag dem modernen Columbus ficherlich auch dafür Dank wissen, daß er ihr den Zugang zu den neuen Ideen badurch uicht wenig erleichterte, daß er nach der eigenen Anpreisung feiner Schrift "bie zahlreichen fritischen Fragen mit erfreulicher Rürze" behandelte. Wir bezweiseln indeffen in hohem Grade, ob das Staunen über die neuen Entdeckungen lange anhalten wird, da die Refultate des Berf. theilweise auf fehr windigen Fußen zu ftehen scheinen, und wir hegen auch das vollfte Bertrauen zu ber gefammten deutichen Geschichtsforschung, daß fie trot der "burch viele Beweise gesicherten" Ergebnisse der vorliegenden Abhandlung von weiteren Untersuchungen nicht abstehen wird. Die Er= tenntniß, zu ber sie dann gelangen wird, falls es dazu überhaupt eingehender Arbeiten bedarf, wird unzweifelbaft

bie fein, daß beinahe Alles, was uns der Verf. als neu vorführt, unhaltbar ift, und diesen Thatbestand aufzuhellen, ift zunächst unsere eigene Aufgabe. Wir bemerken dabei ausdrücklich, daß wie wir so wenig als der Verf. gesonnen find, uns auf das Feld der Bolitik zu begeben, sondern daß wir getreu dem Charakter unserer Zeitschrift einsach die Interessen der Wissenschaft versechten werden, welche die der Wahrheit sind.

Der Berf. ift, wie bereits bemerkt murde und wie mieberholt in der Schrift ausgesprochen wird, der Ansicht, der Bischof von Rom habe ftets ber Anerkennung bes römischen Raifers bedurft, feitdem fich diefer dem Chriftenthum zugewandt habe, oder das Berhältniß von Staat und Rirche bei ber Bapftwahl fei feit Constantin d. Gr. ein bilaterales gemefen, und er verbindet mit diefem allgemeinen Sat, wie er burch die Rede, von einem unbedingten Bestätigungerecht und Anderes zu ertennen gibt, bie Borftellung, es fei ganz dem taiferlichen Ermeffen anheimgegeben gewesen, ben zum Bapfte Gewählten anzuertennen oder zu verwerfen. Der Beweis dafür foll in ber Geschichte bes römischen Schiemas unter Liberius und Felix und der Gefcichte der Doppelwahl von Bonifacius und Gulalius im 3. 418 vorliegen und der Berf. ift fo gutig, die Doppelwahl von Damasus und Urficinus, die er doch ebenso gut ober ebenso schlecht in feinem Sinne hätte verwerthen tonnen, wie jene, uns zu erlaffen, indem fie feinem icharfen Auge wahrscheinlich entgangen ist. Wir werden indeffen, ba bie Aufstellung des Gegenpapftes Felix, ein reine cafareopapistischer Gewaltatt, über unfere Rechtsfrage tein Licht zu verbreiten im Stande ift und auch der Berf. in diefer Bezichung fich mit einer blogen und furgen Behauptung begnügte, mit unferer Entgegnung uns auf den

Kall Bonifacius-Eulalius beschränken und mir bemerken vor Allem, daß wir über denfelben auf das Befte orientirt find, indem die Briefe, die bamals zwischen Rom und Ravenna, zwischen dem Stadtpräfecten Symmachus und dem Bapit Bonifacius einerseits und dem Raifer Honorius anderseits aemechfelt murden, erhalten und von Baronius ad ann. 418 und 419 veröffentlicht wurden. Die Sachlage war furz die, daß, weil eine Doppelwahl stattfand, die weltliche Behörde sich veranlaßt sah, sich für einen der Candidaten zu entscheiden und dann mit ftartem Arme gegenüber den etwais aen Umtrieben der Bartei des andern die Ordnung aufrecht zu erhalten, und der Raifer erflärte fich zuerft auf Grund des Berichtes des Stadwräfekten Symmachus für Eulalius, später aber für Bonifacius, sei es, daß die Synode von Spoleto, welche er zur Untersuchung der Bahl berief, deffen befferes Recht ans Licht stellte, sei es, daß es deffen gar nicht mehr bedurfte, weil Gulalins ichon vor der richterlichen Entscheidung an Oftern 419 ben römischen Bontificat fich anmaßte und badurch fein Unrecht an den Tag legte. Auf diefen Fall nun baut der Berf. feine Theorie, indem er annimmt, die von Honorius berufene Spnode habe nur ben Bablatt zu prüfen gehabt, die schließliche Entscheidung, die Bestätigung aber fei durchaus dem Raifer vorbehalten ge= blieben und diefen um Bestätigung und um die Einfetzung in das Amt des oberften Briefters zu bitten, mar nach feinem Befund die Bflicht des Gewählten. Daf aber die Sache fich nicht fo verhält und daß es die Zeiten confunbiren heißt, wenn man ichon für ben Anfang bes 5. 3abrhunderts von einem "unbedingten taiferlichen Bestätigungs= recht" gegenüber der Bapftwahl redet, zeigt gerade eine unbefangene Brüfung der Documente, welche aus Anlag uns

ferer Doppelwahl auf uns gelangt find, und es tommt bier por Allem die Borftellung von der Birtung in Betracht, welche der Babl zugeschrieben murde und welche bier wie fonft nirgends für die chriftliche Beriode der römischen Raiferzeit festzustellen ist. Das Ergebnik der Wahl galt mie bei jedem fo auch beim römischen Bischof, da zwischen Bapitund Bischofswahl damals kein Unterschied war, auf staatlicher wie anf firchlicher Seite als judicium Dei, als sontontia divina, der Gewählte galt als derjenige, quom Deus jussit und bei diefer Auffassung blieb neben der freien Bahl für ein unbedingtes Bestätigungsrecht offenbar tein Blatz mehr übrig. Der Raifer hatte unter diefen Umständen einfach gleich jedem anderen Christen die Bflicht, den ordnungsmäßig Gewählten als Bischof anzunehmen, und daß Honorius teineswegs anders von der Sache dachte, gibt er in feinem Rescript vom 19. Januar 419, das wie alle andern hieher achörigen Schreiben bei Baronius zu finden ift, aufs Unzweideutigfte zu erkennen. Aus diefem Grunde getraute er fich auch nicht, über Recht und Unrecht in unferer Doppelmahl felbft zu entscheiden, fondern übertrug er bie Untersuchung der Sache einer Spnobe, in deren Urtheil er hier nicht minder als in dem Bablergebnig ein judicium Dei ertannte, und es ift eine völlig unermiefene und in Anbetracht des Angeführten völlig unhaltbare Behauptung des Berfaffers, wenn er Brüfung und ichließliche Entscheidung trennt und lettere dem Raifer vorbe-Auch mare es, wenn ber Raifer damals im Sinne bält. eines unbedingten Bestätigungsrechtes bei den Bischofswahlen den Ausschlag ju geben gehabt hätte, mehr als auffallend, daß in den ziemlich zahlreichen Briefen, die mir diefer Doppelmahl verdanken, keiner ber Bahlcandidaten auch nur leife

angeklagt wird, voreilig die Confectation genommen zu haben, was im andern Fall jetzt fo sicher als später geschehen wäre, wo es als Rechtssfatz galt, daß die kaiferliche Zustim= mung zur Wahl der Weihe vorangehen müsse.

Wie bei der Doppelmahl Bonifacius-Gulalius 418 fo läßt fich auch bei der Doppelwahl Symmachus-Laurentius 498 fowie bei der Bahl Felix II. 483 , ein Beftäti= aunasrecht nicht nachweisen und der Verf. ist in letterm Fall felbft fo billig, diefes anzuerkennen, indem er bemerkt, die Frage nach der Beftätigung des Gemählten durch die weltliche Gewalt sei hier nicht berührt worden. Man maa das Edilt, das der Batricius Basilius 483 auf Ersuchen des P. Simplicius zur Berhütung etwaiger Unruhen und Birren gab, daß ohne feine Befragung (sine nostra consultione) teine Bahl ftattfinden durfe, im Ginne einer Beichugung ober Beeinfluffung ber Bahl auffaffen, in teinem Fall läßt sich von ihm ein Bestätigungsrecht berleiten und der alte Grundsatz, daß der regelmäßig Gewählte Bischof fei und daß tein Mensch bie Befugniß habe, ihn etma megen gemiffer perfönlicher Eigenschaften zu verwerfen, ftand auch jetzt noch in Rraft. Erft im fechsten Jahrhundert trat, wie bisher allgemein angenommen wurde und wie neuerdings auch der gründliche Geschichtschreiber der Stadt Rom im Mittelalter aussprach, ein Umschwung ein und was der Verf. in feinem Streben, das bilaterale Berhältniß von Staat und Rirche bei der Papftwahl bis auf Constantin d. Gr. zurückzuführen, hiegegen vorbrachte, glauben wir hinlänglich als nichtig dargethan zu haben. Den Anstoß zu jener Aenderung gab der Oftgothe Theoderich, indem er nach dem Tode Johannes' I. den Römern in Felix III. einen Bischof geradezu defignirte und diefe ber Beifung fich unterwarfen, und feine Nachfolger in der Serrschaft von Rom,

336

٩

die Oftgothen wie die Buzantiner, wenn fie die Bahl felbft · auch wieder im Allgemeinen frei gaben, doch fich die Beftä= tiauna des Gewählten vorbehielten und, jene wenigftens, ihm auch die Bezahlung einer Tare auferlegten (f. Cassiod. Varior. IX, 15). 3m Uebrigen war man auch jest von der Vorstellung weit entfernt, als ob es in dem bloßen Belieben des Raifers ftebe, dem Gemählten feine Beftäti. gung zu ertheilen oder zu verweigern ; es mard vielmehr auch jest noch als Bflicht betrachtet, das Ergebnig der ta= nonisch vollzogenen Wahl anzuerkennen; wie daraus ersicht= lich ift, daß der Gewählte von Constantinopel niemals verworfen wurde und daß der R. Mauritius felbft Gregor d. Gr. beftätigte, obwohl er durch ihn geradezu um feine Zurnict= weisung gebeten wurde.

.

Daß das unbedingte Bestätigungsrecht des Raifers bei der Papstwahl von Anfang oder von Constantin d. Gr. an bas normale Verhältniß zwischen Staat und Rirche gewesen fei, ift die erste Entdeckung, die wir dem Scharffinn des Berf. verdanten follen. Gine zweite ift die, daß die Beftatigung durch den Raifer, bezw. durch den Erarchen von Ra= venna, ber feit dem Ende des fiebenten Jahrhunderts diefes Recht im Namen feines Fürften ausübte, "nicht bloß die rechtliche Stellung, sondern auch die moralische Autorität bes Bapftes wefentlich berührte", indem diefe durch jene Anerkennung erst perfect geworden fei, "daß nicht bloß die Amtsführung, sondern auch bie Consecration und die mit der letzteren als verbunden betrachtete höhere Autorität des Papftthums in dem amtlichen Schreiben an den Exarchen erft als eine Consequenz der zu erwartenden Bestätigung bezeichnet worden fei". Gie wird dem Berf. aber ichwerlich mehr Ruhm eintragen als die erste. Das amtliche Schrei-22

Theol. Quartalicrift. 1875. I. Beft.

Lorenz,

ben, das hier in Frage tommt, ift das Bestätigungsgesuch, das von Klerus und Bolt nach der Wahl an den Erarchen von Ravenna gerichtet wurde und das uns im Liber diurnus n. 60 (ed. Rozière p. 110-118) aufbewahrt ist, und die Stelle, in der die fragliche Theorie über das Verhältniß der geiftlichen und weltlichen Gewalt enthalten fein foll, ift folgende : die Römer bitten um eine fchnelle Beftätigung und fie begründen ihr Gesuch mit bem Hinweis einerfeits auf die vielen und täglich fich mehrenden Geschäfte, die durch den apostolischen Stuhl zu erledigen feien, ander= feits auf die Angelegenheiten der Brovinzen, welche eine Ord= nung durch die höchste Autorität erheischen (provinciales vero curae ... perfectae auctoritatis censuram expetunt et expectant) und besonders auf die Nachbarschaft der feindlichen Longobarden, die nur die Rraft Gottes und des Apostelfürsten durch feinen Stellvertreter, den römischen Bischof, wie Allen bekannt fei, im Zaume halte. Daraus foll nun folgen, daß bas moralifche Unfehen des Bapftes wefentlich auch ein Ausfluß der taiferlichen Gewalt fei und ber Berf. ift feiner Interpretation fo ficher, daß er die den Ausschlag gebenden Worte, freilich etwas incorrect, auch noch lateinisch in den Noten beifügt, gleichsam als wollte er die Controle herausfordern. Bir halten diefes Berfahren unferfeits nicht für nothwendig, da wir überzeugt find, daß fchon aus der Anführung der fraglichen Stelle nach ihrem allgemeinen Inhalt zur Genüge erhellen dürfte, wie menig er Sinn und Bedeutung des bezüglichen Formulars verftanden hat.

In der Geschichte der Papstwahl in der Periode des deutsch=römischen Kaiserthums liegt das Berhältniß zwischen Staat und Kirche im Wesentlichen offener und klarer da

und Verderf. tonnte daher nicht fo leicht in ähnliche Fehler gerathen, wie fie im Borftehenden aufgezeigt wurden. Seine Darstellung ist zwar auch für diefen Zeitabschnitt nicht über jede Rritik erhaben und es ließen fich gegen manche Aufstel= lungen nicht ungewichtige Bedenken geltend machen. Um indeffen nicht zu weitläufig zu werden, geben mir über Ginzelnheiten hinweg und heben nur das Gine hervor, daß das Raisonnement, mit dem die geschichtliche Entwicklung begleitet murbe, ein höchft einseitiges ift und nothmendig fo werden nußte, weil von der Boraussehung ausgegangen warb, bas faiserliche Bestätigungsrecht bezeichne das normale Ber= hältniß zwischen Staat und Rirche beim Bontifitatwechsel und müffe daher immer bleiben, wie es feit Constantin auch immer gewesen fei. Das Urtheil des Berf. zeigt überhaupt beinahe nirgends die Objectivität, die man von einem Bi= ftoriter, mag er zu feinem Stoffe fo oder anders ftehen, zu erwarten gewohnt und berechtigt ist, und dieser Mangel verräth fich besonders den Bapftmahlsdecreten Julius II. und Bauls IV. gegenüber. Um den unlauteren Beftrebungen bei der Besetzung des römischen Stuhles zu fteuern, verboten diefe Bapfte den Geiftlichen wie den Laien, den Rirchenfürften wie den weltlichen Regenten unter schweren Strafen Simonie und Berathung vor wirklicher Erledigung der Tiare oder vor dem Tode ihres Trägers und der Berf. fieht darin ein fo unerhörtes Auftreten des Bapftthums gegen die Staaten, daß er drei Sätze aus der Bulle Bauls IV. aushebt und die heutige Bubliciftit auffordert, fich dieselben fortmährend zu vergegenwärtigen. Das ift alfo ein fo gewaltiges Berbrechen, daß in einer firchlichen Ungelegenheit den welt= lichen Mächten und ihren Bertretern ganz diefelben Rücksichten auferlegt werden wie dem Rlerus, und wenn

22 \*

339

### 340 Lorenz, Papstwahl und Kaiserthum.

biefe Anlegung eines gleichen Maßstades je ein Unrecht wäre, hat der Verf. auch bedacht, wozu es geführt haben würde, wenn man den Staaten gestattet hätte, ungehindert Wahlumtriebe zu machen und dabei, um die Stimmen zu verlaufen, Tausende von Dukaten auszugeben, wie es in einzelnen Fällen ja thatsächlich geschehen ist? Hätte, so lange teine Form gesunden war, in der die einzelnen Staaten ihren Einfluß auf die Papstwahl in rechtlicher Weise geltend machen konnten, ihre Eisersucht und Rivalität nicht auch in dieser kirchlichen Angelegenheit sich begegnen müssen, such in dieses, um von der Rirche ganz zu schweigen, für die der Verf. wie kein Verständniß, so kein Interesse hat, auch nur für das europäische Staats- und Völkerleben heilfam sein?

Das lette und längste Capitel der Schrift handelt von der Obedienzverweigerung und das Thema wird mit Rucficht auf den deutschen Thronstreit unter Ludwig dem Baper und das große abendländische Schisma erörtert. Wie jeder Renner der mittelalterlichen Geschichte fofort fieht, wurde der Stoff nicht nur nicht erschöpft, sondern nicht einmal mit Geschick ausgewählt, da in dem Conflikte Ludwigs mit Johann XXII. die Bahl des Bapftes mit teiner Silbe beanstandet wurde, während anderseits Beinrich IV. in feinem Rampf mit Gregor VII. auch deffen Babl angreifen ließ, und das Lob, das der Berf. mit den Worten, er biete bier vielleicht einiges schätzbare Material, bas nicht ohne Mühe zusammenzutragen gewesen fei, fich felbft ertheilt, dürfte da= her als etwas zu leicht verdient erscheinen. Die Kritik hatte auch hier manches Wort zu fprechen; wir wollen aber mit der Constatirung der Thatsache, daß der Berf. sich nicht einmal die Mühe gab, über die Form, in welcher in der

Neuzeit die katholischen Mächte ihren Einfluß auf die Papstwahl geltend zu machen hatten, über die Erclusive, sei es in historischer sei es in rechtlicher Beziehung auch nur einigermaßen genügend zu orientiren, Abschied nehmen von dem Buche, das nicht, wofür es sich ausgibt, eine historische Studie ist, sondern ein mißrathener Handlangerdienst an die Tagespolitik.

Funt.

7.

Die Zeit des letten Abendmahls. Ein Beitrag zur Evangelienharmonie. Von Dr. Laurenz Max Noth, Professor der Theologie an der Universität und Inspector des kath. theol. Convicts zu Bonn. Mit Approbation des Hochwürdigsten Capitels = Vicariates Freiburg. Freiburg im Breisgau Herder'sche Berlagshandlung. 1874. VI, 91.

Das vorliegende Schriftchen behandelt benfelben Gegenftand, mit dem wir uns in Heft 4 des Jahrgangs 1863 diefer Zeitschrift beschäftigt haben. Der Verfasser läßt auch unfere Arbeit nicht unberückssichtigt, aber es will uns scheinen, als ob er in der Beurtheilung derselben die gehörige Ruhe sich nicht zu bewahren gewußt. Er wirft uns Abentheuerlichteit, Hinwegsetzen über alle Regeln der Hermeneutik, Begründung mit alleiniger Hilfe der Phantasse, kurz Dinge vor, die uns zum Schimpfe gereichen würden. Wir glauben aber, er hätte nicht nothwendig gehabt sich zu erhigen. In der Hauptsache sind wir — nämlich er sowie die welche hinter ihm stehen und ich — in eochem reperti. Alls mein Capitalverbrechen bezeichnet er es, (S. 21) mit ge-

341

fperrten Lettern, daß ich behaupte, die Epangeliften hätten sich bezüglich einzelner Bunkte ihrer Darstellung mit Fleiß undeutlich ausgebrückt. Nun aber kann es ihm unmöglich entgehen, daß er über das Materielle in unferer Behauptung, über die factifch vorhandene Undeutlichkeit der Austrucksweise, nicht hinaustommt. Menn er 2. B. den feltfamen Fund gemacht haben will, das Joh. 19, 31 zweimal nacheinander vorkommende ocissarov fei das erstemal mit Sabbat, das zweitemal mit Woche zu überseten, fo bleibt zum allermindeften die andere Auslegung, die dem betreffenden Wort in beiden Källen die aleiche Bedeutung beimift, eregetisch eine mögliche. Gin Schriftsteller aber, der fich fo ausbrückt, bag für feine Worte ein zwiefacher Sinn möglich ift, schreibt undeutlich. Dasselbe gilt von der Auslegung, welche der Verfasser den Worten iva to naoya waywoe Joh. 18, 28 angedeihen läßt. Auch hier wird er bie Möglichkeit nicht in Abrede stellen können, daß die Worte von dem Effen des Bascha zur gewöhnlichen und burch bas Gefet normirten Zeit verftanden werden fönnten, und wollte er es doch thun, fo würde gegen ihn bie Thatfache fprechen, daß diefe Auffaffung bei aller 216weichung über den Sinn des Wortes Bascha bei "gläubigen wie bei rationalistischen Schrifterflärern" bie allgemein übliche geblieben ist. Sie muß alfo boch wohl eine mögliche fein: wäre fie dieß nicht, fo mußte man annehmen, 30hannes habe in einer Beife geschrieben, daß es burch 18 Jahrhunderte hindurch, Niemand gelungen, hinter ben Sinn feiner einfachen Worte zu tommen, und es müßte ein Mensch gewiß iutellectuell eigenthumlich angelegt fein, wenn er bei diefem Sachverhalt behaupten wollte, ber Epangelist habe deutlich geschrieben. Also darin stimmen wir überein, undeutliche Ausdrucksweisen finden fich bei ben neutestamentlichen Schriftstellern. Der Unterschied ift nur ber, baß ich fie auf bie Annahme zurückführe, diefelben hätten bas Wort bes herrn von der Nothwendigkeit der Schlangenflugheit nicht vergeffen, mährend der Berfaffer teinen andern Erklärungsgrund haben tann als den der Unfähigkeit der Autoren. Und diese Unfähigkeit muß er fich als eine große Denn was foll man von der Befähigung eines porstellen. Schriftstellers denten, der bei Riederschreibung der angeführten Stellen nicht zu berechnen vermochte, daß fie ohne Anftand auch anders verstanden werben tonnten, als er es nach bem Berfasser unferer Schrift intendirte, während boch in beiden Fällen ein Migverständnig mit der allergrößten Leichtigkeit zu vermeiden war feis durch die Wahl eines fpnonpmen Ausdruckes ober durch eine fleine Beifligung? 3ch gestehe unverhohlen, das verstedte oder offene Recurriren auf den Mangel an Befähigung bei den neutestamentlichen Schriftstellern zu Beseitigung von Schwierigkeiten hat mir icon in meinen Studentenjahren nicht gefallen wollen und es hat sich mir ichon damals die Frage aufgedrängt, ob jener Mangel nicht vielmehr auf Seite ber Exegeten, in ihren unbegründeten ober ichlecht verstandenen Boraus= fetzungen und in ihrer ungenügenden philologischen Bildung au fuchen fei. Diefe Frage habe ich inzwischen zu bejahen gelernt und die Schrift des Verfassers hat mich mahrlich nicht zu einer andern Meinung zu bekehren vermocht.

Einen Grundpfeiler feiner Beweisführung bildet die Behauptung, daß magaoxev? die Bedeutung von Freitag habe. Er fagt in diefer Beziehung S. 27: "Es muß als ein unbezweifelbar feststehendes Refultat der wissenschaftlichen

Forschung betrachtet werden, daß der Ausdruck magaonevn, wo er sowohl in der hl. Schrift als sonst zur Bezeichnung eines Tages gebraucht wird, immer nur den bem Sabbat unmittelbar vorhergehenden Tag, alfo unfern Freitag bedeutet, somit die Annahme, er könne auch vom Vortage (Borabende) eines andern Feiertaas, etwa des ersten Ofter= tages gebraucht werden, eine rein willführliche, miffenschaft= lich unhaltbare ift. " Bir hätten gewünscht, der Berfasser möchte sich etwas bescheidener ausgedrückt haben. Es ftünde schlimm mit der miffenschaftlichen Forschung, wenn sie bei einem folchen Resultate angekommen märe. Die Haupt= stelle, und zugleich die einzige, die etwas beweifen könnte, zu Begründung der fraglichen Behauptung ist befanntlich Marc. 15, 42, wo παρασχευή mit προσάββατον definirt Man fest dabei als feines Beweises bedürftig vo= mird. raus, daß προσάββατον nur den Freitag bezeichnen könne. Allein der Begriff von προσάββατον bestimmt sich doch ganz gewiß nach dem von ocksparor und es fragt fich alfo, ob diefer Ausdruck in der Sprache der damaligen Zeit ein unzweideutiger gewesen. Dieje Frage muß verneint werden. Allerdings in der Sprache der judischen Sacrifteien (s. v. v.) hatte das säßbarov nur eine Bedeutung: es bezeichnete den fiebenten Wochentag; aber in der Sprache des herrschenden Bolkes, vor beffen Richterftühlen die Juden Recht zu nehmen und zu geben hatten, wurde es in einem andern Sinn gebraucht, nämlich von jedem Tag, an welchem die Juden aus religiöfen Gründen fich der Arbeit enthielten, also nicht nur von den Sabbaten in judischem Sinn, fondern auch von den Reft- und sogar von den Kasttagen Ber-Man wird nicht annehmen dürfen, daß die Juden ielben. gegen biefen Sprachgebrauch proteftirt haben werden : brachte

er ihnen ja doch eine Erweiterung ihres Sabbatprivilegium auch auf folche Tage an welchen fie nach ihrem Gefete fich ebenfalls der Arbeit enthalten mußten; ja man wird fich nicht "auf die alleinige Hilfe der Phantasie" angewiesen finden, wenn man weiter annimmt, daß dieselben den fraglichen Sprachgebrauch sogar möglichst zu fördern suchten, indem fie ihn im Umgang mit ihrer heidnischen Obrigkeit und den heiden überhaupt zur Anwendung brachten, fo daß er wohl der im öffentlichen Leben allgemein übliche wurde. Sei bem aber wie ihm wolle, in der Zeit der Entstehung des N. Teftamentes war das Wort oassarov ein zweideutiges und somit war es auch das Wort προσάββατον: in der judischen Cultsprache bedeutete letteres allerdings den Freitag, aber in der Sprache der Behörden und des täg= lichen Verkehrs den Bortag eines jeden von den Juden mit Enthaltung von Arbeit zu feiernden Tages. 3ft aber παρασχευή nur ein Spnonpmum von προσάββατον, fo folgt von felbst, daß auch diefer Ausdruck ein doppelfiuniger ift, und wir vermögen eine Forschung nicht als eine miffenichaftliche anzuerkennen, welche von der Borausfehung ausgeht, daß im N. Testament προσάββατον oder παρασκευή die feste Bedeutung von Freitag habe. Bir glauben vielmehr, daß in jedem einzelnen Kalle erft untersucht werden müffe, in welchem Sinn das eine oder bas andere Wort zu nehmen fei, eine Untersuchung, die in manchen Fällen aus Mangel an Beweisnitteln auf ein non liquet hinausführen, in andern aber durch Berücksichtigung des Bu= fammenhanges, des ursprünglichen Leferfreifes u. f. w. boch ein ganz ficheres Refultat geben wird. Diefe Untersuchung hat fich der Verfaffer erfpart und eben dadurch einen Grund= pfeiler feiner Ausführung übel genug fundamentirt, indem er vorraussfest, was sehr eines Beweises bedurfte, nämlich daß Marcus mit seinem *noosáßsarov* und Johannes mit seinem *nagaoxevi* sich nicht nach dem Sprachgebrauch je ihres Leserkreises, sondern nach der jüdischen Enltsprache gerichtet hätten.

Richt beffer fteht es mit einem andern Buntt, der ebenfalls einen Grundpfeiler feiner Ausführung bildet, mit ber Behauptung, daß Joh. 19, 31 das saßbarov an zweiter Stelle mit Boche übersett werden muffe. Es muß zum poraus auffallen, daß ber Verfasser im Erweis diefer Behauptung nicht eregetisch sondern rein scholastisch zu Werke geht, indem er fich zunächft auf anderweitige angebliche Bahrheiten beruft, als deren Consequenz fich dieselbe ergeben foll und sobann die Difficultäten, die er ermartet, zu befeitigen fucht. Wir hätten gegen die Anwendung diefer Methode manches zu erinnern, namentlich wo es sich um Untersuchung einzelner hiftorischer Thatsachen handelt. Indeffen würde dieß uns zu weit führen, und für abfolnt un= zuläßig halten wir die fragliche Methode auch nicht, aber wenn wir fie zulaffen, fo muffen wir um fo entschiedener fordern, daß man fie anzuwenden verstehe. Brüfen wir, wie ber Berfaffer fich zu diefer Forderung ftellt.

In erfter Beziehung fagt er S. 36: "Es ergibt sich aus dem bisher Gesagten, daß Johannes, wenn er ocksarov hier im gewöhnlichen Sinne gebraucht hätte, in einem offen= baren Widerspruch mit den Synoptikern stehen würde, er sich aber in vollem Einklang mit ihnen befindet, wenn er ben Ausdruck in der Bedeutung Woche gebraucht hat. So= mit kann es für jeden, der an die Inspiration der Evan= gelien glaubt, oder sie auch nur für ächte und glaubwürdige Schriften hält, nicht im mindesten zweiselhaft sein, daß

6 E.

oassarov hier nur in der Bedeutung Woche genommen werden fonne." Gegen diese Ausführung wird man von protestantischem Standpunkt aus nicht viel einzuwenden haben : die Orthodoxen werden mit dem Berfasser in feiner Folgerung übereinstimmen und höchstens nicht fo naiv sich ausfprechen ; die Rationalisten dagegen werden mit beiden gänden das Zugeständniß des offenbaren Widerspruchs acceptiren, aber geltend machen, daß für fie tein Grund vorliege, ochBarov in einem andern als dem gewöhnlichen Sinn zu nehmen. Beide Barthien nämlich geben in solchen Fragen von einer und derfelben Borausfetung aus, von der Borausfetung, daß die Bibel die einzige, jedem verftändliche Quelle der chriftlichen Lehre fei und folglich als folche gleich urfprünglich abgefaßt fein müffe. Mit diefer Boraussetzung ift die Annahme, daß die Evangeliften in ihren Darftellungen etwas Wichtiges, das. fie gewußt, mit Fleiß verschwiegen oder barüber mit Fleiß undeutlich fich ausgedrückt, schlechterdings nicht vereinbar und es bleiben in Fällen, wie der porliegende ift, blos zwei Wege übrig, entweder die Inspiration und Glaubwürdigkeit der hl. Schrift zu läugnen, oder aber den Glauben an diefe beiden Wahrheiten zu benützen, um gewaltjam die Einreden der Wiffenschaft niederzudonnern. Unter diefem Gesichtspunkte ftehen fich 3. B. Strauß und Ebrard nicht fo ferne, als der Berfasser nach der Aufschrift feines §. 17 (in der Inhaltsangabe) zu glauben scheint. Sie bauen beide auf demfelben Fundament auf und daber find die Refultate, zu denen der eine oder andere fommt, mit dem gleichen Mangel behaftet, nämlich daß fie auf Grund einer Voraussetzung entstanden find, deren Buläßigteit miffenschaftlich mindestens nicht geprüft ift. Diese Voraussezung ist das protestantische Formalprincip, von

welchem fich mertwürdiger Beife auch die "Tübinger Schule" nicht losgemacht, obwohl sie den materiellen Gehalt der protestantischen Lehre längft über Bord geworfen. Mir fagen nicht. daß diefes Brincip, beziehungsweise die Folgerung, die aus demfelben für die Entstehung der neutestamentlichen Schriften zu ziehen ift, nothmendig zum Gegentheil der Wahrheit führen müsse, aber in vielen Fällen geschieht es boch, und immerhin ift es eine Fessel, welche die miffen= schaftliche Arbeit hindert, ohne daß eine Nothwendigkeit zu An= legung derfelben miffenschaftlich nachgemiefen werden könnte. Die Wiffenschaft muß einmal bei jeder hiftorischen Schrift die Möglichkeit voraussetzen, daß der Verfasser nicht alles was er wußte, und jedes einzelne deutlich, habe fagen wollen und muß fich für den einzelnen Fall das Recht der Unter= fuchung vorbehalten. Wir Ratholiken haben teine Urfache, diese Forderung bezüglich der neutestamentlichen Hiftoriter a limine abzuweisen und wir geben derfelben genugenden Raum, indem wir an dem Princip Schrift und Ueberlieferung festhalten und das Urtheil über den Sinn der Schrift nicht jedem Einzelnen sondern der Gesammtheit zu= Demgemäß müffen wir annehmen, daß die neumeisen. testamentlichen Schriftsteller mit dem Bewußtfein schrieben, daß neben ihren Schriften noch eine Quelle chriftlicher Belehrung fließe und daß außerdem die Gläubigen unter ihren Lefern für das Berständniß des geschriebenen Wortes auf die Erklärung der Kirche angewiesen seien. Aus diefem Berhältniß ergab fich für fie von felbft, daß fie es auf Bollftändigkeit und Allgemeinverständlichkeit nicht anzulegen brauchten, und daß fie aus genügenden Gründen vieles, zum Theil auch das wichtigste, mit Stillschweigen übergeben ober anderes fo ausbrücken burften, daß fie nur von benen,

welchen auch die weitern Belehrungsmittel zu Gebot ftanden, richtig aufgefaßt zu werden vermochten. Wie aber eine folche Anschauungsweise den Forderungen der Wiffenschaft gerecht zu werden vermag, fo schädigt fie auf ber andern Seite nicht im mindesten die Interessen des Glaubens. Ift denn die Inspiration zu dem Zweck gegeben, vollständige, Jedem verständliche Lehrbücher berzuftellen, oder nur folche, zu beren Berftändniß die Beiziehung der mündlichen Ueberlieferung und die Erklärung der Kirche nothwendig ist? Daher halten wir die oben angeführten Sätze des Berf. nicht für unbedenklich, obwohl fie in frühern Zeiten, wo der Rampf der Confessionen noch nicht bis auf die letten Principien zurückzugehen genöthigt hatte, fogar als sontentia magis pia gelten mochten, und vielleicht von manchen auch jest noch fo angesehen werden. In der That handelt es sich hier nicht um ein Dilemma. Man ist nicht ge= zwungen auf die Inspiration und Glaubwürdigkeit der Evangelien zu verzichten, wenn man och farov auch im gewöhnlichen Sinn übersett. Es bleibt noch ein Drittes, nämlich die Möglichkeit der Annahme', daß die Angaben des Johannes nur deutlichere Bezeichnungen des von ben Synoptifern gefliffentlich undeutlich Referirten feien. Diek ift allerdings zunächft blos eine Möglichkeit, aber eine folche, welche untersucht werden mußte. Der Berf. hat dieß nicht hätte er es gethan, fo hätte er uns in den Stand aethan. gesetzt, Zettel und Einschlag feiner Beweisführung zu prüfen und wenn wir alles solid und in Ordnung gefunden hätten, fo hätten wir feinen Anftand genommen, uns feiner Anficht zu conformiren. So aber bleibt uns nichts übrig, als zu constatiren, daß auch bier bie Ausführung des Berf. einen fundamentalen Mangel zeigt.

Roth,

Bas fodann die Befeitigung ber Difficultäten anlangt, jo bemerkt der Berf. S. 38: "Man wird vielleicht gegen unfere Erklärung einwenden, es fei nicht anzunehmen, daß der Evangelift in einem und demfelben Sate das Wort oassaror sollte in doppeltem Sinne gebraucht haben." Allein hier haudelt es sich doch gewiß nicht um ein "vielleicht." Jener Einwand muß vielmehr nach den Gejegen, wie fie für alle Sprachen auf Gottes Erdboden gelten, fchlechterdings erhoben werden. Die Rudimente der Sprachwiffenschaft enthalten bereits die Regel, daß wenn ein und basselbe Bort im nämlichen Sate wiederkehrt, es auch ein und diejelbe Bedeutung hat, cs fei benn daß bas Bort an der einen ober andern Stelle fei's durch den Zusammenhang oder durch eine Beifügung eine Begriffsveränderung erfahre. Diese Ausnahme trifft in dem Johanneischen Texte nicht zu und folglich bleibt es für Deutung desfelben bei der allgemeinen Ganz anders verhält es fich in der von dem Berf. Reael. zu Widerlegung bes obigen Einwandes angerufenen Stelle Matth. 28, 1. no es heißt : Oue de sassáron rñ enφωσκούση eis μίαν σαββάτων. Hier ift durch eine Beifügung, nämlich durch das vorgesette ular, jo unvertenn= bar als möglich angezeigt, daß das zweite oaßsårw jeden= falls nicht die Bedeutung des ersten habe und es würde an und für sich nichts hindern, dasselbe mit 200che zu über= fegen. Aber man dürfte dabei nicht außer Augen laffen, daß es die Bedeutung Woche nicht als felbständiges Bort hat, fondern blos durch seine Berbindung mit ular bekommt und daß, wenn man diefe Bedeutung betonen wollte, man fich gegen den Geift der neutestamentlichen Sprache verfehlen würde. Der Sachverhalt ift vielmehr der, daß die beiden Worte ula oaßsarw zusammen einen specifischen

Begriff bilden, in welchem der allgemeine Begriff Boche gerade so zurücktritt wie in unserm Worte Sonntag der allgemeine Begriff des Tages, ein Zurücktreten, dem das Bolk bei uns mit richtigem Sprachgefühl dadurch Rechnung trägt, daß es sogar eine Lautveränderung vornimmt und nicht Sonntag sondern Sonntig ausspricht.

Wir könnten noch fehr Bieles anführen, um unfere Unbuffertigkeit zu entschuldigen, allein bas Beigebrachte dürfte genügen zum Beweife, daß der Berf. das Problem, das ihm vorlag, nicht gelöst hat. Es steht auch nicht zu erwarten, daß es auf dem Wege, den er eingeschlagen, je werde gelöst werden. Um diefes und noch viele andere Probleme, die uns die neuteftamentl. Bücher darbieten, zu lösen, scheint uns vor allem nothwendig, den locus von Schrift und Tradition nicht blos in der Dogmatik oder den Prolegomenen zu derfelben stehen zu lassen, sondern ihn auch für die Exegese, namentlich für die Einleitung zu verwenden, indem man sich klar macht, welche Folgerungen positiver ober negativer Art fich aus demfelben für die neutestamentlichen Schriftsteller ergaben. Die ältern Theologen haben allerdings eine folche Aufgabe fich nicht gestellt; fie hatten es aber auch nicht nöthig : sie hatten noch keinen Strauß, Renan, Reim u. f. f. Bir aber haben fie, und wie ein Militär nicht zu loben wäre, der, weil die Lunten= flinte im 16. Jahrhundert ein vortreffliches Gewehr gemefen, fie ftatt des Maufer= oder Werdergewehres einführen wollte, fo vermöchten auch wir der deftructiven Rritik gegenüber unfere Schuldigkeit nicht zu thun, wenn wir uns lediglich auf die Waffenrüftung einer frühern Beit beschränten mürden.

Aberle,



٠

.

.

# Theologische Quartalschrift.

In Berbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. v. himpel, D. Kober, D. Linsenmann und D. Funk,

Profefforen ber tathol. Theologie an ber R. Universität Tübingen.

Siebenundfünfzigster Jahrgang.

Drittes Quartalheft.

### Tübingen, 1875.

Berlag ber S. Laupp'ichen Buchhandlung.

Drud von S. Laupp in Lübingen.



## I.

### Abhandlungen.

1.

## Die förperliche Büchtigung als tirchliches Strafmittel gegen Cleriter und Mönche.

II. Gegen Mönche.

Bon Prof. Dr. Rober.

Obwohl die Begeifterung für das Göttliche, das ernfte und aufrichtige Beftreben, fern von der Welt und ihrem Geräusche in die erhabenen Lehren des Evangeliums tiefer einzudringen, durch Betrachtung, Gebet, Buße und Entsagung mit Christus in die innigste Gemeinschaft zu treten, sich und der Welt abzusterben und durch gänzliche Lostrennung von dem Zeitlichen das Ewige zu gewinnen, die Ein= fiedler in die Wüste trieb und sie später zu Genossenschaften vereinigte, welche die größten und heiligsten Männer ihrer Zeit in sich schloßen, so "ist doch auch nicht zu zweifeln, daß eine beträchtliche Anzahl von Mönchen keineswegs von der reinen Idee Bismichthums bestimmt wurde, von jenen gar nicht zu reden, welche sich aus Beweggründen, die dieser

23\*

3dee völlig fremd find, ihrer äußern Gestaltung anschloßen, welche fich alfo durch Armuth, Rnechtschaft oder andere frantende Verhältniffe bestimmt fanden" 1). Wenn nun teine menschliche Gesellschaft, die zu mas immer für einem Zwecte fich zusammen gefunden, ohne innere Berfassung, ohne Statuten und Befete, welche jedem Einzelnen feine Stelle anweisen, seine Bflichten und Obligenheiten ihm vorzeichnen und die Mißachtung derselben mit Strafe bedrohen, bestehen tann, fo ift dieft noch viel weniger möglich bei Genoffen= schaften, welche rein geiftige Ziele verfolgen, zugleich aber Mitalieder zählen, die den Gesellschaftszweck noch gar nicht erfaßt haben, ihm zaudernd, furchtfam oder gar gleichgultig gegenüberstehen, für das beffere Ertennen und thätige Eingreifen erft herangebildet werden follen. Rechnen wir bie= zu noch den weitern Umftand, daß ichon die älteften Mönchsvereine tausende von Mitaliedern umfaßten 2), fo tann es nicht auffallen, sondern nur als natürlich erscheinen, wenn fie genaue, ausführliche und ins kleinste Detail eingehende "Regeln" befagen, welche die gemeinfame Lebensordnung vorschrieben und Jene, die fie verletten, mit Strafen be= brohten. Dieje Strafen waren zahlreich und von der verschiebenften Art je nach der Berson des Fehlenden oder der Größe des Bergehens. Es möge gestatter fein, die wichtigften berfelben turg namhaft zu machen, um schließlich auf diejenige überzugehen, welche uns bier vor Allem beschäftigt.

In erfter Linie stehen die Ehrenstrafen, welche

<sup>1)</sup> Möhler, Geschichte bes Mönchthums in ber Zeit seiner Entstehung und ersten Ausbildung. Gesammelte Schriften u. Aufste, II. S. 200.

<sup>2)</sup> Thomassin, Vetus et nova eccles. disciplina, P. I. L. III. c. 82. n. 10.

### bie körperliche Züchtigung als firchliches Strafmittel. 357

Nachläßigkeiten, Bersehen oder positives Unrecht durch Be= schämung zu ahnden und badurch die Befferung zu bemir= ten bestimmt waren. Die alten Regeln tommen häufig auf fle zu reden und die flösterliche Brazis machte von ihnen den umfaffendsten Gebrauch. Wer beim gemeinfamen Gebete zu spät fich einfand, wurde ausgeschlossen und mußte an der Thüre warten 1), oder innerhalb des Oratoriums an einen besonderen, vom Abte bestimmten Strafplat fich ftellen und zwar fo, daß er von allen Unwesenden gesehen mer= ben tonnte 2). Das Zuspätkommen hatte mitunter auch die Folge, daß der Säumige nicht feinen gewöhnlichen, sondern ben letten Blat im Chore einzunehmen hatte 8). War bie Strafe im vorliegenden Falle eine einmalige und vor= übergehende, fo traf fie Denjenigen, ber ben Ermahnungen feines Vorgesetten hartnäckigen Widerstand entgegensette, auf folange bis er fich befferte 4). In derfelben Beife hatte ber Bornmüthige, der bei jeder geringfügigen Beranlaffung seiner Leidenschaft freien Lauf ließ und an ihn gerichtete Ermahnungen nicht beachtete sowie der Rloftervorsteher zu büßen, welcher einen Untergebenen verächtlich, wegwerfend und ungerecht behandelt hatte 5). In den äußersten Fällen

<sup>1)</sup> Regula II. Patrum, c. 6. »foras excludatur confundendus«. Reg. Macarii, c. 14.« »foras excludatur et erubescat.« Lucas Holstenius, Codex regularum monastic. T. l. p. 16. 20.

<sup>2)</sup> Reg. Benedicti, c. 48: »stet in loco, quem talibus negligentibus seorsum constituerit Abbas, ut videatur ab ipso vel ab omnibus« Holstenius, l. c. p. 128.

<sup>3)</sup> Reg. Benedicti, l.c.: ».. non stet in ordine suo in . Choro sed ultimus omnium stet.«

<sup>4)</sup> Reg. Pachomii, c. 168: »... judicabunt eum et regradabunt in ultimum gradum, *donec corrigatur*.« Holsten. p. 35.

<sup>5)</sup> Reg. Pachomii, c. 161. 170. Holsten. p. 34 sq.

wurde die Zurückversezung auf den letten Plat auch für immer ausgesprochen mit dem Charakter der Unwiderruflichkeit<sup>1</sup>).

Sollen wir noch anderweitige auf das Ehrgefühl berechnete und auf die Befferung abzielende Strafformen erwähnen, fo hatte Derjenige, welcher fremdes Gigenthum unrechtmäßig sich aneignete, bas Objekt ber Usurpation auf den Schultern zu tragen, öffentlich Buße zu thun und mährend bes gemeinsamen Effens zu ftehen : wer etwas verloren hatte, mußte es fo lange entbehren, bis er für feine Unachtfamteit Buße gethan hatte; wer beständig unzufrieden fich äußerte und über jedes ihm aufgetragene Geschäft als eine zu schwere Bumuthung flagte, wurde nach fünfmaliger erfolglofer Belehrung unter die Kranten des Rlofters verfest, als Kranter behandelt und in völliger Unthätigkeit mit dem nöthigen Lebensunterhalt verschen 2). Entsprechend der deutschen An= schauung, wornach das Haupthaar als wesentliche Zierde des und der Verluft deffelben als unauslöschliche Mannes Schmach galt, bestand in einzelnen Rlöftern ber germanischen Staaten die Strafe ber gegen junge Leute gerichteten un= züchtigen Nachstellungen barin, daß der diefes Bergehens Ueberwiesene durch Abscheeren des Haares feiner Tonfur beraubt und den Genoffen zur Verspottung man könnte fagen Mißhandlung preisgegeben murde 8).

1) Reg. Pachomii, c. 161 cit. Alioquin si permanserit in vitio, moretur inter ultimos *perdito priore loco*. Cfr. Reg. Benedicti, c. 29. Holsten. p. 125.

2) Reg. Pachomii, c. 131. 149. 164. Holsten. p. 32. 33. 35.

3) Reg. Fructuosi. c. 16: ... coronam capitis, quam gestat, amittat decalvatusque turpiter approbrio pateat omniumque sputamentis oblitus in facie probraque acque suscipiat.« Holsten. p. 205.

أتشف



bie förperliche Züchtigung als firchliches Strafmittel. 359

Die erste und unterste Stufe der gewöhnlichen Straffcala nahm, wie ichon ber herr vorgeschrieben hatte, die Ermahnung, Warnung und Burechtweisung ein 1), vom Vorsteher des Klosters bald in einfacher Beife ertheilt, bald in icharfen und heftigen Ausdrücken 2), balb unter vier Augen bald öffentlich in Gegenwart Aller 3), balb auf Worte beschränkt und schnell vorübergebend bald durch weitere Strafen verschärft, indem z. B. der Burechtgemiefene nachher zur Effenszeit, mährend die Andern fagen, fteben mußte 4). Die Form ber Burechtweisung betreffend, fo hatte Derjenige, der von ihr betroffen murde, aus der Reihe ber Brüder vorzutreten und abgesondert fich hinzustellen 5). ben Tadel ichweigend anzuhören, ohne ein Wort der Einrede oder Enticuldigung vorzubringen 6), die Disciplin verlangte vielmehr, daß er sich reuig zur Erde werfe und um Berzeihung bitte, fo daß, wenn er letteres nicht that und widerspenstig sich zeigte, schärfere Correctionsmittel in Anwendung famen 7).

Das gewöhnlichste diefer Correctionsmittel war die in den Klöftern weitverbreitete und den Lebensverhältniffen der Mönche genau entsprechende Ausschließung vom Ver=

- 1) Reg. II. Patrum, c. 7. Reg. III. Patr. c. 6. Reg. Macarii Alexand. c. 16. Reg. Pachomii, c. 8-10. Holsten. p. 16. 17. 20. 26.
  - 2) Reg. Pachom. c. 166. Holst. p. 35.

3) Reg. Benedicti, c. 28. Reg. Tarnatens. c. 8. Reg. Isidori, c. 15. Holst. p. 124. 182. 194 sq.

4) Reg. Pachom. c. 9. Holst. p. 26. Cfr. c. 81.

5) Reg. Pachom. c. 135. Holsten. p. 82.

6) Reg. II. Patr. c. 7. Reg. Macarii Alexand. c. 16. Holsten. p. 16. 20.

7) Reg. III. Patr. c. 6. Reg. Benedicti, c. 71. Holst. p. 17. 135.

tehr mit den Brüdern. Die Strafe führte den Namen "Ercommunication" und hatte zwei Stufen. Die milbere Form derfelben bestand in der Ausschließung vom gemein= famen Tische: der Schuldige durfte im Oratorium zwar anwesend fein, aber weder einen Pfalm noch eine Antiphon intoniren noch eine Lection recitiren ; feine Nahrung mußte er allein und abgesondert genießen und erhielt fie erft einige Stunden nach der gewöhnlichen Effenszeit, über das Dielange entschied das Ermeffen des Abtes und ebenfo über bas Wieviel der Speife 1). Schwerere Berfehlungen murden härter beftraft-mit der Ausschließung vom gemeinfamen Gebete: dem "Ercommunicirten" war verboten, am Gebete der Brüder theilzunehmen und umgetehrt den Brüdern untersagt, an feinem Gebete zu participiren, ja die Strafe galt für fo fchmer und mar in der Beife gefürchtet, daß die Genoffen freiwillig von ihm fich fern hielten, weil fie glaubten, der vom Gebete Ausgeschloffene fei nach dem Ausspruche des Apostels dem Satan überliefert und wer mit ihm verkehre, werde fein Mitschuldiger, vollftrecte alfo jenen Ausspruch an fich felbft 2).

1) Reg. Benedicti, c. 24: »Privati a mensae consortio ista erit ratio, ut in oratorio psalmum aut antiphonam non imponat neque lectionem recitet usque ad satisfactionem. Refectionem autem cibi post fratrum refectionem solus accipiat, mensura vel hora, qua praeviderit Abbas ei competere, ut si verbi gratia fratres reficiunt sexta hora, ille frater nona, si fratres nona, ille vespertina, usque dum satisfactione congrua veniam consequatur.« Cfr. Reg. Aureliani Arelat. c. 12. Reg. Magistri; c. 73. Holsten. p. 124. 150. 275.

2) Cassianus, De coenobior. instit. L. 11. c. 16: »Sane si quis pro admisso quolibet delicto fuerit *ab oratione suspensus*, *nullus cum eo prorsus orandi habet licentiam*... Ob hoc tali observantia semetipsos ab orationis ejus consortio segregant atque bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 361

Bäufig indeffen wurden die beiden Strafformen verbunden, fo daß die "Ercommunication" in der Ausschließung pom gemeinfamen Tifch und Gebet beftand 1). Die Regel bes heiligen Benedikt faßt die Wirkungen diefer verschärften Strafe dahin zusammen, daß mit dem Ausgeschloffenen jedweder Bertehr abgebrochen werden müffe, demfelbem fei eine Arbeit zu übertragen, welche er allein und abgesondert in der tiefften Trauer der Buße ju verrichten habe eingedent bes apostolischen Wortes : ich habe diesen Menschen dem Satan übergeben zum Berberben des Fleisches, auf daß ber Beift gerettet werde; in derfelben Abgeschiedenheit genieße er feine Nahrung, Zeit und Quantität bestimmt der Abt, weder die Speife noch er felbft barf die Benedittion empfangen. Wer fich mit ihm auf irgend eine Beife in Bertehr fest, verfällt in die gleiche Strafe. Undererfeits aber ift der Ubt vervflichtet, einige der älteren Brüder zu dem zagenden Genoffen zu entfenden, damit fie ihn in feiner Betrübniß tröften, vor der Verzweiflung bewahren, zur Buge und Befferung vermögen 2).

Uebrigens scheinen die Festsfetzungen Benedicts durch die Praxis ber nachfolgenden Zeit noch beträchtlich erweitert und

secernunt, quod credunt eum, qui ab oratione suspenditur, secundum Apostoli sententiam tradi Satanae; et si quis orationi ejus inconsiderata pietate permotus communicare praesumpserit, complicem se damnationis ejus efficiat, tradens scilicet semetipsum voluntarie Satanae, cui ille pro sui reatus emendatione fuerat deputatus.«

1) Reg. Benedicti, c. 25: »Si autem frater gravioris culpae noxa tenetur, suspendatur *a mensa simul et ab oratorio.*» Reg. Magistri. c. 13: »Si vero frater gravem culpam admiserit, ipse ab *utroque* excommunicetur, id est *ab oratorio et a mensa.*« Holsten. p. 124. 246.

2) Reg. Benedicti, c. 25-27.

verschärft worden zu fein. Der heilige Fructuofus, Erzbischof von Braga (+ 670) beschreibt in feiner zweiten Rlofterregel die Wirfungen der Excommunifation in folgender Weise. Der von ihr Betroffene werde in eine dunkle Belle verbracht, erhalte je am Abend nach der Mahlzeit der Brüder ein halbes Afchenbrod und Waffer nicht bis zur Sättigung, beides vom Abte exsufflirt, nicht benedicirt. Ohne Troft und ohne jeden Verkehr verbleibe er dafelbst, mit Bugfleidern angethan, halbnackt und ohne Schuhe, verrichtend die ihm aufgetragene Arbeit. hat er zwei oder drei Tage in seinem Gewahrsam zugebracht, so schicke der Obere, welcher ihn excommunicirte, dorthin einen älteren zuver= lässigen Bruder, der ihn mit harten Schmähworten überhäufe ; nimmt er fie geduldig hin ohne in Born ober Murren auszubrechen, fo erstatte der Bote über das Borgefallene an ben Abt genauen Bericht. Die Procedur werde durch einen anderen Abgesandten noch zweimal wiederholt und wenn der Gefangene auch jest noch in feiner Geduld verharrt, fo laffe ihn der Abt vorführen, mache ihm in Gegenwart des ganzen Conventes icharfen Borhalt ; zeigt der Geprüfte auch jest noch feine bisherige Stimmung, fo werde er in die Rirche geführt und nachdem er dem Abte und den Brüdern fich ju Füßen geworfen und um Verzeihung gebeten, in seine frühere Stelle wieder aufgenommen 1).

Ob die Excommunication des heiligen Benedikt bloß als ein klöfterliches Correktionsmittel, welches innerhalb des

362

s Electro Na

<sup>1)</sup> Reg. Fructuosi, c. 14. Holsten. p. 215. Eine mit Benedict und Fructuosus im Wesentlichen übereinstimmende, aber genauere und wortreichere Beschreibung der Ercommunication und ihrer Wirfungen findet sich in der Regula Magistri, c. 13. Holsten. p. 245 sq.

haufes vom Verkehr ausschließt oder als eigentlicher Bann, der die Gemeinschaft der Rirche entzieht, aufzufalfen fei, ift eine vielverhandelte Frage und eine Reibe von Commentatoren der Benediktinerregel haben fich in letterem Sinne ausgesprochen 1). Indem der Heilige, fagt man, die Ertommunifation und deren Wirfungen festfete, vermeife er (c. 25) auf das Wort des Apostels : ich habe biefen Menschen dem Satan übergeben zc., und diese Meußerung fei in der alten Rirche immer von der Ausschließung aus der Rirchengemeinschaft verftanden worden. Das Lettere hat feine volle Richtigkeit 2), aber daß Benedikt mit diesem Citate die von ihm angeordnete Strafe als Anathem characterifiren wolle, läßt fich nicht barthun. 2Benn er es auch nicht felbft fagte 3), fo murde aus Form und Inhalt feiner Regel zur Genüge hervorgeben, daß er neben vielen andern dem christlichen Alterthum angehörigen Schriften, die vom Mönchthum handeln, be= fonders auch die Berte Caffians gefannt und benützt habe. In einem derfelben wird, wie wir bereits oben er= wähnten, die einfache Ausschließung vom gemeinfamen Gebete besprochen und erzählt, daß teinem Klofterbewohner gestattet fei, mit bem Geftraften zu beten, ja bie Mönche ziehen fich freiwillig von der Gebetsgemeinschaft zurück, weil fie glauben, ein Solcher fei nach bem Ausspruche bes Apostels dem Satan überliefert und wer fich beitommen laffe, mit ihm zu verkehren, participire an deffen Berbammungsurtheil und überliefere fich felbft dem Satan 4). Wie leicht ersichtlich

<sup>1)</sup> Haeftenus, Disquisitiones monastic. L. VIII. tract. 4. disquisit. 1 und bie baselbft citirten Autoren.

<sup>2)</sup> Bergl. meine Schrift: Der Kirchenbann, S. 12 ff.

<sup>3)</sup> Reg. c. 78.

<sup>4)</sup> Cassianus, De coenobior. instit. L. 11. c. 16.

faat Cassian nicht, daß das in den eapptischen Klöftern geltende Recht die Ausschließung vom Gebete als Ueber= lieferung an Satan, b. h. als Rirchenbann auffaffe, fondern er referirt blok, daß die Mönche und zwar aus freien Stücken die Strafe im letztern Sinne deuten. Menn nun Benedict, der offenbar als er das betreffende Capitel feiner Regel niederschrieb diese Stelle Caffians por Augen hatte. das Citat aus dem Corintherbrief wiederholte, so war er weit von der Absicht entfernt, das alte, längst geltende Recht zu ändern und die flöfterliche Ercommunication mit ber Ausschließung aus der Rirche auf gleiche Stufe zu stellen. hat vielmehr jene subjektive Auffassung der Mönche acceptirt und die Entziehung der Gebetsgemeinschaft mit der Ueber= lieferung an Satan vergleichungsweise in Parallele geset, weil er barin ein geeignetes Mittel ertannte . feinen Untergebenen die relative Größe der Strafe anschaulich zu machen und die Furcht vor derfelben zu fteigern.

Ferner wird geltend gemacht, daß die Ercommunication ber Benediktinerregel gleich dem eigentlichen Kirchenbanne auf Seite des Schuldigen Hartnäckigkeit, Ungehorfam und Perachtung der Obern sowie eine dreimalige Warnung vorausssetze (c. 23), daß sie den Gestraften von allem Verkehre ausschließe, denselben also mit dem wirklich Gebannten auf völlig gleiche Linie stelle (c. 25) und daß Derjenige, welcher mit ihm in Gemeinschaft trete, hier wie dort der nemlichen Ercommunication verfalle (c. 26). Allein was das Erstere betrifft, so war für einen in der Abgeschiedenheit des Klosters lebenden Mönch die Ausschließung vom gemeinsamen Tisch und Gebet unzweiselhaft eine schwere und empfindliche Strafe, Gerechtigkeit und Billigkeit verlangten, sie nicht ohne vorausgegangene Warnung nnd nur bei bewußter Widerfeslichkleit

N.S.

14

# bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 365

eintreten zu laffen, folglich diefelben Rückfichten zu beobachten, welche auch bei der Ausschließung aus der Rirche einzuhalten für nothwendig erachtet wurde. Folgt aus diefer äußerlichen Aehnlichkeit der beiden Strafen noch teineswegs ihre innere-Rbentität, fo noch viel weniger aus bem weitern Umftande, daß die flösterliche Excommunication von allem Vertehr mit ben Genoffen ausschloß und für die leztern, wenn fie den Umgang gleichwohl fortfetten, die gleiche Strafe nach fich Wefen und Inhalt der clauftralen Excommunication 200. bestand zunächst nur in der Fernhaltung von Tifch und Gebet. hier lagen die wichtigften Berührungspunkte im flöfterlichen Bertehr , aber die Rolirung mußte, wenn die Strafe nicht ber Birkfamkeit entbehren follte, nach allen andern Richtungen erweitert werden und wie beim Rirchenbann zur totalen Abschließung fich gestalten. Wenn endlich den Genoffen der Berkehr mit dem "Ercommunicirten" unter Androhung der aleichen Strafe unterfagt war, fo tam barin einerfeits ber ben älteren Zeiten fehr geläufige Gedante zum Ausdruck, daß wer freiwillig mit einem Berbrecher verkehre der Mit= fculdige deffelben werde, an feiner Sünde participire, folglich auch diefelbe Strafe verdiene und ihr gleichsam von felbft verfalle 1), anderfeits würde ohne jenes Berbot bes Umgangs bie Durchführung der Strafe als unmöglich sich ermiesen

<sup>1)</sup> Cyprianus, De unitate eccles. (in fine); »Recedendum est a delinquentibus vel imo fugiendum, ne dum quis male ambulantibus jungitur et per itinera erroris et criminis graditur, a via veri itineris exerrans *pari crimine et ipse teneatur.*« — Conc. Carthag. II. ann. 390. c. 7. »Placuit, ut qui merito facinorum suorum ab ecclesia pulsi sunt, si ab aliquo episcopo vel presbytero vel clerico fuerint in communionem suscepti, *etiam ipse pari cum eis crimine teneatur obnoxius.*« Hard. I, p. 952.

haben. Hinsichtlich des äußeren Verkehrs herrschte zwischen der Excommunication der Mönche und dem eigentlichen Kirchenbanne allerdings volle Uebereinstimmung, weil bei beiden die gleichen Gründe für völlige Abschließung sprachen, aber aus dieser partiellen Congruenz folgt noch lange nicht ihre durchgängige Gleichheit: bei jener bildete der entzogene Umgang das Wesen und den vollen Inhalt, bei dieser ist er nur Theil und Accidens.

Aber der Annahme, daß die Excommunication der Benediktinerregel als Ausschließung aus der Rirche habe gelten wollen, fteben noch anderweitige, fehr erhebliche Bebenten entgegen. Urfprünglich maren die Mönche bloße Laien und auch der Abt brauchte hievon teine Ausnahme zu machen. Benedict felbst mar nicht Priester 1), und von zahlreichen Rloftervorstehern nach ihm ist das Gleiche zu fagen. Das fiebente allgemeine Concil zu Nicaa (787) gestattet den= ienigen Aebten, welche vom Bischof zu ihrem Amte geweiht und zweifellos Briefter feien, den eigenen Mönchen ben Lectorat zu ertheilen - und ein anderer Canon verordnet, daß Aebte, welche für die Aufnahme in's Rlofter Geld fordern, aus ihrem Klofter entfernt und in ein anderes als Untergebene versetst werden, falls fie nicht Briefter feien?)! Die Synode von Nachen im 3. 817 fagt in ihrem auf die Regularen bezüglichen Statut, daß der Abt, Bropft ober Decan, auch wenn fie nicht Briefter feien, den Lectoren die Benediction fpenden dürfen 3). Die Rloftersitte, Nichtpriefter zu Nebten zu haben, mährte

366

<sup>1)</sup> Haeftenus, L. c. Prolegomenon XVIII.

<sup>2)</sup> Conc. Nicaen. II. c. 14. 19. Hard. IV. p. 770 sq.

<sup>3)</sup> Conc. Aquisgran. Instit. regular. c. 62. Hard. l. c. p. 1232.

in den folgenden Zeiten unbeanstandet fort und erst gegen Ende des eilften Sahrhunderts murde es allgemeine Borichrift. daß fämmtliche Aebte zugleich Briefter fein follen 1). Die Berhängung ber eigentlichen Ercommunication galt von jeher als ein Ausfluß von Rirchengewalt, als ein Act ber jurisdictio ecclesiastica, deren die Laien unfähig waren. Wenn alfo Benedict das Recht der "Excommunication" allen Aebten ohne Unterschied, folglich auch jenen, bie bloge Laien waren, einräumt, fo tann er unter diefer Strafe nicht die Excommunicatio major oder die Ausschließung aus der Rirche, fondern nur eine Magregel der Klofterdisciplin verftanden haben. Ebenso maren die Frauen von ber Ausübung der Rirchengewalt und speciell von der Verhängung der kirchlichen Censuren, unter welchen die Excommunicatio major die erste Stelle einnimmt, abfolut ausgeschloffen 2); wenn gleich= wohl von den Ordensregeln den Mebtiffinnen die Befugniß, ihre Untergebenen zu "ercommuniciren", zugesprochen wird 3), ja wenn Bischof Donatus die betreffenden Beftimmungen Benedicts wörtlich in feine Regel herübernahm und indem er sie auf die Klostervorsteherinnen anmandte, bloß das Genus änderte 4), fo liegt darin ein verftärkter Beweis für die Behauptung, daß weder Benedikt noch feine Nachfolger unter der in den Klöftern üblichen Ercommunication den Rirchenbann verstanden miffen wollten. Endlich hat Benedict fich veranlaßt gesehen, ausdrücklich zu verbieten,

<sup>1)</sup> Conc. Pictav. ann 1078. c. 7: »Ut abbates diaconi, qui presbyteri non sunt, presbyteri fiant aut praelationes amittant.« Hard. VI. p. 1576.

<sup>2)</sup> Rirchenbann, S. 78 ff.

<sup>3)</sup> Reg. Caesarii Arelat. c. 31. Holsten. p. 358.

<sup>4)</sup> Reg. Donati, c. 69-71. Holsten. p. 390 sq. Cfr. Reg. cujusdam Patris, c. 18-20. Holsten. p. 402.

daß einer feiner Untergebenen einen andern Kloftergenoffen ohne Ermächtigung des Abtes excommunicire<sup>1</sup>). Wie hätte der heilige Ordensstifter befürchten können, ein einfacher Mönch werde sich herausnehmen, ohne Weiteres und eigenmächtig den großen Bann auszusprechen?

Bährend ferner die eigentliche Ercommunication von jeher nur in den äußersten Fällen und bei den ichwerften Bergehen in Anwendung gebracht werden durfte 2), ge= statten die Mönchsregeln den Gebrauch ihrer "Excommunicatio" leichthin bei den unbedeutendften und gering= fügigsten Anlässen. So wird 2. B. Derjenige, der auf das gegebene Zeichen nicht fogleich beim Gebete erscheint 3), oder ber heimlich und neben der gemeinschaftlichen Mahlzeit etwas genießt ober im Chore lacht ober aus Zufall ein Gefäß zerbricht 4), mit der "Ercommunication" bedroht : wer kann im Ernste glauben, die Regeln haben unter diefer Strafe die Ausschließung aus der Rirchengemeinschaft verftanden ? Und wenn die von dem Diacon Birgilius verfaßte Regel bie Stufenfolge der Strafen also ordnet : geheime Burechtweifung, Rige vor Beugen, Ercommunication, ber lezte Blat im Chore, Ausschließung vom Chorgebete, Entziehung bes Bertehrs mit den übrigen Mönchen, fo mürde 5) die "Ercommunication", falls unter derfelben der Rirchenbann verstanden werden wollte, boch sicherlich die unrechte Stelle einnehmen.

- 4) Reg. Isidori, c. 10. 16. Holsten. p. 193. 195.
- 5) Reg. orientalis, c. 32. Holsten. p. 64.

368

<sup>1)</sup> Reg. c. 70: »Ut vitetur in monasterio omnis praesumptionis occasio, constituimus, ut nulli liceat quemquam fratrum suorum *excommunicare* aut caedere, nisi cui potestas ab Abbate data fuerit.« Holsten. p. 185.

<sup>2)</sup> Rirchenbann, G. 138 ff.

<sup>8)</sup> Reg. III Patr. c. 6. Holsten. p. 17.

bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 369

Die Excommunication als kirchliche Censur ist eine poena medicinalis, welche bis zur Buße und Befferung andauert und vor dem Eintritt derselben nicht aufgehoben werden darf. Die Excommunication der Mönchsregeln aber wurde häufig auf eine bestimmte Zeit, selbst auf zwei oder drei Tage verhängt<sup>1</sup>), was sie vom eigentlichen Banne wesentlich unterscheidet und ihr den Charakter einer einfachen Disciplinarmaßregel verleiht.

Der Unterschied zwischen beiden Strafen war den spätern, faum ein Jahrhundert nach Benedicts Tode versaßten Regeln sehr wohl bekannt. Der heilige Fructuosus beschreibt die mönchische Excommunication als Ausschließung und Absonderung vom Berkehr, verbunden mit Gesängniß und Fasten <sup>2</sup>); dagegen im Schlußcapitel seiner Regel sagt er von Mönchen, welche ihr Kloster verlassen, bei Verwandten und sonstigen Laien gegen die bisherigen Vorgesetzen Hilfe suchen und finden — "ab omni Christianorum conventu maneant anathematizati . . cuncti a nostra ecclesia expellantur et nullo nobiscum charitatis soedere copulentur, quousque veritatem cognoscant"<sup>3</sup>).

Betrachten wir endlich die Abfolution eines "excommunicirten Mönchs, so hatte der Straffällige nach der Regel Benedicts vor der Thüre des Oratoriums auf die Erde niedergestreckt die heraustretenden Brüder schweigend zu er= warten und dieß so oft zu wiederholen bis der Abt die geleistete Genugthuung für ausreichend erklärte. Bor den Vorsteher des Rlosters geführt wirft er sich ihm und den Uebrigen zu Füßen, damit sie für ihn beten. Dann wird er in den Chor auf=

<sup>1)</sup> Reg. Isidori, c. 16 Holsten. p. 195.

<sup>2)</sup> Reg. commun. Fructuosi, c. 14.

<sup>3)</sup> Ibid. c. 20. Holsten. p. 218.

Theol. Quartalichrift. 1875. Seit III.

genommen, darf jedoch ohne des Abtes Geheiß weder einen Pfalmen noch eine Lection noch sonst etwas vom Officium intoniren, hat sich vielmehr während des Gottesdienstes an dem ihm zugewiesenen Plaze auf die Erde niederzuwersen bis der Abt auch diese Bußübung für beendigt erklärt <sup>1</sup>). Allso eine einfache, vom Ermessen des Abtes abhänige Zurückversezung in das Oratorium und Wiedertheilnahme am gemeinsamen Gebete, von welchem er ausgeschlossen war! Mit keinem Worte ist angedeutet, daß es sich hier, wie bei der wirklichen Excommunication <sup>2</sup>), um einen Att der kirchlichen Jurisdiction und um die Zurückgabe der verlorenen Gemeinschaft der Gläubigen handle.

Ift aus den bisherigen Auseinandersetzungen erfichtlich, daß die in den älteren Ordensregeln angedrohte Ercommunication blog eine flöfterliche Disciplinarstrafe war, beftehend in ber Ausschließung vom gemeinsamen Tische und Gebet fowie überhaupt vom Bertehr mit den Genoffen, fo finden fich in den Rlöftern doch ichon frühzeitig auch Spuren der eigentlichen Ercommunication, welche aber nur Aebte verhängen konnten, die zugleich Briefter waren. Von einem Mönche, der fünfzig Jahre unter den größten Entbehrungen als ein Mufter der seltensten Tugend in der Büfte gelebt hatte, wird erzählt, derfelbe habe fich nächt= licher Beile in einen tiefen Abgrund gestürzt, vertrauend den Einflüfterungen Satans, er werde wegen feiner hohen Berdienste unverlet die Gefahr bestehen und dadurch von der Beiligkeit feines Lebens einen unmiderleglichen Bemeis liefern. Uebel zugerichtet habe er nach drei Tagen, ohne zur Einficht

2) Rirchenbann, G. 551 ff.



<sup>1)</sup> Reg. Benedicti, c. 44. Cfr. Reg. Isidori, c. 17. Holsten. p. 128. 195.

feines Unrechts gekommen zu fein, das Leben geendigt und es fei von dem Abte Paphnutius nur schwer zu erlangen gewefen., ihn nicht als Selbstmörder aus den Diptychen zu ftreichen und ihm das heilige Opfer, nelches fonst für die Berftorbenen dargebracht wurde, zu entziehen 1). Der Abt hat also den Todten, der aus Hochmuth fo tief gefallen mar, nicht mehr als Mitglied der Rirche betrachtet und war nahe daran, ihn als Ercommunicirten auch zu behandeln. Aus einem (eapptischen) Nonnenkloster berichtet ein anderer Schriftfteller folgenden Borfall. Un der Bforte deffelben erfchien ein reifender handwerter, Arbeit zu fuchen. Bufällig traf ihn daselbft eine der jüngern Jungfrauen und antwortete auf deffen Befragen, das Rlofter habe feine eigenen Arbeiter. Eine andere Schwester, welche das furze Gespräch beobachtet hatte und mit der erstern im Streite lag, machte aus Bosheit und Rachsucht bei der Genoffenschaft von dem Borgefallenen alsbald Meldung und wurde dabei von mehreren ihrer Genoffinnen unterftütt. Aus Schmerz über die erlittene Behandlung fturzte fich bie Angeklagte in den nahen Aluf und fand den Lod, die Unklägerin aber, ihr Unrecht einsehend, er= ftidte fich felbst. "Als dem Priefter von den andern Jungfrauen bas doppelte Ungluck gemeldet wurde, befahl er, daß für keine ber beiden Todten das heilige Opfer dargebracht werde und diejenigen, welche der Denuntiantin, ftatt ihr entgegen zu treten, geglaubt und mit ihr gemeinsame Sache gemacht hatten, belegte er auf sieben Jahre mit der Excommunication" 2).

1) Palladius, Historia Lausiaca, c. 41: "... ξελθόντος. 24\*

<sup>1)</sup> Cassianus, Collationes Patrum, L. 11. c. 5: »..vix a presbytero abbate Paphnuntio potuit obtineri, ut non inter biothanatos reputatus etiam memoria et oblatione pausantium judicaretur indignus.«

Demnach hat diefer Priester, wie im obigen Falle der Abt Paphnutius, die Nonnen, welche sich das Leben genommen hatten, als nicht mehr zur Kirchengemeinschaft gehörige Personen angesehen und jene, die an der böswilligen Delation sich betheiligt hatten, mit dem Banne belegt — "àg woeoev àxoevwr'roos noerjoas", Ausdrücke, mit welchen schon damals die eigentliche Excommunication bezeichnet zu werden pflegte<sup>1</sup>). Indessen im fünsten Jahrhundert war es bereits zur allgemeinen Uebung geworden, die Mönche in derselben Weise wie die Laien aus der Kirchengemeinschaft auszuschließen — mit dem einzigen Unterschled, daß die Strafe jezt von den Bischöfen werhängt wurde<sup>2</sup>).

Die klöfterliche Excommunication, beftehend in der Ausschließung vom Berkehr mit den Brüdern, war häufig wie wir oben gesehen haben, durch Fasten und Gefängniß verschärft<sup>3</sup>). Aber die beiden leztern kamen auch für sich allein und als selbststtändige Maßregel in Anwendung und damit haben wir zwei weitere bei den Mönchen übliche Strafformen.

Das Fasten findet sich theils als einmalige, schnell

δε τοῦ πρεσβυτέρου, ἀνήγγειλαν ταῦτα αἰ λοιπαὶ παρθένοι· ἐκέλευσεν οὖν τοὐτων μηδεμιῷ προσφορὰν ἐπιτελεσθῆναι· τὰς δὲ λοιπὰς ὡς συνειδυίας καὶ μὴ εἰρηνευσάσας τὴν συκοφαντῶσαν, ἀλλὰ μᾶλλον πιςευσάσας τὰ εἰρημένα, ἑπταετίαν ἀφώρισεν ἀκοινωνήτους ποιήσας". (Meursii Opp. ex recens. Joannis Lami, T. VIII p. 460.)

1) Rirchenbann, S. 32.

2) Conc. Chalced. ann. 451. c. 2: "... εἰ μὲν κἰηρικός εἰη, τοῦ οἰκείου ἐκπιπτέτω βαθμοῦ, εἰ δὲ ἰαϊκός ἢ μονάζων, ἀναθεματιζέσθω". c. 8: "...εἰ δὲ μονάζοντες ἢ ἰαϊκοὶ, ἔστωσαν ἀκαινώνητοι". Cfr. c. 4. 7. Hard. II. p. 602 sqq.

3) Reg. Macarii Alexand. c. 26. Reg. oriental. c. 32. Reg. Fructuosi, c. 16. Holsten. p. 20. 64. 205. bie förperliche Züchtigung als firchliches Strafmittel.

vorübergehende Ahndung eines kleinern Verschens 3. B. für das Zuspätkommen bei Tisch <sup>1</sup>), theils bei wirklichen Vergehen als schwerere und länger andauernde Strafe 3. B. wenn Mönche, die in Streit und Wortwechsel gerathen waren, sich hartnäckig weigerten, die Hand zur Versöhnung zu bieten <sup>2</sup>) oder wenn ein Regulare, statt demütchig zu sein, burch stolzes, freches, herausforderndes Benehmen sich ver= fehlt hatte <sup>3</sup>); das Concil von Aachen im Jahre 817 zählt eine ganze Reihe größerer Verstöße gegen die Klosterregel auf, welche nach vergeblicher Warnung mit Fasten bei Wasser und Brob bestraft wurden <sup>4</sup>).

Was die Gefängnißstrafe betrifft, so begegnen wir derselben schon in den ältesten Klöstern. Die egyptischen Mönche Balens und Hero wurden wegen ihrer Selbstüberhebung, in welcher sie jede Belehrung stolz zurückwiesen und selbst der Sacramente nicht zu bedürfen glaubten, von ihren Borgesetzten gebunden und in eiferne Retten gelegt <sup>5</sup>). Das Concil von Tarragona im Jahre 516 gestattet den Mönchen, ihre Berwandten zu unterstützen und ihnen

1) Reg. Pachomii, c. 32. Reg. Fructuosi, c. 18. Holsten. p. 27. 206.

2) Reg. Aureliani Arelat., c. 12. Reg. Ferreoli, c. 39. Holsten. p. 150. 166.

3) Reg. Fructuosi, c. 15. Holsten. p. 205.

4) Conc. A quisgran. L. I. c. 134: »Quod si et his renisus fuerit, ceteris sibi alimentis interdictis, pane tantum usque ad dignam satisfactionem utatur et aqua«. Hard. IV. p. 1141.

5) Palladius, Histor. Lausiac. c. 32: ".. τότε δήσαντες αὐτόν (Όυάλεντα) οἱ ἅγιοι πατέρες σιδήφοις ἐπὶ ἔτος ἕν ἀπεθεφάπευσαν". — c. 33: ".. δς (Ήρων) ἐπὶ τοσοῦτον καὶ αὐτός ἔσκοτώθη τὸν λογισμόν τῆ κενῆ δόξη τῆς οἰήσεως ἄνωθεν κάτω ἐλθών, ὡς καὶ αὐτόν ὕς εφον σιδηφωθηναι, μὴ θέλοντα τῆ οἰήσει μηδε τοῖς μυςηφίοις αὐτοῖς προσέρχεσθαι".

373

bas Nöthige zu reichen, aber sie sollen bei ihren dießfallsigen Besuchen von einem zuverlässigen Zeugen begleitet sein, ihren Aufenthalt möglichst abkürzen und namentlich bei den Angehörigen nicht wohnen; wer diese Vorschrift mißachte, solle in seine Zelle eingesperrt werden und Buße thun bei Wasser und Brod<sup>1</sup>). Das Bönitenzialbuch des heiligen Columban bestraft die streitsüchtige Rechthaberei<sup>2</sup>) und hochsahrendes, übermüthiges Wesen<sup>3</sup>) mit persönlicher Haft gleichwie eine um dieselbe Zeit entstandene, von einem unbetannten Verfasser herrührende Klosterregel wiederholt bie Weisung enthält — "mittendus est in carcerem"<sup>4</sup>).

Eine den Lebensverhältnissen der Mönche sehr naheliegende und daher in den Klöstern weitverbreitete Strafe war die Buße, poenitentia, die Entziehung irgend eines Rechtes oder Vortheils oder die Auferlegung einer unange= nehmen Leistung. Bald konnte sie geheim, von dem Einzelnen privatim für sich, bald mußte sie öffentlich vor der Gesammtheit persolvirt werden<sup>5</sup>). Ihr Inhalt war sehr verschieden und richtete sich nach den Gebräuchen und Tra= ditionen der einzelnen Rlöster und Orden. Die geheime Bönitenz bestand gewöhnlich in leichter, kurzer Haft, noch häufiger in Fasten nach verschiedenen Stufen oder im Ab=

2) ... in cellula ob poenitentiam agendam separetur.«

3) «Superbus carcere damnandus est.« Holsten, p. 175. 179.

4) Reg. cujusdam Patris, c. 4.6. Holsten. p. 221.

5) Reg. Pachomii, c. 121. 125. 149. 152. 153. Holsten. p. 32 sqq. Reg. orient. c. 36. 37. Holsten. p. 64.



<sup>1)</sup> Conc. Tarracon. c. 1: » . . in cella monasterii reclusus poenitentiae lamentis incumbat, ubi singulari afflictione panis et aquae victum ex abbatis ordinatione percipiat. « Hard. II. p. 1041.

### die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 375

fingen einer bestimmten Anzahl von Bfalmen u. dergl 1). Wer aber zur öffentlichen Buge verurtheilt mar, mußte mährend des Chorgebetes in Gegenwart des ganzen Conventes auf die Erde hingestredt um Verzeihung bitten und ben Aft der Selbstverdemüthigung folange wiederholen bis ber Abt ihn aufstehen hieß 2). War diese Urt ber öffentlichen Bufe vorherrschend bei ben egyptischen Mönchen und in den nach ber ftrengen Regel Columbans 3) lebenden Rlöftern üblich, fo finden sich anderwärts wieder andere Formen. Nach der Regel des heiligen Fructuosus, Erzbischofs von Braga in Spanien, erhielten bie öffentlichen Büßer nur bie zur Erhaltung des Lebens unumgänglich nothwendige Rahrung, Rleifch und Bein maren verboten, blog hohes Alter, Rrankheit und förperliche Schmächlichkeit tonnten nach dem Ermeffen der Obern eine Ausnahme begründen, die Rleidung bestand in einem rauben Gewand aus Ziegenhaaren, die Lagerstätte in einer Stroh- ober Binsenmatte oder, wenn lettere nicht vorhanden mar, in Spreu 4).

Eine hervorragende Stelle unter den in den Rlöftern üblichen Strafen nahm die körperliche Züchtigung ein, von welcher im Folgenden ausschließlich die Rede fein

2) Cassianus, De coenob. instit. L. IV. c. 16: -Si quis igitur gillonem fictilem, quem baucalem nuncupant, casu aliquo fregerit, non aliter negligentiam suam, quam *publicā diluet poenitentia* cunctisque in synaxi fratribus congregatis tamdiu prostratus in terram veniam postulabit, donec orationum consummetur solemnitas, impetraturus eam, cum jussus fuerit Abbatis judicio de solo surgere.«

3) Columban hat die obenerwähnte Stelle Cassians wörtlich in fein Bönitentiale herübergenommen. Holsten. p. 178.

4) Reg. Fructuosi, c. 19. Holsten. p. 218.

<sup>1)</sup> Poenitent. Columbani. Holsten. p. 172 sq. Reg. Fructuosi, c. 16. Holsten. p. 205.

Diefelbe ift so alt als das Mönchthum felbft, tam mird. fehr häufig zur Anwendung und wurde von den meisten Orden bis in die neuere Zeiten beibehalten. Balladius, ber lange Reit unter ben egyptischen Mönchen gelebt hatte, ihre Sitten und Einrichtungen aus eigener Unschauung genau tannte, berichtet, im nitrischen Gebirge ftehe eine einzige fehr große Rirche und vor ihr drei Balmen. Un jedem biefer Bäume hänge eine Geißel: die eine diene gur Buchtigung ftraffälliger Mönche, die zweite zum Beitfchen der Räuber . wenn folche etwa einfallen und die dritte werde gegen Reisende benützt, die mährend ihres vorübergehenden Aufenthaltes eines Bergehens fich fculdig machen. Wer übermiesen und zur Büchtigung verurtheilt fei, umfaffe ben Stamm der Balme, empfange auf den Rücken die zu= gemeffene Anzahl von Streichen und werbe bann entlaffen1). Daß der berühmte Geschichtichreiber des älteften Ginfiedlerund Klofterlebens hier die Wahrheit erzähle und daß die von ihm ermähnte Rörperstrafe bei den egyptischen Religiofen allgemein im Gebrauche war, beweifen die von dem Abte Macarius, einem Schüler des bl. Antonius - und von Bachomius, dem Gründer des eigentlichen Mönchthums verfaßten Regelu : jener verordnet, daß ein Mönch, der fich vergangen und ftatt um Berzeihung zu bitten in feiner Sünde halsstarrig verharre, drohend, das Rlofter verlaffen ju wollen, auf Befehl des Abtes mit Ruthen zu züchtigen fei 2) - und Bachomius ermächtigt die Borgesetten, Den= jenigen, der unter den Brüdern die Rolle des Berführers und Aufmieglers fpiele, vor das Klofter zu führen, dafelbft

1) Palladius, Histor. Lausiac. c. 8.

2) Reg. Macarii Alexand. c. 27. Holsten. p. 20 sq.

376



zu geißeln und folange bei Baffer und Brod faften zu laffen, bis er fich gebeffert habe 1). Caffian, ber mährend eines fieben= jährigen Aufenthaltes in der schthischen Blifte die Gepflogenhei= ten der morgenländischen Rlöfter bis in's fleinste Detail tennen gelernt hatte und die dort herrschende Lebensweise, indem er bei Marfeille zwei Rlöfter gründete, in die abendländische Rirche verpflanzte, zählt eine ganze Reihe von Berfehlungen auf, welche mit förperlicher Büchtigung bestraft zu werden pflegten 2). Der hl. Benedict, der dem abendländischen Mönchthum eine bleibende Berfaffung gab, daffelbe auf einer feften Grundlage organifirte und mit bewunderungswürdiger Schnelligfeit ausbreitete, foll einen Mönch, welcher fich zur Beit der Betrachtung von feinen Genoffen jedesmal hinweaschlich und mufig umherschweifte, mit einer Ruthe geschlagen und badurch veranlaßt haben , zu feiner Pflicht zurückzukehren 3). Es mag-unerörtert bleiben, ob alle Nebenumftände, mit welchen Gregor diefen Borfall erzählt, por ber hiftorischen Kritik Stand halten oder nicht, aber bie Thatfache, daß Beuedict zur Befferung des Fehlenden ein fo draftisches Mittel in Anwendung gebracht habe, zu be= zweifeln liegt fein Grund vor, denn feine Regel, die ichon bei den Zeitgenoffen in höchftem Unfehen ftand und fpäter in Taufenden von Rlöftern beobachtet murde, macht von der Strafe der förperlichen Züchtigung den ausgiebigsten Bebrauch4). Die heiligen Männer, welche auf Benedict fort= bauten, aber deffen Regel modificirten und fie den jeweiligen Berhältniffen anpaßten, haben das Zuchtmittel im vollen

<sup>1)</sup> Reg. Pachomii, c. 163. Holsten. p. 35.

<sup>2)</sup> Cassianus, De coenobior. instit. L. IV. c. 16.

<sup>3)</sup> Gregor. M. Dialog. L. H. c. 4.

<sup>4)</sup> Reg. Benedicti, c. 23. 28. 30. 34. 45. 54. 55. 67. 70. 71. Holsten. p. 124 sqq.

Umfange und gleichsam als etwas Selbstverständliches bei= behalten - Murelian, Bifchof von Arles 1), Ferreolus, Bifchof von Ufez2), Columban3), Ifidor von Sevilla4), Fructuofus, Erzbifchof Braga 5) und der Berfasser der "Regula Magistri" 6). Und die Strafe darf nicht als eine bloß innere Angelegenheit der Klöster, als eine auf die Mönchszellen beschränkte, nur bier in Geltung stehende, von der übrigen Welt unbeachtete oder höchftens geduldete Erscheinung angesehen werden, ihre Zuläffigkeit war vielmehr allaemein anerkannt und der practische Gebrauch auch außer= halb der Rloftermauern nicht im Geringsten beanstandet. Die Concilien segen dieselbe nicht nur als zu Recht beftehend voraus 7), sondern bringen fie unmittelbar in An= wendung - Gottichalt z. B. wurde auf der Spnode zu Quiercy im Jahre 849 unter Berufung auf das Concil von Agde (c. 38) und die Regel Benedicts in einer Beife mit Ruthen gezüchtigt 8), daß die Härte der Erecution, wie

1) Reg. Aureliani Arelat. c. 41. Holsten. p. 151.

- 2) Reg. Ferreoli, c. 39. Holsten. p. 165 sq.
- 8) Poenitent. Columbani, c. 10. Holsten. p. 174 sq.
- 4) Reg. Isidori, c. 17. Holsten. p. 195.
- 5) Reg. Fructuosi, c. 15-17. Holsten. p. 205.
- 6) C. 13. 14. Holsten. p. 245 sq.

7) Conc. Venetic. ann. 465. c. 6. Conc. Agathens. ann. 506. c. 38. Hard. II. p. 797. 1002. Conc. Germanic. ann. 742. c. 6. Hard. III. p. 1921. Conc. Aquisgran. ann. 817. Instit. regular. c. 14. 80. Hard. IV. p. 1229. 1238. — Daß bie förperliche Züchtigung ber Mönche auch vom Staate an= ertannt war, zeigt bas Capitulare Lubwigs bes Frommen v. J. 817, in welchem bie Machener Canones wörtlich wiederholt find. Walter, Corp. Juris Germanic. T. II. p. 315. 323.

8) Hincmar. Remens. .. pro sua irrevocabili contumacia secundum leges et Agathenses conones et regulam sancti Benedicti ut improbus *virgis caesus est.* Die (freilich der Unächt= die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 379

wir fpäter sehen werden, in weiten Rreisen Anftoß erregte und auf's Schärffte getadelt wurde.

Auch in den Frauenklöftern war die förverliche Büchtigung heimisch: die dem 6. und 7. Jahrhundert an= gehörigen, für Nonnen beftimmten Regeln des Cafarius von Nrles1), feines Nachfolgers Qurelian2), des Bifchofs Donatus von Befangons), und die aus der Zeit des hl. Columban stammende "Regula cujusdam Patris"4) reden häufig von ihr und find in der Butheilung derfelben teineswegs sparsam. Die Concilien betrachten die Buchtigung wie bei ben Mönchen fo auch bei den Nonnen als eine allgemein übliche Strafform 5) und verfäumen nicht, gegebenen Falles von ihr direct Gebrauch zu machen. Ein Beispiel bietet die Spnode von Douci im Jahre 874. Eine Nonne, Namens Duda, hatte mit dem Priefter Suntbert, um Ueb= tiffin zu werden, eine Berschwörung angezettelt und aukerdem ein Rind geboren, als deffen Bater fic diefen ihren Berbündeten bezeichnete. Das Concil, an welches die Sache gebracht worden mar, ichickte in das betreffende Frauens floster eine Commiffion mit dem Auftrage, die beiden Ange= flagten sowie fämmtliche Nonnen zu vernehmen. Duda solle nach der Borschrift der Regel (Benedicts) gegeißelt

heit sehr verbächtige) Sentenz des Concils sagt: *» durissimis verberidus te castigari* et secundum ecclesiasticas regulas ergastulo retrudi auctoritate episcopali decernimus.« Hard. V. p. 17. 20.

1) Reg. Caesarii, c. 24. Holsten. p. 357.

2) Reg. Aureliani, c. 11. 28. Holsten. p. 871.

3) Reg. Donati Vesont. c. 9. 11. 17. 25. 35. 52. Holsten. p. 380. sqq.

4) C. 18. 20. Holsten. p. 402.

5) Conc. Germanic. ann. 742. c. 6. cit. Conc. Forojuliens. ann. 796. c. 11. Hard. IV. p. 860. werden in Gegenwart der Aebtissin und der übrigen Schwestern, damit die letztern von den gleichen Sünden abgeschreckt werden <sup>1</sup>). Wenn sie sich demüthige, so sei die Strafe mit Milbe zu vollstrecken; bleibe sie aber verstockt, so habe die Nebtissin zu der Flagellation gemäß des c. 25 der Regel noch die "Ercommunication" und die Ausschließung vom Verkehr hinzuzufügen, sie drei Jahre lang in diesem Straf= grade zu belassen und nachdem die Strenge der Bönitenz successive erleichtert worden, vom achten Jahre an den Empfang des Abendmahles ihr zu gestatten. Die beiden Nonnen Berta und Erpreda aber, welche um das Verbrechen ihrer Genossin wußten und dasserbrechen gleichfalls mit Ruthen gezüchtigt, jedoch nur einer halb so langen Buße nnterstellt werden <sup>2</sup>). —

Die Ausdrücke, mit welchen die förperliche Züchtigung der Mönche und Nonnen von den Regeln und Concilten angedroht wird, find fehr mannigfaltig: corporis castigatio<sup>3</sup>), flagellum<sup>4</sup>), flagelli disciplina<sup>5</sup>), flagellorum poena<sup>6</sup>), percussio<sup>7</sup>), plagae<sup>8</sup>), plagarum virgae<sup>9</sup>),

1) Conc. Duziacens. II. definitio de quadam monacha nomine Duda sacrilege corrupta, n. 7: »... coram abbatissa sua vel sororibus, ut ceterae metum habeant... virgis flagelletur.«

2) L. c. n. 8: »Berta et Erpreda conscientes tantae nequitiae, non indicantes eam . *post mensuratam virgarum castigationem* per tres annos et dimidium praetaxato Dudae modo poeniteant. « Hard. VI. p. 155. 158.

3) Conc. Aquisgran. ann. 817. Instit. regular. c. 80.

4) Ferreolus, c. 89. Fructuosus, c. 16.

5) Aurelian. c. 41. Isidor. c. 17.

6) Fructuosus, c. 17. Reg. cujusdam Patris, c. 20,

7) Columban. c. 10. Donatus, c. 9. 11. 17. 25. 35.

8) Cassian. de coenob. instit. L. IV. c. 16. Isidor. c. 17.

9) Benedictus, c. 28.

380

vapulare<sup>1</sup>), verbera<sup>2</sup>), verberatio<sup>5</sup>), verberum vindicta<sup>4</sup>), vindicta corporalis<sup>5</sup>), virga<sup>6</sup>). Die zuerft in ber Regel Benedicts fich findenden Worte - disciplina, districtior disciplina, gravissima disciplina, disciplina regularis 7) können nach bem Zusammenhang, in welchem fie stehen, nicht die in den Rlöftern übliche Selbstgeißelung, welche gemeinhin "Disciplin" genannt murde, bezeichnen: diefe Art von Bufübung mar damals noch völlig unbefannt und tam erft im eilften Jahrhundert in Gebrauch8). Die Zeiten, von welchen wir reden, fennen nur die vom rechtmäßigen Borgesetten zuerkannte und von fremder Band vollftredte Buchtigung. Diefe Strafe will das Wort Disciplina bezeichnen. Schon bei Auguft in us findet fich der Ausdruck von der Züchtigung der Kinder 9) und wenn das dem heiligen Benedict ungefähr aleichzeitige Gesetzbuch der Deftgothen fagt - "verberandi sunt ante judicem quinquagenis flagellis . . neque propter disciplinam, qua correpti sunt, infamiam poterint ullatenus sustinere" 10) oder wenn an einer anderen

1) Benedict. c. 45. Reg. Magistri, c. 14.

2) Pachomius, c. 63. 73. Conc. Venetic. ann. 465. c. 6. Agath. ann. 506. c. 38. Benedict. c. 30. Fructuosus, c. 16.

3) Conc. Germanic. ann. 742. c. 6.

4) Benedict. 28. Conc. Aquisgran. c. 80.

5) Benedict. c. 23. 71. Conc. Aquisgran. l. c.

6) Reg. III. Patr. c. 13. Macarius Alexand. c. 27.

7) Benedict. c. 34. 54. 55. 65. 70.

8) Historia flagellantium, Paris. 1700. c. VI u. VII. p. 142 sqq.

9) Sermo LXXXII de verb. Domini, n. 2: »Nec damus aliter *filiis disciplinam*, nisi aliquantum irascendo et indignando.«

10) Lex Wisigoth. L. IV. tit. 5. §1. Walter, I. p. 505sq.

Stelle ber Fall besprochen wird — "Quemcunque discipulum, in patrocinio aut in servitio constitutum, si a magistro, patrono vel domino incompetenti et indiscreta disciplina percussum fortasse mori de flagello contingat"<sup>1</sup>), so fann nicht zweifelhaft sein, daß damals unter "disciplina" auch bei den weltlichen Gerichten die unfreiwillige, vom Richter verhängte und auf dessen Geheiß vollstredte förperliche Züchtigung verstanden wurde.

Fragen wir nach der Stellung, welche die körperliche Züchtigung im Strafshstem der Klöster einnahm, nach der Bedeutung, die ihr beigemessen wurde oder nach den Fällen, in welchen sie zur Anwendung kam, so müffen wir zwischen den jungen Leuten, die in den Rlöstern lebten, hier unterrichtet und erzogen wurden — und den eigent= lichen Mönchen unterscheiden.

Bei den Erstern nahm sie die erste Stelle ein, bildete die gewöhnliche und regelmäßige Strafe. Das jugendliche Alter, bemerken die Regeln, sei zu flüchtig, flatterhaft, er= mangle der nöthigen Reife und Einsicht, um Strafmittel, welche mehr dem Geistigen sich nähern, gehörig zu würdigen, durch sie zur Erkenntniß des begangenen Unrechts und zur Besserung sich bewegen zu lassen ihre nützen bloße Worte und Ermahnungen, "Ercommunication", Bußen und andere derartige Zuchtmittel wenig oder nichts, Eindruck mache nur das Aleußere, Materielle, Körperliche, daher müße der Cr= zieher, wenn er günstige Resulte erzielen wolle, nach derlei Mitteln und vor Allem nach der förperlichen Züchtigung greisen<sup>2</sup>). Das jugendliche Alter und diese ihm entsprechende

2) Reg. Pachomii, c. 178: »Omnes saltem pueri, qui

<sup>1)</sup> L. VI. tit. 5. § 8. Walter, l. c. p. 552.

pädagogische Behandlung währte bis zum fünfzehnten Lebensjahr <sup>1</sup>), die Strafe durfte nur von den Borgesetten oder Denjenigen, die von ihnen die Ermächtigung hatten, ver= hängt werden <sup>2</sup>) und für die Bollstreckung war Humanität, Mäßigung und jene Rücksichtnahme, welche der Mündige dem Unmündigen schuldet, ausdrücklich vorgeschrieben <sup>3</sup>). Wer eigenmächtig und willfürlich den Stock gebrauchte oder bei der berechtigten Strafe das vernünftige Maß überschritt, verstel selber disciplina regularis" <sup>4</sup>).

Rahm die körperliche Züchtigung bei Anaben und Jünglingen auf der Straffcala die erste und unterste Stelle ein und wurde fie — in Uebereinstimmung mit den erprobten Erziehungsgrundsätzen aller Zeiten — häufig und ohne viele Umstände, jedoch mit Maßhalten, in Anwendung gebracht, so galt dieselbe bei den eigentlichen Mönchen als eines der

non timent confundi pro peccato et per imprudentiam judicium Dei non cogitant et correpti verbo non emendaverint, verberentur, quamdiu disciplinam accipiant et timorem.« Reg. B en edicti, c. 30: »Omnis aetes vel intellectus proprias debet habere mensuras. Ideoque quoties pueri vel adolescentiores aetate aut qui minus intelligere possunt, quanta poena sit excommunicationis, si tales, dum delinquunt, aut jejuniis nimiis affigantur aut acribus verberibus cõerceantur, ut sanentur.« Reg. Isidori, c. 17: »In minori aetate constituti non sunt coërcendi sententia excommunicationis, sed pro qualitate negligentiae congruis emendandi sunt plagis, ut quos aetatis infirmitas a culpa non revocat, flagelli disciplina compescat.« — Sn ben Frauentlöftern galten bie gleichen Grunbfäte. Reg. cujusdam Patr. c. 20 in fin. Holsten. p. 502.

1) Reg. Benedicti, c. 70. Reg. Magistri, c. 14.

2) Reg. Benedicti, l. c. Reg. Fructuosi, c. 6.

3) Reg. Benedicti, l. c. Bgl. die schöne Ermahnung in c. 37.

4) Reg. Benedicti, c. 70.

schwerften und härteften Buchtmittel, von welchem nur felten und nur in ben äußersten Fällen Gebrauch gemacht murde. Dief forderte die Natur der Strafe und die Lebensstellung bes Straffälligen. Bald wird die Züchtigung mit der Berftogung aus der Genoffenschaft geradezu auf die gleiche Stufe gestellt 1), bald als diejenige Strafe bezeichnet, welche nach Erschöpfung aller andern Mittel vor der eigentlichen Ausftogung als letter Versuch, die Befferung zu bewirken, in Anwendung zu bringen fei 2) und wo fie mit der Ausstogung in keiner numittelbaren Beziehung fteht, werden mit ihr doch Vergehen bedroht, die entweder schon an sich oder meniaftens nach den in den Rlöftern herrichenden Unschauungen zu den ichwersten gehören - hochmuth, Bidersetlich= feit . Unverbefferlichkeit 3), freches, ftreitfüchtiges, herausfor= Wefen gegen Andere, förperliche Mighandlung, derndes Lügen, falfches Schwören 4), Diebstahl 5), Brüder von geringer Begabung gegen die Borgefetten aufreizen 6), jungen Leuten, die im Rlofter leben, in unzüchtiger Absicht nachftellen 7), verdächtiger Berkehr mit Frauenspersonen 8), thatfächliche Unteuschheit 9), Berletzung bes Gelübdes der Armuth, Arbeiten für sich und den eigenen Bortheil statt für die Genossenicaft, habsucht, die Gegenstände münscht oder be-

1) Cassianus, de coenob. instit. L. IV. c. 16 in fin.

2) Reg. Benedicti, c. 28. 71. Reg. Donati, c. 73.

3) Reg. Macarii Alexand. c. 27. Cassian. l. c. Reg. Benedicti, c. 23. 28. 34. 71. Reg. Fructuosi, c. 17. Reg. Magistri, c. 13. Conc. Aquisgran. c. 80.

4) Cassian. l. c. Reg. Fructuosi, c. 15. 16.

5) Reg. Ferreoli, c. 39. Fructuosi, c. 16.

6) Reg. Pachomii, c. 163.

7) Reg. Fructuosi, c. 16.

8) Cassian. l. c. Fructuosus, c. 15.

9) Conc. German. ann. 742. c. 6.

füht, welche die übrigen Brüder nicht haben, Speisen verftohlener Weise hinwegnehmen und heimlich genießen <sup>1</sup>), eigenmächtiges Verlassen des Klosters und unstätes Umher= schweisen <sup>2</sup>). Was die Frauenklöster betrifft, so wurden im Allgemeinen die gleichen Vergehen mit körperlicher Züchtigung geahndet <sup>8</sup>), nur ist noch der Mangel an Beherrschung der Zunge beizufügen <sup>4</sup>). —

Ueber die Art und Weise, in welcher die Strafe vollstreckt wurde, haben wir aus den egyptischen Rlöstern nur dürftige Nachrichten. Der Abt saß in Gegenwart der ganzen Rlosterfamilie zu Gericht, fällte das Urtheil, ließ den Sträfting vorführen und die Strafe mit Ruthen vollziehen<sup>5</sup>) — und die sonst sehr aussführliche Regel des hl. Pachomius enthält bloß die Weisung, den Sünder vor das Kloster zu führen, ihn daselbst zu peitschen und so lange bei Wasser und Brod einzusperren, bis er sich besser<sup>6</sup>). Etwas ge= nauer ist uns die Procedur der abendländischen, d. h. der in den germanischen Staaten befindlichen Klöster bekannt. Sie stimmt im Wesentlichen mit der Prazis der bürgerlichen Gerichte überein. Bei den leztern war die Execution in der

4) Reg. Donati, c. 11. 17. 35. Holsten. p. 381 sqq.

- 5) Reg. Macarii Alexand. c. 27.
- 6) Reg. Pachomii, c. 163.

Theol. Quartalicrift. 1875. Seft III.

<sup>1)</sup> Cassian. l. c. Reg. Benedicti, c. 54. 55.

<sup>2)</sup> Cassian. l. c. Conc. Venetic. ann. 465. c. 6. Conc. Agath. ann. 506 c. 38.

<sup>3)</sup> Caesar. Arelat. regul. ad Virgines, c. 24. Reg. Aurelian. c. 11. Donatus, c. 9. 52. Reg. cujusdam Patris, 18. 20. Holsten. p. 857. 371. 380. 387. 402. Conc. German. l. c. Conc. Forojul. ann. 796. c. 11. Conc. Duziacens. ann. 874. Hard. IV. p. 860; Vl. p. 155. 158.

Regel öffentlich <sup>1</sup>), die Streiche wurden mit Ruthen <sup>2</sup>) oder Riemen <sup>3</sup>) auf den nackten Körper (Rücken) <sup>4</sup>). in einer beftimmten vom Gesetze oder vom Richter zugemeffenen Anzahl <sup>5</sup>) gegeben, der Maleficant lag auf einer Bank ausgestreckt <sup>6</sup>) oder war an einen Pfahl gebunden <sup>7</sup>).

Auch bei den Mönchen wurde die Züchtigung öffentlich in Gegenwart des ganzen Convents vollzogen, hauptfächlich in der Absicht, durch den Anblick der Execution die Andern von gleichen Berbrechen abzuschrecken. Indem die Aachener Synode in ihrem bereits mehrfach erwähnten Statut für Mönche die Unverbesserlichen sowie Jene, welche eigenmächtig das Kloster verlassen oder sonst Etwas ohne Wissen und Scheiß des Abtes unternehmen, mit der Flagellation bedroht, fügt sie bei -- "Peccantes autem coram omnibus arguantur, ut ceteri metum habeant."<sup>8</sup>) Dag bei Zutheilung der Strafe wie bei den weltlichen Gerichten die Virgae et flagella, also Ruthen, Riemen oder Geißeln als Instrumente dienten, zeigen die oben<sup>9</sup>) aufge= führten Ausdrücke, mit welchen die Züchtigung gemeiniglich

1) Lex Bajuvar. L. VIII. c. 6. Lex Wisigoth, L. III. c. 4. §. 17.

2) Lex Salic. Tit. XLIII. c. 4. Edict. Pistens. v. 3. 864. c. 15. Walter, Corp. jur. German. T. III. p. 143.

3) Gregor. Turon. Hist. Francor. L. VI. c. 85. Die sictus flagellorum« kommen in den Bolksrechten sehr häufig vor.

4) Edict. Pistens. c. 20. 23.

5) S. oben S. 22. 46.

6) Lex Salic. Tit. XLII. c. 1; XLIII. c. 4.

7) Gregor. Turon. Histor. Franc. L. X. c. 15. Conc. Francof. ann. 794. c. 5. Hard. IV. p. 905.

8) Conc. Aquisgran. ann. 817. c. 80. Hard. IV. p. 1233.

9) S. 380 f.

### die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 387

bezeichnet wurde. Der Berurtheilte empfing die Streiche auf den nachten Leib, indem er auf einer Bant ausgestreckt lag. Das "Pactum" des bl. Fructuojus oder bas Angelöbniß, welches er die in's Rlofter Eintretenden ablegen ließ, enthält unter Anderm auch die Worte --"Quod si aliquis istam prona sua voluntate noluerit agere poenitentiam, extensus nudo corpore septuaginta et duo flagella accipiat"<sup>1</sup>). Redoch hat das Concil von Aachen aus Gründen der Schaamhaftigkeit das Ent= blößen des Körpers verboten 2). Bas aber das Ausgeftreckt= liegen auf der Bant betrifft, fo gebrauchen die Regeln genau wie die Boltsrechte den technischen Ausdruck - extensus verberetur 3). Endlich herrscht auch darin volle Uebereinftimmung, daß vor der Erecution die Zahl der Streiche festgeset wurde. Bährend Aurelian von Arles -- offenbar mit Rücksicht auf das mojaische Gesetz und den Apostel Baulus - das Maximum von 39 nicht überschreiten läßt 4), redet Fructuosus bald von 725) bald von 1006) und Columban läft sie von 6 bis zu 200 aufsteigen 7), jedoch mit der ausdrücklichen Bemerfung, daß auf einmal nie mehr

1) Holsten. p. 219.

2) Instit. regular. c. 14: »Ut nudi pro qualibet culpa coram fratrum obtutibus non flagellentur.« Hard. IV. p. 1229.

3) 3. B. Reg. Fructuosi, c. 15. Pactum, l. c.

4) Reg. c. 41: >Pro qualibet culpa si necesse fuerit flagelli accipere disciplinam, nunquam legitimus excedatur numerus, id est, triginta et novem.«

5) Pactum, l. c.

6) Reg. commun. c. 15: »...centum ictibus flagellorum extensus publice verberetur.«

7) In feinem mit den »percussiones« schr freigebigem Böniten= tiglbuch. Holsten. p. 174 spq.

25\*

als 25 gegeben werden dürfen 1); die übrigen scheinen am folgenden Tage nachgeholt worden zu fein, eine Brazis, bie auch Cafarius von Arles einzuhalten pflegte 2). Uebrigens brohen die Regeln gewöhnlich nur im Allgemeinen förperliche Züchtigung an - ,,verberetur, flagelletur, disciplinam accipiat etc.", die Bahl der Streiche zu bestimmen überlassen sie der Discretion des Abtes, ihm gemiffenhafte Berücfsichtigung der jeweiligen Verhältniffe anempfehlend; für besonders ichmere Berfehlungen verlangen fie - freilich wieder in allgemeinen Ausdrücken - eine Berschärfung der Strafe 8) und in einem Falle wird gestattet, bis zum Todtpeitschen vorzugehen 4). - Noch spärlicher find die Nachrichten über die Urt der Bollftreckung in den Frauenklöftern. Die Regeln bedienen fich auch hier ganz allgemein lautender Worte — "disciplinam accipiat<sup>5</sup>), corporali disciplinae subjaceat<sup>6</sup>) etc.", aber im Großen und Ganzen scheint die Procedur von den in den Mannsklöftern üblichen Gepflogenheiten nicht wesentlich fich unterschieden zu haben. Das Urtheil wurde öffent= lich in Gegenwart der ganzen Genoffenschaft vollftreckt 7).

1) L. c: > .. et amplius vigintiquinque percussiones simul non dentur.«

2) S. oben S. 6

3) Reg. Fructuosi, c. 16: »Si nec sic se emendaverit, flagelletur acerrime.« Holsten. p. 205.

4) Reg. Magistri, c. 13: > . . custoditi usque ad necem caedantur virgis. « Holsten. p. 246.

5) Reg. Caesarii Arelat. c. 24. Reg. Aurelian. c. 11. 28. Holsten. p. 357. 371 sq.

6) Reg. cujusdam Patr. c. 18. Holsten. p. 402.

7) Reg. Caesarii, l. c: »Disciplinam ipsam in praesentia congregationis accipiant secundum illud Apostoli: Peccantes

Bei bloken Versehen und moralisch unbedeutenden Nachlässia= feiten wurde die Delinquentin mit der ferula 1), einer leichten Gerte oder dünnem Stäbchen auf die flache Band geschlagen 2), ungefähr fo, wie Rnaben und Mädchen in haus und Schule aezüchtigt zu werden pflegten 3). Dagegen bei eigentlichen Bergehen tam wie bei den Mönchen die Virga 4) und das Flagellum 5) zur Anwendung - und auch hinsichtlich der Form und Intensität der Strafe icheint tein groker Unterschied obgewaltet zn haben. Zwar ift die von Donatus angedrohte, auf eine Berschärfung hindeutende ... districtio severissima"6) unbeftimmt und dehnbar, aber wie die Sache in der Praxis verstanden wurde, zeigt die bereits oben erwähnte Synode von Douci im Jahre 874. Die Nonne Duda war des Complotts gegen ihre Aebtiffin und des fleischlichen Umgangs mit einem Briefter angeklagt. Das Concil ordnete eine De= putation in's Kloster ab, die Angelegenheit zu untersuchen und fette, wenn die Schuld ermiesen .fei, als Strafe fest: "coram abbatissa sua vel sororibus, ut ceterae metum habeant, nudo dorso, remota virorum praesentia, virgis flagelletur ..., ut caro, quae delectabiliter illam traxit ad culpam, afflicta reducat ad veniam et san-

coram omnibus corripe.« Wörtlich übereinstimment Donatus, c. 52. Holsten. p. 367.

1) Reg. Caesarii, c. 11. Holsten. p. 145.

2) Reg. cujusd. Patr. c. 12: »Propter singulas negligentias tam cocae quam cellariae viginti quinque *palmarum percussionibus* emendentur.«

3) Isidorus, Etymolog. L. XVII. c. 9: »Nonnulli a feriendo ferulam dicunt. Hac enim *pueri et puellae vapulare* solent.«

5) Reg. cujusd. Patr. c. 20.

6) Reg. c. 52.

<sup>4)</sup> Reg. Donati, c. 73.

guine carnis virgis elicito sanguinem animae, videlicet profusas lacrymas, flagello producat a mente"<sup>1</sup>).

Bie die Regeln den Rloftervorstehern eine fehr weitgehende Strafgewalt einräumen und namentlich bei der förperlichen Züchtigung das Meiste dem vernünftigen Ermeffen anheimgeben, fo enthalten sie auch Winke und Vorschriften über die Ausübung dieses Rechtes. Schon Orfiefius, des Bachomius Schüler und Nachfolger, warnt vor Mißbrauch und allzugroßer Strenge 2). Widerholt kommt Benedict auf den vorliegenden Gegenstand zu fprechen und feine Beifungen find ebenfo nachdrudlich als ichon : der Abt folle beim Strafen mit dem Ernfte des Lehrers die Milde des Baters verbinden, am Fehlenden bas Lafter haffen, den Menschen aber lieben, Jeden nach feiner Individualität behandeln , nach der Größe der Schuld und der Schwere des begangenen Unrechts die Strafe bemeffen, durch zuweitgehende Nachficht die Lafter nicht großziehen, aber noch weniger durch übertriebene härte niederdrücken, zur Berzweiflung treiben und dem moralischen Ruin entgegenführen, er hüte fich bei handhabung des Strafamtes vor fcrupulofer Aengftlichkeit, aber auch vor Uebereifer, Leidenschaft und böfem Argwohn 3). In demfelben Geifte verlangen Benedicts nachfolger, daß der Borfteher des Rlofters zwischen larer Schwäche und rigorofer Strenge die

2) Reg. Orsiesii, c. 13: »Et vos ergo monasteriorum principes estote soliciti et adhibete omnem curam pro fratribus cum timore et justitia Dei nec abutamini potestate in supplicia . Nullam animam contemnamus, ne quisque per nostram duritiam pereat.« Holsten. p. 50.

3) Reg. Benedicti, c. 2. 28. 64.

<sup>1)</sup> Hard. VI. p. 155.

# bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 391

Mitte halte, sie warnen eindringlich vor übergroßer Härte im Strafen, der Abt solle mehr geliebt als gefürchtet sein und sich bestreben, in Allem Gerechtigkeit zu üben, weder durch kleinliche Gewissenhaftigkeit, noch durch unge= rechtstertigte, von der Leidenschaft eingegebene Strenge einen Unschuldigen bedrücken — und damit solches Unrecht ver= mieden werde, habe er jede Straffache zur gemeinsamen Berathung und endgültigen Entscheidung dem Klosterconvente vorzulegen <sup>1</sup>).

Form und Inhalt all dieser Ermahnungen lassen leicht erkennen, daß ihre Urheber mehr die übertriebene Härte als zuweitgehende Milbe für die Zukunft besorgten und nament= lich bei der Körperstrafe den Mißbrauch fernzuhalten suchten. Un schlimmen Erfahrungen fehlte es keineswegs: die Aebte haben ihr Züchtigungsrecht vielsach in willstürlicher, roher und oft geradezu empörender Weise ausgeübt, in der Auswallung des Zornes ihre Untergebenen frech und rücksichtslos mißhandelt.

Als Caffian und fein Begleiter die fcythische Wüfte durchwanderten, kamen sie in ein Kloster, das zweihundert Mönche zählte und einen gewiffen Paulus zum Abte hatte. Jum Jahrtagsgottesdienst für den verstorbenen Abt sei daselbst aus den benachbarten Rlöstern eine unzählbare Menge von Mönchen herbeigeströmt und wegen des ungeheuern Gedränges das gemeinsame Mahl unter freiem Himmel gehalten worden. Da habe Paulus, der unter den Schaaren geschäftig umhergegangen, vor den Augen Aller einem dienst= thuenden Bruder, weil derselbe etwas zu langsam aufge= tragen, eine so wuchtige Maulschelle gegeben, daß das hier=

1) Reg. Aurelian. c. 42. Ferreoli, c. 37. Fructuosi, c. 14. 15. Holsten. p. 151. 164. 205.

Digitized by Google

÷.

burch verursachte Geräusch weithin gehört worden fei, der Geschlagene aber habe die Demüthigung hingenommen ohne ein Wort zu entgegnen, ohne mit den Lippen zu zucken oder auch nur die Farbe zu ändern 1). Einen ähnlichen Borfall erzählt Greaor d. G. Der Abt eines in der Broving Samnium gelegenen Rlofters fei gegen einen würdigen und hochverdienten Mönch, Namens Libertinus, fo in Born gerathen. dak er fich thätlich an ihm verariff und weil gerade feine Ruthe, mit der er hätte fchlagen können, fich vorfand, habe er mit dem Fußschemel feiner Wuth Luft gemacht: mit blutrünstigem und geschwollenem Gesichte habe Libertinus fcmeigend feine Lagerstätte aufgesucht 2). Noch größere Dimensionen scheint die Brutalität der Aebte in den folgenden Zeiten angenommen zu haben. Das Frankfurter Concil pom Sahre 794 mußte ihnen verbieten, die Mönche zu blenben oder förverlich zu verstümmeln 8) und Rarl b. G. fab fich vor und nach der Synode veranlatt, das gleiche Berbot ergehen zu laffen - mit der Beifung verbunden, die Juftig der weltlichen Gerichte nicht in die Rlöfter zu verpflanzen, fondern es bei der disciplina regularis bewenden zu laffen und auch diefe mit Milde und Schonung zu üben 4). In

4) Capit. v. J. 789. c. 16: »Ut disciplina monachis regularis imponatur, non secularis, id est, non orbentur nec mancationes alias habeant, nisi ex auctoritate regulae.« — Capit. v. J. 802. c. 11: »Ut episcopi, abbates et abbatissae .. non potentiva dominatione vel tyrannide sibi subjectos premant, sed

<sup>1)</sup> Cassianus, Collat. Patrum, L. XIX. c. 1.

<sup>2)</sup> Gregor. Dialog. L. I. c. 2.

<sup>3)</sup> Conc. Francof. c. 18: >Abbates qualibet culpa a monachis commissa nequaquam permittimus coecare vel membrorum debilitatem ingerere, nisi regulari disciplinae subjaceant.« Hard. IV. p. 907.

## bie förperliche Züchtigung als firchliches Strafmittel. 393

ber ausführlichen von den Fuldaer Mönchen gegen ihren gewaltthätigen Abt Ratger dem Raifer (811) übergebenen Rlageschrift 1) findet fich neben vielen andern Beschwerden auch ein Broteft gegen die bisherige handhabung des Strafrechts und die Bittfteller verlangen, daß Ratger fünftighin - "quando aliquis de fratribus praeoccupatus fuerit in aliquo delicto, non statim tyrannica vindicta eum excruciaret, sed misericordi disciplina corrigere festinaret conversumque clementer susciperet, nec prava suspicione denuo illum fatigaret, neque perpetuo odio exterminaret praelatus." Ludwig der Fromme ichreibt an die Mönche von Aniane, er erwarte von ihrem neuge= wählten Abte. daß derselbe ihnen mit väterlicher Liebe ent= gegenkommen, jeden nach Alter und körperlichem Befinden schonend behandeln und namentlich fich hüten werde, bei der Rüchtigung der Fehlenden von leidenschaftlicher Site fich leiten zu laffen und fie dadurch zu entmuthigen 9). Einen andern, fehr eclatanten Beleg für die in jenen eifernen Zeis ten wie es scheint allgemein üblichen Ausschreitungen bietet die Behandlung, welche der Mönch Gottfchalf auf der Spnode zu Quierch (849) zu erdulden hatte. Nach der Erzählung Hincmars von Rheims wurde derfelbe, da er "über feine Irrlehre befragt nicht nur nichts Bernünftiges zu antworten mußte, fondern auch die einzelnen Synodalmitglieder

- simplici dilectione cum mansuetudine et caritate commissum sibi gregem solicite custodiant.« Walter, II. p. 99. 160.
- 1) Bei Schannat, Codex probat. histor. Fuldens. n. 10. p. 84.

2) E p i s t. ad monachos Anianens. v. S. 821: ... et caveat omnimodis, ne in negligentes adeo fervida zeli castigatio modum excedat, ut eos pusillanimes reddat. Baluzius, Capit. Reg. Francor. I. p. 624.

fcmähte", von den anwesenden Nebten und übrigen Mönchen zur Geikelung verurtheilt 1) und bei der Execution mit iconungslofer Barte, ohne Erbarmen fast bis zum Tode Remigius von Lyon, der letteres berichtet 2), zerfleischt. fügt bei. Alle baben das Berfahren nicht nur bedauert, fondern fich darob entfest, denn mit uner hörter und geradezu gemiffenlofer Graufamkeit fei der Unglückliche folange ge= peiticht worben, bis er, wie Augenzeugen versichern, das Buch. in welchem er die Beweisstellen für feine Aufichten aus der Schrift und den Bätern gesammelt hatte, halbtodt mit eigenen händen ins Feuer warf und von der Klamme verzehren ließ 8). Statt in fo animofer und tumultuarischer Beife vorzugehen, hätten fie den Irrenden, meint der der heilige Bischof, belehren, in friedlicher Unterredung überzeugen, durch Liebe und Milde einen Mitbruder, für welchen Christus gestorben, gewinnen follen. -

Daß in diesen und ähnlichen Proceduren grobe Excesse zu erkennen seien, hervorgegangen theils aus unerleuchtetem Eifer theils aus gehässiger Leidenschaft, in directem Wider= spruche stehend nicht nur mit dem ganzen Geiste des In= stitutes, sondern auch mit den positiven Vorschriften der

1) Hincmarus Remens. »Et propter impudentissimam insolentiam suam per regulam sancti Benedicti a monachorum abbatibus vel ceteris monachis dignus flagello adjudicatus.« Bei Remigius Lugdun. De tribus epist. c. 24.

2) L. c: »... atrocissime et absque ulla misericordia pene usque ad mortem dilaceratus.

3) L. c. c. 25 : >Quapropter illud omnes non solum dolent, sed atiam horrent, quia *inaudito irreligiositatis et crudelitatis exemplo* tamdiu ille miserabilis flagris et caedibus trucidatus est, donec (sicut narraverunt, qui praesentes aderant) accenso coram se igni libellum .. coactus est *jam pene emoriens* suis manibus in flammam projicere atque incendio concremare.«

Digitized by Google

#### bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 395

periciedenen Regeln, unterliegt nicht dem geringsten Zweifel und icon die Zeitgenoffen haben nicht unterlaffen, fie als völlig unberechtigte Ausschreitungen, als Migbrauch der Amtsgewalt zu brandmarken. Dabei drängt fich aber die Frage auf, wie es überhaupt möglich gewesen sei, eine Strafe mie bie forperliche Buchtigung bei ben Mönchen, b. h. bei Männern einzuführen, welche die Belt und das Rrbifche verlaffen hatten, um in ernftem Ringen das Göttliche zu fuchen, die verzichtend auf alle Genüffe des Lebens und losgetrennt vom Vergänglichen, in Entfagung, Buße, Gebet und Betrachtung nur nach dem Emigen ftrebten, bei Männern, welchen als leztes Biel, um mit Caffian zu reden, das Reich Gottes und als der Weg zu demfelben die Reinheit des Herzens galt 1). Die Antwort auf die Frage und die Lösung des scheinbaren Biderspruchs wird fich einfach und von felbft ergeben, wenn mir die äußeren Berhältniffe, unter welchen die flöfterlichen Genoffenschaften lebten fomie die persönlichen Gigenschaften ihrer Mitglieder näher ermägen.

Ursprünglich und viele Jahrhunderte hindurch waren die Mönche bloße Laien, von den übrigen Laien nur durch ihre zurückgezogene Lebensweise unterschieden<sup>9</sup>). Der Zutritt ftand Jedermann offen und gerade die ungebildeten und niedern Stände lieferten das größte Contingent. Nach Auguft in beftand die Mehrzahl aus Sclaven und Freigelassenen, aus

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cassian., Collat. Patr. L. I. c. 4: »Finis quidem nostrae professionis regnum Dei seu regnum coelorum est: destinatio vero nostra, id est scopos, puritas est cordis, sine qua ad illum finem impossibile est quempiam pervenire.«

<sup>2)</sup> Bingham, Origines, L. VII. c. 2. § 7. 8. Rettberg, Rirchengeschichte Deutschlands, II. S. 692 ff.

Laudbebauern und handwerkern - diese drängen fich haupt= fächlich zum flösterlichen Leben und alle werden aufgenommen, denn das Gegentheil wäre eine schwere Verfündigung 1). Auch Ehrhsoftomus bezeugt, daß vorherrichend Leute aus den niederften und ärmiten Classen der Bevölterung, Solche, die ihr Leben lang die hade geführt und am nöthigen Unterhalt Mangel gelitten, den Rlöftern zuftrömen 2). Wenn daher berichtet wird, das Monchthum sei - wenigstens anfänglich — in der öffentlichen Meinung mikachtet und geringgeschätzt gewesen 8), fo haben mir darin die natürliche Folge der niedern Herfuuft feiner Mitglieder zu erfennen. Dazu tam der weitere Umftand, daß diese armen und unaebildeten Leute die Beschäftigungen, welche fie vor ihrem Ein= tritte getrieben hatten, im Rlofter fortfetten. Nicht nur aus allen Mönchsregeln, fondern auch aus zahlreichen andern Nachrichten geht hervor, daß die Bewohner der Rlöfter neben den eigentlichen Obliegenheiten ihres Standes sich eifrig mit Handarbeiten abgaben, theils um den Lebensunterhalt

3) Hieronymus, Epist. CXXVII ad Principiam virgin. n. 5: »Nulla eo tempore nobilium feminarum noverat Romae propositum monachorum nec audebat propter rei novitatem ignominiosum, ut tunc putabatur, et vile in populis nomen assumere.«

<sup>1)</sup> De opere monach. c. 22: »Nunc autem veniunt plerumque ad hanc professionem servitutis Dei et ex conditione servili vel etiam liberti . . et ex vita rusticana et ex opificum exercitatione et plebeio labore . . qui si non admittantur, grave delictum est.«

<sup>2)</sup> Homil. XI in I. ep. ad Timoth.: "Πολλοι γάς πολλάκις ἀπό μικρῶν ὅντες και ἐυτελῶν, μάκελλαν μεταχειρίζοντες μόνον και οὐδὲ τῆς ἀναγκαίας μόνης εὐποροῦντες τροφῆς προςηγορίαν μονάζοντος ἔχοντες κ. τ. λ."

### die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 397

fich zu verschaffen und niemanden lästig zu fallen 1), theils um mit bem lleberschuffe die ankommenden Fremdlinge zu bewirthen und die Armen zu unterftüten : die Gaftfreundschaft galt als eine der erften Bflichten und zur Erleichterung der Armen und Gefangenen wurden (in Egypten) großartige Borräthe versendet 2) und ganze Schiffe mit ihnen belaftet 3). Die hauptrücksicht bei der Arbeit war aber die Sorge, von all den fittlichen Uebeln bewahrt zu bleiben, welche die Bealeiter des Müffigganges zu fein pflegen. In dem iconen Briefe, welchen Sieronymus an einen befreundeten Mönch richtete, um demfelben Beifungen für eine vernünftige Tagesordnung zu geben, hebt er nachdrücklich hervor --"Facito aliquid operis, ut te semper diabolus inveniat occupatum" 4) und Caffian berichtet, bei den egyptischen Bätern habe der Grundfatz gegolten - "operantem monachum uno daemone pulsari, otiosum vero innumeris spiritibus devastari" 5). Die Handarbeit mar als Hauptbeschäftigung der Mönche und als characteristisches

<sup>1)</sup> Hieronymus, Ep. XVII. ad Marcum. presbyt. n. 2: Nihil alicui praeripui, nihil otiosus accipio. Manu quotidie et proprio sudore quaerimus cibum, scientes ab Apostolo scriptum esse: Qui autem non operatur, non manducet.«

<sup>2)</sup> Cassian. De coenob. instit. L. X. c. 22: > . . de laboribus suis non tantum supervenientes ac peregrinos reficiunt fratres, verum etiam per loca Lybiae quae sterilitate ac fame laborant nec non etiam per civitates his, qui squalore carcerum contabescunt, *immanem conferentes dirigunt alimoniae victusque* substantiam, de fructu manuum suarum rationabile ac verum sacrificium Domino tali oblatione se offerre credentes.«

<sup>3)</sup> Augustinus, De moribus eccles. cath. c. 31: »... oneratas etiam naves in ea loca mittunt, quae inopes incolunt.«

<sup>4)</sup> Epist. CXXV. ad Rusticum monach. n. 11.

<sup>5)</sup> De coenob. instit. L. X. č. 23.

Rennzeichen bes ganzen Standes angesehen. Augustinus hat, um die Nothwendigkeit derselben darzuthun und sie gegen die von verschiedenen Seiten erhobenen Einwürfe zu vertheidigen, eine eigene Schrift versaßt <sup>1</sup>) und Benedict sagt von seinen Schülern und Genossen — "tunc vere monachi sunt, si labore manuum suarum vivunt, sicut et Patres nostri et Apostoli"<sup>2</sup>).

Die Hauptbeschäftigung der Mönche sowohl im Morgen- als Abendlande war der Ackerbau. Die Regel des Pachonius kommt wiederholt auf ihn zu sprechen<sup>3</sup>), vom hl. Serapion, der 10,000 Mönchen vorstand und von seinen Untergebenen verlangte, den Lebensunterhalt mit ihrer Hände Arbeit zu verdienen, wird besonders hervorgehoben, er habe sie im Sommer zur Besorgung der Erntegeschäfte angehalten<sup>4</sup>), das Concil von Agde verbietet den Aebten, die dem Kloster gehörigen Sclaven freizulassen, weil es un= billig sei, daß, während die Mönche täglich das Feld be= bauen, ihre Anechte müssig gehen<sup>5</sup>) und die Benedictiner-Regel, welche um dieselbe Zeit versaßt ist, schließt sich der bestehen= den Sitte vollständig an, indem sie auf den Betrieb der Feldgeschäfte so großes Gewicht legt, daß von denselben die

5) Conc. A gath. ann. 506. c. 56: »Mancipia vero monachis donata ab abbate non liceat manumitti. Injustum enim putamus, ut, *monachis quotidianum rurale opus facientibus*, servi eorum libertatis otio potiantur.« Cfr. Conc. E paon. ann. 517 c. 8. Hard. II. p. 1004. 1048.

<sup>1)</sup> De opere monachorum.

<sup>2)</sup> Reg. c. 48. .

<sup>3)</sup> Reg. c. 25. 108.

<sup>4)</sup> Sozomenus, Hist. eccles. C. VI. c. 28: "... ώςα δε σέφους ἐπὶ μισθῷ ἀμῶντες ἀρχοῦντα αὐτοῖς σῖτον ἀπετίθεντο καὶ ἀλλοις μοναχοῖς μετεδίδουν."

Beit der geiftlichen Uebungen abhänig gemacht und den Mönchen, welche fern vom Klofter arbeiten, gestattet wird, von den canonischen Stunden wegzubleiben und da zu beten, wo Jeder sich gerade befindet <sup>1</sup>).

Aber neben der Landwirthschaft murden auch die verfchiedenften Sandwerte betrieben 2), der Ginzelne feste fein bisheriges Geschäft, someit es der Genoffenschaft nutslich mar, fort oder beschäftigte fich mit derjenigen handar= beit, welche im Klofter die vorherrschende war. Balladius fand in dem von 300 Mönchen bewohnten Rlofter zu Ba= nopolis eine größere Anzahl von Schmieden, Zimmerleuten, Baltern, Gerbern, Bäckern, Schneidern, Rorbflechtern und fügt feinem Berichte die allgemeine Bemertung bei -, epya-Corras de radar regryv" 3); jeder Monch hatte fein tag= liches Benfum und übergab was er gefertigt feinen nachften Borgefetten, die alle Monate bem Abte Rechenschaft ableg= ten 4). Der Zweck der gemeinsamen Händearbeit ging zu= nächft dahin, alles Nöthige felbft zu erzielen und von Aufen unabhänig zu fein 5) ; indeffen murden die gewonnenen Brodufte, foweit fie den eigenen Verbrauch überschritten, auch vertauft, um mit dem Erlös diejenigen Gegenstände zu beschaffen, welche das Rlofter herzustellen außer Stande mar. Go erzählt Palladius von einem ihm nahestehenden Mönche, derfelbe fei megen der Geschicklichkeit, die er in Berkehrsfachen

3) Histor. Lausiac. c. 40.

4) Hieronymus, Ep. XXII ad Eustoch. n. 35: >Opus diei statum est: quod decano redditum fertur ad oeconomum, qui et ipse per singulos menses Patri omnium cum magno tremore reddit rationem.«

5) Augustinus. De moribus eccles. cath. c. 31,

<sup>1)</sup> Reg. c. 50.

<sup>2)</sup> Reg. Pachomii, c. 27. 40. 179.

befeffen, oft nach Alexandrien geschickt worden, um die über= schüffigen Objekte der klöfterlichen Industrie zu veräußern und dafür anderes für den täglichen Bedarf Nöthige einzu= kaufen <sup>1</sup>); auch Benedict gestattet den Verkauf, jedoch mit der Weisung, zur Ehre Gottes den Preis immer etwas billiger zu stellen als die weltlichen Handwerker<sup>2</sup>).

Benn demnach die Mönche bloße Laien waren, in ihrer überwiegenden Mehrzahl aus den niedern Ständen hervorgegangen, der höhern Bildung ermangelnd und nach wie por mit ihrer hände Urbeit fich ernährend, fo tann die Erscheinung nicht befremden, daß die Strafe der förperlichen Buchtigung, welche damals im römischen Reiche und fpäter in den germanischen Staaten bei den weltlichen Gerichten eine fo große Rolle spielte, im Falle eines Bergehens auch auf fie ausgedehnt und den Bewohnern der Rlöfter vor den übrigen Laien kein Vorzug eingeräumt wurde. Ohne durch irgend eine firchliche Bürde oder amtliche Stellung ausgezeichnet zu fein, ftanden fie tief unter bem Clerus, murden demselben weit nachgesetzt und genossen auch nicht annährend bie öffentliche Achtung, deren fich die Mitglieder des letzteren erfreuten 8): nun waren aber in der damaligen Zeit felbft bie Clerifer von der förperlichen Büchtigung teineswegs eremt, im Gegentheil, fie murde auf diefelben, wie mir oben zeig= häufig und in ausgedehntem Maße angewendet. ten . ଞନ୍ତ

1) Histor. Lausiac. l. c. init.

3) Reg. c. 57.

3) Hieronymus, Ep. XIV ad Heliodor. n. 8: »Alia monachorum est causa, alia clericorum. Clerici pascunt oves, ego pascor. Illi de altario vivunt, mibi quasi infructuosae arbori securis ponitur ad radicem, si munus ad altare non defero .. Mibi ante presbyterum sedere non licet. Illi, si peccavero, licet tradere me Satanae in interitum carnis, ut spiritus salvus sit.«

### die förperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 401

tonnte daher ihre Uebertragung auf die Mönche nicht nur tein Bedenten erregen, fondern mußte als burchaus unverfänglich und in der Natur der Sache gelegen fich darftellen, zumal, da diefe Strafformen mit dem Befen des Ascetenthums in einer gemiffen innern harmonie ftand. infofern fie als ein wirtsames Mittel zur llebung ber Demuth, bes Geborfams und der Unterwerfung, diefer ersten und michtiaften Tugenden bes Mönchs, fich ermies. In diefem Sinne wurde die Sache auch thatfächlich aufgefaßt. Bon jenem Abte Baulus, der dem beim Mahle thätigen Bruder, weil er zu langsam auftrug, eine heftige Maulschelle gab, fagt Caffian ausdrücklich, er habe es in der mohlbedachten 21bficht gethan, den fremden Gaften die Geduld des jungen Mannes zu zeigen und fie durch das Beispiel feiner Beschei= denheit zu erbauen; alle Anmefenden haben die Gelaffenheit bes schweigsamen Jünglings bewundert und daraus für sich die nöthige Lehre gezogen 1). Derfelbe Gesichtspunkt findet fich bei Gregor b. G. angedeutet. Indem der Bapit den aleichfalls schon oben erwähnten Vorfall mit Libertinus erzählt, wie derfelbe von feinem zornigen Abte mit einem Fußschemel blutig geschlagen worden, aber schweigend fich zurückgezogen und am folgenden Morgen mit dem ernüchter= ten Borgesetten fich wieder versöhnt habe, findet er nicht Worte genug, die "patientia, mansuetudo et humilitas" des trefflichen Mönches zu rühmen und als nachahmungs= würdiges Beispiel zu empfehlen 2). --

Bei Beantwortung der Frage, warum die körperliche Züchtigung auf die Mönche habe angewandt werden können,

26

<sup>1)</sup> Collat. Patr. L. XIX. c. 1.

<sup>2)</sup> Dialog. L. l. c. 2.

Theol. Quartaliorift. 1875. Seft III.

ift noch eine andere geschichtliche Thatsache zu erwägen, die schwer in's Gewicht fällt — der dissolute Zustand der Klöster, die Corruption und sittliche Bersunkenheit der Mönche, welche bald nach dem Entstehen derselben zu Tage trat.

Benn Augustinus an der oben berührten Stelle unter Hinweis auf I Corinth. I. 27 ausführt, daß Jedermann der Butritt zum flöfterlichen Leben offen ftehe, daß Sclaven und Freigelaffene. Bauern und Sandmerter bereitwillige Aufnahme finden und daß ihre Zurückweisung als ein Unrecht angesehen werden müßte, so fieht er sich doch zugleich genöthigt, das Geftändniß abzulegen, daß diefe Liberalität auch ihre Schattenseite habe, indem Biele eintreten, die noch teine Brobe ernfter Sinnesänderung gegeben haben und es zweifelhaft laffen, ob fie aus innerm Berufe oder bloß in der Absicht die Rlöfter auffuchen, statt wie bisher ein Leben voll Mühe und Entbehrung zu führen. anständig ernährt und gekleidet und noch obendrein von Denjenigen geehrt zu werden, die früher gewohnt maren, fie zu verachten und zu mighandeln 1). Der gleiche Mangel an innerem Berufe und aufrichtiger Neigung ift bei Jenen vorauszusegen, welche fich den Mönchen beigefellten und ihre Einfamkeit aufsuchten, nm den läftigen Obliegenheiten ber Curie fich betrüglich zu entziehen 2). Diefer wenig ehren=

3) Ueber bie Curien im römischen Reiche und bie Pflichten ber

Y



<sup>2)</sup> De opere monachor. c. 22: »Haec itaque pia et sancta cogitatio facit, ut etiam tales admittantur, qui nullum afferant mutatae in melius vitae documentum. Neque enim apparet, utrum ex proposito servitutis Dei venerint, an vitam inopem et laboriosam fugientes vacui, pasci atque vestiri voluerint et insuper honorari ab eis, a quibus contemni conterique consueverant.«

hafte Schleichweg wurde so häufig betreten, daß Raifer Balens (373) den Befehl zu erlassen genöttig war, die Flüchtlinge mit Gewalt zu ihren Bürgerpflichten zurückzuführen oder ihr Vermögen einzuziehen und es Denjenigen zuzutheilen, welche sich bereitwillig dem Dienste ber Eurie unterzogen hätten<sup>1</sup>). Gleichwohl scheint die verpönte Prazis noch lange fortbestanden zu haben, wenigstens hat Just i= n i an die Constitution seines Vorgängers ausdrücklich wieberholt<sup>2</sup>).

Das Zusammenftrömen so vieler Unberufener bildete für die normale Entwicklung des Rlofterlebens ein mächtiges Binderniß und ließ feine 3dee nicht zur fräftigen Entfaltung Ueberall und gleich anfänglich machten fich große aelanaen. fittliche Gebrechen bemerkbar. Caffian, der mit feinem Freunde Germanus aus Begeisterung für das Conobitenthum (390) eine Reife nach Egypten unternahm und daselbft fieben Jahre verweilte, um die bortigen Einrichtungen und bie großen Männer, welche fie in's Leben gerufen, aus eigener Anschauung tennen zu lernen 8), gefteht trot feiner Borliebe für die neue Institution unumwunden zu, daß er nicht Alles gefunden wie er gehofft und daß Bieles hinter dem Ideale zurnableibe. "Nequissimi homines sanctorum ordini deprehenduntur inserti", sagt er von den nitriichen Mönchen und führt, die traurige Thatfache entschuldigend, als Grund an - ,,dum in hujus seculi area conculcamur atque conterimur, necesse est etiam

3) Collat. Patrum, L. XI. c. 1.

26\*

Decurionen 1951. meine Schrift: Die Deposition und Degradation, S. 80 ff.

<sup>1)</sup> L. 63. Cod. Theod. de decur. 12. 1.

<sup>2)</sup> L. 26. Cod. h. t. 10. 31.

paleas igni perpetuo deputandas inter electissima frumenta misceri" 1). Das Hauptverberben liege barin, baß bie Meisten ohne ernftliche Sinnesänderung eintreten, indem fie bloß das weltliche Rleid ablegen und den Stand wechfeln, aber die alten Fehler und fchlimmen Gewohnheiten, namentlich die Geldgier, beibehalten 2). Hiermit ftimmt bie Schilderung, welche Sieronymus gibt, vollftändig überein. "Vidi ogo quosdam, fagt er in feiner fräftigen Sprache, qui postquam renuntiavere seculo, vestimentis duntaxat et vocis professione, non rebus, nihil de pristina conversatione mutarunt. Res familiaris magis aucta quam imminuta. Eadem ministeria servulorum, idem apparatus convivii. In vitro et patella fictili aurum comeditur et inter turbas et examina ministrorum nomen sibi vindicant solitarii"8). Ein wahrhaft abfchreckendes Beispiel tiefer sittlicher Vertommenheit und der vollftändigften Auflösung aller Disciplin gibt aus der Zeit Benedicts bas Rlofter von Bicovaro, einem Dorfe zwifchen Subiaco und Tivoli. Da der Abt deffelben gestorben war, begaben fich bie Mönche ju dem Heiligen, der in einer nahegelegenen Einöde lebte und stellten die dringende Bitte, ihr Borfteher zu werden. nachdem Benedict lange fich gemeigert, gab er endlich dem Andringen nach. Aber bald bereuten die an alle Lafter und Ausschweifungen gewöhnten Religiofen , einen fo ftrengen Wächter der Zucht und Ordnung in ihre Mauern aufgenommen zu haben. Aufs Söchfte erbost (insane saevientes), ihr bisheriges Berbrecherleben nicht mehr fortführen zu tonnen, faßten einige der Schlimmsten den Ent-

3) Epist. CXXV ad Rustic. monach.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Collat. Patr. L. XVIII. c. 16.

<sup>2)</sup> Collat. L. IV. c. 20.

fcluß, den läftigen Sittenrichter aus der Welt zu schaffen und mischten Gift in den Wein, welchen sie ihm der Alosterstitte gemäß zu reichen hatten. Wunderbar vom Tode errettet sammelte Benedict diese Asceten um sich, hielt ihnen ruhig und gelassen die Unthat vor und kehrte, nachdem er Allen verziehen, in seine Einsamkeit zurück<sup>1</sup>).

Aus dem Mangel an Beruf und ernstlicher Sinnesänderung gingen zwei hauptfehler hervor, welche mit dem Geifte des ganzen Inftitutes in directem Gegenfage ftanden und nothwendig zur fittlichen Depravation führen mußten. Der erfte derfelben mar bas unftäte Umherichmeifen außerhalb des Rlofters und der davon unzertrenuliche Contact mit der Welt. 3war galt die Ginfamkeit als erstes und wesentlichsstes Moment der vita monastica. Der bl. Antonius pflegte zu fagen : wie die Fische im Baffer ihr Lebenselement haben, fo fei die Abgeschiedenheit die Zierde ber Mönche und gleichwie jene, fobald fie bie trockene Erde berühren, ju leben aufhören, fo verlieren diefe mit dem Augenblick, in welchem fie die Städte betreten, die characteriftische Bürde ihres Standes 2). Aber feine Bflicht wurde häufiger migachtet als gerade die der Zurückgezogenheit. "Si cupis esse, fchreibt Sieronymus an den Mönch Baulinus, si cupis esse quod diceris monachus, id est solus, quid facis in urbibus, quae utique non sunt solorum habitacula, sed multorum?"<sup>3</sup>). Das

3) Epist. LVIII. n. 5.

<sup>1)</sup> Gregorius M., Dialog. L. H. c. 8.

<sup>2)</sup> Sozomenus, Histor. eccles. L. I. c. 13: "Τούς μèν ἐχθύας έλεγε τὴν ὑγρὰν οὐσίαν τρέφειν, μοναχοῖς δὲ κόσμον φέρειν τὴν ἔρημον ἐπίσης τὸ τοὺς μὲν ἕρρᾶς ἀπτομένους τὸ ζῆν ἀπολιμπάνειν, τοὺς δὲ τὴν μοναςικὴν σεμνότητα ἀπολλύειν τοῖς ἅςεσι προσιόντας."

Uebel gewann eine folche Ausdehnung, daß felbft die Staats= gewalt gegen baffelbe einschreiten und den Mönchen befehlen mußte, ihrer Beftimmung gemäß in der Ginfamkeit zu leben 1) und zwar mird als Grund bes zügellofen Umberziehens die Gelbgier und Erbichleicherei angegeben 2). Sogar allgemeine Concilien beschäftigten fich mit der Angelegenheit : es ift ber heiligen Spnode, fagen die Bäter von Chalcebon, ju Ohren gekommen, daß Cleriker und Mönche eigenmächtig in die Hauptstadt Constantinopel fich begeben und lange bafelbst verweilen, Unruhen ftiftend und die firchliche Ordnung ftörend, zugleich verwirren fie auch Brivathäufer ("rapazas έμποιούντες χαί θορυβούντες την έχχλησιαστιχήν χατάστασιν, ανατρέπουσί τε οίχους τινών"); zuerst find die Eindringlinge aufzufordern, die Stadt zu verlaffen und im Beigerungsfalle follen fie ausgewiesen und genöthigt werden, in ihre Seimath zurückzutehren 8). Rurge Zeit nach dem Concil wird das Gleiche von Antiochien gemeldet. Raifer Leo fah fich genöthigt, die hauptftadt von den umherschweifenden Mönchen, welche sie förmlich überschwemmten und in derfelben Weise verwirrten , zu fäubern und den ungehorfam Burudbleibenden die Strenge des Befetes anzudrohen <sup>4</sup>). Die Unsitte dauerte aber gleichwohl fort, denn ungefähr ein Jahrhundert fpäter mußte Suft i= nian die Bischöfe auffordern, die Ordnung in diefem Buntte aufrecht zu erhalten 5) Die Religiofen des Abend-

- 4) L. 29. Cod. de episcop. 1. 3.
- 5) Nov. CXXIII. c. 42.

Digitized by Google

406

<sup>1)</sup> L. 1. Cod. Theod. de monach. 16. 3.

<sup>2)</sup> L. 20. Cod. Th. de episcop. 16. 2. Cfr. Hieronymus, Ep. LII ad Nepotian. n. 6.

<sup>3)</sup> Conc. Chalced. ann. 451. c. 23. Hard. II. p. 610.

### die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 407

landes zeichneten fich vor ihren Genoffen im Oriente teinesweas aus. Rahlreiche Concilien haben gegen das Umberfcweifen der Mönche angefämpft und bem Verderben einen Damm entgegenzusegen gesucht, indem die einen körperliche Buchtigung in Aussicht stellten 1) und die andern vorschrieben, die "fugaces" mit Hilfe der Bischöfe in die Rlöfter zurückzubringen und durch Ausschliefung vom Empfange des heiligen Abendmahles deren Befferung herbeizuführen 2). Und wie im Orient fo war auch im Occident das Unwesen in einer Ausdehnung getrieben, daß auch hier die weltliche Gewalt mit der Sache fich befaffen mußte. Carl b. G. erlieft eine Berfügung , aus welcher ber Ernft ber Situation und die Gemüthsbewegung des Raifers deutlich hervorleuchtet : bie Bifchofe follen über die Claufur forgfältig machen, tein Mönch fein Rlofter verlaffen, um der habsucht oder noch . schlimmern Dingen nachzugehen, gebiete ein dringender Grund, auf furze Zeit die Zelle mit der Welt' zn vertaufchen, fo geschehe es mit der Erlaubnig des Bischofs und biefe fei nur zuverläffigen Männern zu gemähren 8).

Daffelbe Capitulare hebt noch ein anderes Lafter hervor, welches damals in den Klöftern allgemein verbreitet und auch in die Oeffentlichkeit gedrungen war — Unzucht, Fornication und felbst unnatürliche Wollust. In den schärfsten Ausdrücken wird den Mönchen nahegelegt, daß gerade ihr Stand durch Reuschheit sich auszeichnen und

Þ

1) Conc. Venetic. ann. 465. c. 6. Conc. Agath. ann. 506. c. 38. Hard. II. p. 797. 1002.

2) Conc. Andegav. ann. 455. c. 8. Conc. Aurelian. I. ann. 511. c. 19. Conc. Paris. V. ann. 615. c. 12. Hard. II. p. 779. 1011; III. p. 553.

3) Capit. I. v. J. 802. c. 17. Walter, Corp. jur. German. T. H. p. 162. Allen poranleuchten follte ; halten fie fich fünftighin von berlei Gräueln nicht ferne. fo werde gegen die Thäter wie gegen die Mitschuldigen mit Strafen eingeschritten werden, bie geeignet feien, jeden andern Unterthanen von dem gleichen Beginnen abzuschrecken 1). Aber auch schon aus frühern Beiten find bie Nachrichten, daß der Geift ber Unzucht in ben Rlöftern herriche, teineswegs felten und die Gricheinung läft fich bei ber Abneianna ober Gleichaültiakeit gegen den gemählten Beruf, bei dem müffigen Umherschweifen, bei der auch in diefen Rreifen mitunter heimischen Truntfucht und Böllerei leicht erklären 2). Schon Pachomius redet von verbächtigen Vertraulichkeiten mit Rnaben und will fie mit einer "correptio severissima" geahndet millen 8). Fructuofus berührt denfelben Bunkt und bedroht die Schuldigen mit einer überaus harten, nahezu barbarischen Strafe 4), die nur in der Praxis der damaligen weltlichen Juftiz ihres Gleichen hatte. Auf ichlimme Erfahrungen geftützt enthalten fast alle Regeln das Berbot, Frauenspersonen in die Klöfter den Butritt zu gestatten und warnen vor familiärem Bertehr mit denfelben. Durch zahlreich vorgekommene Aergers

Digitized by Google

<sup>1)</sup> L. c.: »Certe amplius quid tale ad aures nostras pervenerit, non solum in cos, sed etiam in ceteros, qui talia consentiant, talem ultionem faciemus, ut nullus christianus qui hoc audierit, nullatenus tale quid perpetrare amplius praesumpserit.«

<sup>2)</sup> Aus ben beiden leztgenannten Laftern leitet auch der Kaifer (l. c.) die Unguchtsführden der Mönche ab. »Ebrietatem et comessationem omnino fugiant, quia inde lididine maxime polluari omnidus notum est. Nam pervenit ad aures nostras opinio perniciosissima, in fornicatione et adominatione et immunditia multos jam in monasteriis esse deprehensos etc.«

<sup>3)</sup> Reg. c. 166. Holsten. p. 35.

<sup>4)</sup> Reg. c. 16. Holsten. p. 205.

die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 409

nisse wurden die Concilien veranlaßt, mit den Reischessfünden der Mönche sich zu beschäftigen und strafend gegen sie ein= zuschreiten <sup>1</sup>).

War das müffige Umherziehen außerhalb des Klofters geeignet, innerhalb deffelben jede Ordnung und Disciplin zu zerstören, so mußte die Lüfternheit und Unzucht allen Sinn für's Höhere abstumpfen und die Freudigkeit am Berufsleben ertödten. In der That stimmen hiemit die Zustände genan überein, welche die Regeln voraussegen oder doch befürchten — nach Oben Ungehorsam, Grobheit, Widerspenstigkeit, Sichhinwegsezen über jedwede bestehende Vorschrift; nach Unten und gegen die Genossen Bertleinerungssucht, Angeberei, gegenseitiges Aussen, Bertleinerungssucht, Beschimpfungen, falsche Anklagen, Streitigkeiten aller Art und oft ein Parteigetriebe, das ein friedliches Zu= sammenleben zur absoluten Unmöglichkeit machte<sup>2</sup>).

So grell und beklagenswerth diese innern Verhältnisse auf den ersten Anblick auch erscheinen mögen, befremden können sie nicht, wenn wir uns des schon berührten Umstandes erinnern, daß die Mönche aus den niedersten Ständen hervorgingen und in ihrer überwiegenden Mehrzahl einer eigentlichen Bildung ermangelten, insbesondere waren es, wie gleich anfänglich, so noch lange Zeit die Sclaven, welche sich zu den Klöstern herbeidrängten. Die leztern wurden gleichsam als Asple angeschen, in welche sie slowen, um sich eigenmächtig ihren Dienstverhältnissen zu entziehen und

1) Conc. Trullan. ann. 692. c. 44. Conc. German. ann. 742. c. 6. Conc. Liftin. ann. 743. c. 1. Heard. Ill. p. 1679. 1921.

<sup>2)</sup> Reg. Pachomii, c. 151. 160. sqq. Isidori, c. 16. Benedicti, c. 65.

leichten Raufes die Freiheit zu geminnen, ein Migbrauch, ber so häufig vortam, daß die firchliche 1) wie die ftaat= liche 2) Auctorität einschreiten mußte. Benn fpäter Carl d. G. in dem Capitulare, welches er im Rahre 789 der Synobe von Nachen vorlegte, den bringenden Bunfch ausbrückt, daß unter die Mönche nicht bloß Kinder von Rnechten, sondern auch die Söhne der Freien aufgenommen werden 3), so bürften auch in den germanischen Staaten die Rlöfter faft ausschließlich von Sclaven und Leibeigenen bevölfert gemefen fein. Selbft Berbrecher fanden Aufnahme. Die trullanische Synode gestattet Jebem, Mönch zu werden, möge er vorher gelebt haben wie er wolle 4) und der hl. Fructuosus fagt 5): "Ita plerique sunt in monasteria ingressi, qui ob immanitatem scelerum excesserunt numerum, quos sancti canones foras ecclesiae agere poenitentiam censuerunt et nisi in finem vitae communionem percipere negaverunt." ---

Sind wir nun auch weit entfernt, läugnen zu wollen, daß die Klöfter viele heilige Männer beherbergten und große Leiftungen für die Einzelnen wie für die ganze menschliche

3) Capitulare Aquisgran. c. 72: ... et non solum servilis conditionis infantes, sed etiam ingenuorum filios aggregent sibique socient. « Hard. IV p. 842.

4) Conc. Trullan. c. 43. Hard. III. p. 1677 sq.

5) Reg. c. 19. Holsten. p. 218.

<sup>1)</sup> Conc. Chalced. c. 4: "Μηδένα προσδέχεσθαι ἐν τοῖς μοναςηρίοις δοῦίον ἐπὶ τῷ μονάσαι παρὰ γνώμην τοῦ ἰδίου δεσπότου." Hard. II. p. 603.

<sup>2)</sup> Valentinian. III. Nov. X II: »Nullus origenarius, inquilinus, servus vel colonus ad clericale munus accedat neque monachis et monasteriis adgregetur, ut vinculum debitae conditionis evadat.« Codex Theod. ed. Ritter, T. VI. Appendix, p. 127.

# bie körperliche Züchtigung als tirchliches Strafmittel. 411

Societät aufzuweisen haben, fo läßt fich angefichts ber ermähnten Thatfachen boch auch nicht in Abrede ziehen, baf diese Inftitute ihre tiefe Schattenseite hatten , bag die Dehrzahl ber Mönche das Ideal ihres Standes teineswegs erreichte, auf einer niedern Bildungsstufe ftand und ber moralischen Bermahrlofung verfallen mar. Diefen gegenüber halten wir die torperliche Buchtigung für teine ungeeignete Strafform, fondern glauben im Gegentheil, bag fie gang an ihrem Blate und oft allein noch im Stande war, auf rohe oder obstinate Gemüther einigen Eindruck zu machen und den gewünschten Effect hervorzubringen. Nach ben modernen Anschauungen erscheint das Mittel freilich als hart und gewaltthätig, aber wenn mir die barbarische Rechtspflege ber bamaligen weltlichen Gerichte in Betracht ziehen, í0 verliert die Flagellation das Widerliche und Abschreckende und stellt fich als eine verhältnigmäßig noch gelinde Strafe In biefem Sinne murbe fie auch von den Zeitgenoffen dar. Als die Aebte anfingen, das bürgerliche Crimiaufaefast. nalrecht in die Rlöfter zu übertragen, ihre Mönche zu blenben und zu verstümmeln, erhielten fie bie ftrenge Beifung, von der Praxis des weltlichen Forums Umgang zu nehmen und es bei den mildern Strafen, welche die Regeln vorfchreiben, bewenden ju laffen 1). Und wie in objectiver Beziehung fo tann bie törperliche Züchtigung auch nach ber fubjectiven Seite nicht als unangemeffen und allzu hart characterifirt werden. Zwift und Streit arteten in den Rlöftern nicht felten in förmliche Thätlichkeiten aus \*), felbst zwijchen

۲

<sup>1)</sup> Capitulare II. v. J. 789. c. 16. Walter, l. c. p. 99.

<sup>2)</sup> Reg. Aurelian. c. 39. 40. Ferreoli, c. 21. Fructuosi, c. 16.

Nonnen tamen Schlägereien vor <sup>1</sup>) und wo sonft eine geeignete Gelegenheit sich bot, griff der Mönch gerne nach dem Stock. Einen allbekannten Beleg hiefür liefert der St. Galler Mönch Tutilo. Rach Mainz geschickt, um Bollentücher einzukaufen, nahm er im dortigen Kloster St. Alban Einkehr und beobachtete, wie ein Angehöriger dessellen, der undemerkt zu sein glaubte, gegen eine Frauensperson sich Unziemlichkeiten erlaubte. Alsbald griff Tutilo nach seiner Beitsche und bearbeitete den Unverschämten nach Gebühr, ihm zurufend: das sendet dir St. Gall, Bruder des hl. Alban <sup>2</sup>)! Man sieht, die Mönche waren Kinder ihrer Zeit und nicht so feinfühlig, um die Strafe der körperlichen Büchtigung als etwas völlig Ungewohntes sonderlich schwer zu empfinden. —

Im zweiten Jahrtaufend wurde die körperliche Büchtigung als Strafmittel der Mönche unwerändert beibehalten und gelangte zu einer vielleicht noch größern Berbreitung als sie disher gehabt hatte. Im eilften Jahrhundert war in und außerhalb der Klöster die Selbstgeißelung aufgekommen, deren übermässige Strenge und häufiger Gebrauch viele Anhänger und Bertheidiger, aber auch zahlreiche Gegner gefunden hatte<sup>8</sup>). Zu den leztern gehörte unter Andern auch ein Mönch, Namens Betrus Cerebrosus, welcher diese Art von Bußübung eine völlig ueue und zudem absurde Erfindung nannte. In einem beredten, aber ziemlich heftigen

<sup>1)</sup> Aureliani Reg. ad Virgin. c. 11. Reg. Donati, c. 52. Holsten, p. 371. 387.

<sup>2)</sup> Ekkehard IV, Cas. S. Galli. Pertz, Monument. II. p. 97.

<sup>3) (</sup>Boileau), Historia flagellantium, c. VII. Bgl. oben S. 63 ff.

# bie körperliche Züchtung als kirchliches Strafmittel. 413

Schreiben fuchte Betrus Domiani, einer ber hanptverfechter der freiwilligen Klagellation, den läftigen Spötter bes Irrthums zu überführen und ftellte neben andern Beweismitteln an den Geaner auch die Frage : warum er benn bie Buchtigungen, welche vor verfammeltem Capitel vollftreckt werden und oft megen fleiner Berfeben bis zu fünfzig Streichen auffteigen, nicht beanstande ? Der Grund liege nahe, er könne es nicht wagen, diese Form der Züchtigung zu verwerfen oder auch nur zu tadeln, denn fie beruhe auf alter Obfervang, tomme in allen Rlöftern zur Anwendung, fo baß, wer fie verwerfe, mit der überall bestehenden Ordensfitte fich in Biderspruch fegen muffe. Run fei aber die Selbstaeikelung nur eine consequente Beiterbildung und theilweise Berschärfung diefer Sitte , folglich tonne Derjenige, welcher die leztere beftehen laffe und beren Rechtmäßigteit anerkenne, auch die erstere nicht bekämpfen und die Bernünftigkeit derselben in Abrede ziehen 1). Es mag unerörtert bleiben, in wieweit das gebrauchte Argument ftichhaltig fei, aber soviel geht jedenfalls aus demfelben hervor, daß im eilften Jahrhundert die förperliche Züchtigung ber Mönche allgemein üblich war und einen wesentlichen Bestandtheil der Rlofterdisciplin ausmachte.

Þ

Die Erscheinung ift auch ganz natürlich und läßt sich unschwer erklären. Der Benedictinerorden hatte sich über alle Theile der Kirche ausgebreitet und wenn er sich auch in zwei große Stämme theilte, so blieb dieser Umstand auf den Theil der Disciplin, um welchen es sich hier handelt, doch ohne wesentlichen Einsluß. Die zahlreichen Klöster, welche die ursprüngliche Regel unverändert beibehielten, ließen

<sup>1)</sup> Petrus Damiani, Epist. L. VI. ep. 27.

die förperliche Züchtigung, von welcher der Stifter wie mir oben gefehen, den umfassendsten Gebrauch gemacht hatte, einfach fortheftehen. Aber auch jene Ordenshäufer , welche, um die fo nothwendige Reform der großen Genoffenschaft ins Bert zu fegen, die Regel in einzelnen Buntten modificirten und je nach Maßgabe der vorgenommenen Menderungen zu engverbundenen Vereinen fich zusammenschloffen, haben die im Orden länaft eingebürgerte Alagellation in die revidirten Statuten herübergenommen. So war die Strafe in der mächtigen Congregation von Clugny, welche gur Beit ihrer Blüthe mehr als 2000 Rlöfter zählte, von Anfang an in ununterbrochener Uebung geblieben, denn sowohl die "ältern Gebräuche", von welchen der dortige Mönch Ulrich eine Anfzeichnung gefertigt und an den ihm befreundeten Abt Bilhelm von Hirsau (+ 1091) gesendet hatte 1), als auch die neue von dem Cluniacenfer=Abte Betrus Benerabilis (1122 -1156) verfaßte Regel 2) fprechen von derfelben in einem Tone, der fie als eine althergebrachte und fich gleichfam von felbft verstehende Strafform tennzeichnet. In demfelben Sinne findet fie fich bei den aus dem Bendictinerorden hervorgemachsenen Congregationen der Camaldulenfer 3), Grandmontenfer 4),

1) Antiquiores consuetudines Cluniacens. monaster. L. III. c. 3. D'Achery, Spicileg. I. p. 684 sqq. Aus diefen vom hl. Ulrich mitgetheilten Aufzeichnungen hat Abt Bilhem die förperliche Züchtigung in die Statuten der nicht weniger mächtigen Hirfauer Congregation herübergenommen. Constitutiones Hirsaugiens. L. I. c. 51. 52; L. II. c. 5-7. Migne, Curs. Patrolog. T. 150. p. 981 sqq.

2) Statuta congregationis Cluniacens. c. 63. Holsten. II. p. 189.

3) Constit. congregat. Camaldulens. c. 28. 30. Holsten. II. p. 237. sqq.

4) Statuta ordin. Grandimont. c. 41. 52. 53. Holsten. l. c. p. 308 sq.

Digitized by Google

Carthäuser 1), Guilbertiner 2), Cistercinefer 3).

Uber auch solche Orden, welche mit den Benedictinern in keinem Zusammenhang standen, sondern nach einer eigenen und selbstständigen Regel lebten, haben die körperliche Züchtigung unter ihre Strafmittel aufgenommen wie die Prämonstratenser <sup>4</sup>) und Dominikaner <sup>5</sup>), selbst bei den geistlichen Ritterorden war die Flagellation gesetslich eingeführt <sup>6</sup>), so daß man wohl wird sagen können, diese Strafe habe bei fast allen Orden und mönchischen Bereinen der damaligen Zeit einen lebendigen Bestandtheil der geltenden Disciplin gebildet.

Mit den geschichtlich feststehenden Thatsachen stimmt auch die firchliche Gesetzgebung vollständig überein. Schon Gratian hatte jenen Canon, in welchem das Coucil von Agde gegen unstät umherziehende Mönche, wenn Ermahnungen nichts fruchten, die Anwendung der Körperstrafe gestattet ("... quos si verborum increpatio non emendaverit, etiam verberibus statuimus coërceri"), in sein

3) Die von ben Generalkapiteln bes Orbens ausgegangenen Statuten reben häufig von ber "Disciplin" z. B. die v. J. 1191. c. 27. Holsten. p. 413.

4) Le Paige, Biblioth. Praemonstrat. L. IV. c. 5.

5) Constit. ordin. Praedicator. Dist. I. c. 18. n. 1. 3; c. 20. n. 1. Holsten. IV. p. 55. 63.

6) Regula milit. Hospital. S. Joanis Hierosol. c. 15. 23. Holsten. II. p. 446 sq.

<sup>1)</sup> Statuta ordin. Carthus. c. 8. Holsten. p. 342

<sup>2)</sup> Regulae ordin. Sempringens. Holsten. p. 481. 482. 484. 488. 489. 491. 506 sqq. In bemselben England hatte ichon ein Jahrhundert früher Erzbischof Lanfranc von Canterbury, ber die geloderte Rlosterzucht wiederherstellte, in die von ihm revidirte Benedictinerregel die Körperstrafe aufgenommen. Constit. S. Lanfranci. Holsten. l. c. p. 374 sq.

Decret aufgenommen 1), ein Umstand, welcher bei dem aewaltigen Einfluffe, den das Decret in furger Zeit auf das practifche Rechtsleben ausübte, einer für die Gefammtfirche maßgebenden Sauction der Strafe gleichfam. Die Decretalenfammlung Gregors IX, welche einige Decennien fpäter und zwar mit der Auctorität eines allgemein verbindenden Gesetzbuches publicirt murde, fest in c. 10. x de sent. excomm. 5. 39 das Recht der Klofterobern, die ihnen untergebenen Mönche förperlich zu züchtigen, als überall bestehend voraus und bestätigt daffelbe aufs neue. Das c. 24 x h. t. 5. 39 geht von der gleichen Anschauung aus, nur wird verlangt, das der Abt die Strafe eigenhändig pollftrecke oder fie durch einen Cleriker ober andern Mönch, nicht aber burch einen Laien, vollftrecken laffe, weil im lextern Falle sowohl ber Mandant als Mandatar wegen Verlezung des privilegium canonis in die Ercommunication verfallen würden. In c. 8 x de statu monach. 3. 35 werden die von den Generalcapiteln bestellten Bifitatoren angemiefen, den Zuftand der einzelnen Rlöfter und die dafelbst beobachteten Observanzen genau zu untersuchen. die porgefundenen Mängel zu verbeffern und die Aebte zu peranlaffen, gegen die Bergehen ihrer Untergebenen einzuschreiten, aber nicht mit den in vielen Rlöftern migbräuchlich eingeführten Bönitenzen, sondern unter Anwendung ber in der Regel des hl. Benedict und den papftlichen Berordnungen vorgeschrieben Strafmittel. Daß unter denfelben auch die förperliche Züchtigung gemeint sei, tann bei bem häufigen Gebrauche, welchen Benedict von der Verberatio gemacht hatte, nicht zweifelhaft fein. Bu dem gleichen Ergebniffe

1) c. 8. C. XX. q. 4.

### bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 417

führt die Interpretation des c. 3 x de appellat. 2. 28, in welchem Alexander III. den Abt eines Benedictinerklosters auffordert, bei der correctio et castigatio seiner Religiosen genau nach der Vorschrift der Ordensregel zu versahren und die Strasen der letztern, unbekümmert um die eingelegte Appellation, ohne Weiteres in Vollzug zu setzen. —

Aus dem Angeführten ergibt sich, daß die im Beginne des zweiten Jahrtausends geltende Disciplin der Orden und Alöster die Strafe der Geißelung aus den frühern Zeiten einfach herübernahm und beibehielt, die kirchliche Gesetzgebung aber die bestehende Praxis ohne Einschränkung billigte und unbedingt anerkannte. Der Grund dieser Continuität ist in dem Umstande zu suchen, daß sowohl die äußern Verhältnisse als auch die innern Zustände der Klöster und ihrer Bewohner gegenüber den frühern Zeiten keine wesentlichen Aenderungen erlitten hatten, sondern im Großen und Ganzen völlig dieselben geblieben waren.

Bie die Klöfter aus allen Ständen, Berufsarten und Bildungssftufen ihre Bevölkerung erhielten, so waren auch die Beschäftigungen in denselben der manigsachsten Art. Entsprechend ihrer frühern Lebensstellung widmeten sich viele Mönche den Wissenschaften und Künsten, dem Unterrichte und der Erziehung — und ihre Leistungen auf den genannten Gebieten waren in Anbetracht der zu Gebote stehenden Mittel so großartig und segensreich, daß sie für alle Zeiten die Menschheit zum Danke verpflichten. Andere befaßten sieher Gelehrsamkeit dienende Arbeit die Hauptbeschäftigung. Die Carthäuser z. B. fanden darin lange Zeit einen Ersatz für das ihnen entzogene Predigtamt<sup>1</sup>) und die Ca-

<sup>1)</sup> Statuta ordin. Carthus. c. 28: >Libros quippe Xbeol. Quartalforift 1875. heft III. 27

maldulenfer waren von der Absicht geleitet, den nachfolgenden Generationen zu nuten und ihnen die geistigen Errungenschaften der Vorzeit ungeschmälert zu überliefern 1). Aber Diejenigen, welche diefen höhern Beschäftigungen oblagen, bildeten in dem zahlreichen Mönchsstande weitaus die Min= bergahl : die Meiften trieben gewöhnliche Sandarbeit. Die Hauptrolle spielte der Landbau und wie viel die Reliaiosen durch Urbarmachung öder, unbebauter Landstriche, burch Austrocknung von Sümpfen, Lichtung von Bäldern, Berftellung von Straßen und Brücken, Gründung von Behöften, Dörfern und Städten; mas fie für Berbefferung der Biehzucht, des Garten= und Beinbaues und nach allen Richtungen für Berbreitung -der Civilisation und Begründung geordneter socialer Zustände gethan haben, ift allfeitig anerkannt. Und während die Ginen mit dem Landbau fich abgaben, den fie nicht ausschließlich durch Laienbrüder und hörige betrieben, sondern felbst hand anlegten, be= schäftigten sich die Andern mit Gewerben, Sandwerken und ben niedern Verrichtungen des flöfterlichen haushaltes. Die "Opera manuum" der einen oder andern Art maren in allen Orden — hier in größerem dort in geringerem Umfange -- vorgeschrieben und wechselten mit den geifts lichen Uebungen in angemessener Weise ab 2). Der Zweck

tanquam sempiternum animarum nostrarum cibum cautissime custodiri et studiosissime volumus fieri, ut, quia *ore* non possumus, Dei verbum *manibus* praedicemus. Quot enim libros scribimus, tot nobis veritatis praecones facere videmur.« Holsten. II. p. 822.

1) Constit. Camaldulens. c. 48: »..vel *libros perutiles àd* posterorum commodum ingeniose edendo, uti est videre in pluribus nostrae congregationis monasteriis.« Holsten. l. c. p. 256.

2) Thomassin, Vet. et nova eccles. disciplin. P. III.

Digitized by Google

#### bie förperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 419

der förperlichen Arbeit war allerdings nicht mehr, wie ehe= dem, vorherrichend auf Beschaffung des Lebensunterhaltes gerichtet 1), aber sie nahm boch einen beträchtlichen Theil ber Tageszeit in Anspruch und follte in erfter Linie bie Gefahren bes Müssiaaanges fernhalten. So findet sich in ben Statuten von Clugny die Berfügung, daß die Bandarbeit in und außerhalb der zur Congregation gehörigen Rlöfter wieder eifriger betrieben werden und jeder Religiofe, Feiertage ausgenommen, stets mit irgend einer nütlichen Urbeit fich beschäftigen folle. Diefe Anordnung fei getroffen worden, weil die "otiositas" fo fehr überhand genommen, baß die Mönche und namentlich die Conversen entweder an bie Kloftermauern gelehnt geschlafen oder vom frühen Morgen bis späten Abend, ja wenn es habe ungeftraft geschehen tonnen, bis Mitternacht die Zeit mit eiteln, nutlofen und oft auch, was noch schlimmer sei, mit ehrabschneiderischen Befprächen vergeudet haben 2).

Die körperliche Arbeit ftand mit den persönlichen Ber= hältniffen der Mönche in voller Uebereinstimmung. Sie waren in ihrer Mehrzahl auch jetzt noch bloße Laien. Wenn dis gegen Ende des eilften Jahrhunderts selbst viele Aebte der Priesterwürde ermangelten und höchstens Diacone waren<sup>3</sup>), so dürften ihre Untergebenen auf einer noch niedern Stufe gestanden und sich kaum über den Laienstand erhoben

3) Conc. Pictav. ann. 1078. c. 7. Hard. VI. p. 1576. 27\*

L. III. c. 15 sq. Kerker, Wilhelm der Selige, Abt von Hirschau, S. 135 ff. 271 ff.

<sup>1)</sup> Jedoch einzelne arme Klöster machten hievon eine Ausnahme. Thomassin. 4. c. c. 15. n. 11.

<sup>2)</sup> Statuta congregat. Cluniacens. c. 39. Holsten. II. p. 185.

haben. In der That fand sich um dieselbe Zeit eine Synode veranlaßt, der weitverbreiteten Meinung, Mönche dürfen nicht Priester werden, energisch entgegenzutreten und sie für einen Jrrthum zu erklären <sup>1</sup>). Noch zur Zeit In nocenz' III. waren lange nicht alle Regularen zugleich Priester <sup>8</sup>), im Gegentheil, die Cleriker bildeten die Minorität, so daß sie über Bedrückungen und Verationen, welche die zahlreichen Laien-Mönche ihnen zufügten, laute Klagen erhoben und wenigstens Sleichstellung verlangten <sup>8</sup>). Mehr wurde ihnen auch nicht eingeräumt, namentlich hatten sie sich gleich diesen und in dem nemlichen Verhältnisse an den ländlichen und andern Arbeiten zu betheiligen <sup>4</sup>).

Rechnen wir hiezu noch die schwer in's Gewicht fallende Thatsache, daß viele Mönche einer höhern Bildung oder auch nur der Ansänge einer solchen gänzlich ermangelten, weder lesen noch singen konnten, folglich am Chordienste nur passien Antheil zu nehmen vermochten ("in chord tamquam statuae inutiles"), daher als "illiterati et idiotae" neben den "literati et psallentes" eine eigene und zwar zahlreiche Elasse bildeten <sup>5</sup>), so wird nicht behauptet werden können, daß die körperliche Züchtigung mit den äußern Lebensverhältnissen der Regularen und mit der Stellung, welche sie in der kirchlichen Societät einnahmen, in einem

2) Innocentius III, Epist. L. I. ep. 232.

3) Idem, L. V. ep. 3.

4) L. c: »Si vero *clericis excundum fuerit ad laborem*, exeant cum conversis et cum eis pariter revertantur.«

5) Martene, Collectio ampliss. T. IX. p. 1179. Monumenta boica, T. IX. p. 471. Du Cange, Glossar. s. v. Literati. Sterfer, a. a. O. S. 135 ff.



<sup>1)</sup> Conc. Nemaus. ann. 1096. c. 2. Hard. VI. II. p. 1749 sq (init.).

auffallenden und allzu grellen Gegensatze stand, um fo weniger, als die einfache Flagellation gegenüber der blutigen Juftiz der damaligen weltlichen Gerichte<sup>1</sup>) als eine sehr milde und kaum nennenswerthe Strafe erscheinen mußte.

Noch weniger werden wir versucht fein, die förperliche Buchtigung und ihren häufigen Gebrauch als unangemeffen zu bezeichnen, wenn wir den fittlichen Buftand der Rlöfter und die moralischen Qualitäten ihrer Bewohner einer nähern Ermägung unterftellen. 3m großen Durchschnitt hatte fich gegen früher wenig oder nichts geändert. Freilich barf dabei nicht übersehen werden, daß bie Urfunden und Schriftsteller, wie ehebem fo auch jest, nur die Ausschreitungen, Erceffe und Störungen anmerten, bagegen die Taufende von Rlöftern und Mönchen, welche ftill und demüthig ihrem Gotte dienten, unerwähnt laffen, - nicht die Regel, fondern ihre Ausnahmen boten Intereffe und schienen der Aufzeichnung werth zu fein. Bir würden baher, ausschließlich auf die leztern uns stützend, nur zu einem Zerrbilde der damaligen Zuftände gelangen und diefe ebenso unwahr auffassen, wie wenn heutzutage Jemand bloß aus den Gerichtsprotokollen, in welchen nicht der geordnete und friedliche Bürger, sondern Derjenige, der ftörend in bie Rechtsordnung eingegriffen, eine Stelle findet, feine Zeitgenoffen beurtheilen wollte. Aber die Strafe. vou welcher wir reden, war auch nicht für die Regel, sondern für die Ausnahmen bestimmt und deren gab es so viele und eclatante, daß die Flagellation, weit entfernt einer Recht= fertigung zu bedürfen, vielmehr als durch die Natur der Dinge geboten und als sebstverständlich fich darstellt.

1) Bgl. oben G. 55 f.

Der Rudrang zum Regularstande war massenhaft, die Rahl der Rlöfter fehr groß 1) und trothem litten viele der= felben an Ueberfüllung 2), fo daß die Aufnahme häufig mit Geld ertauft werden mußte und bie Borfteher weniger nach ben Gigenschaften der Eintretenden als nach der Größe der Summe fragten, welche fie barboten 8). Nun aber find unter ben Menschen immer nur wenige für ein einfames, beschauliches Leben, für Entfagung und Abtödtung geschaffen: alle Andern, die in hellen haufen zu den Rlöftern fich drängten, nahmen das Mönchskleid, ohne für die vita monastica wirklich Beruf und Neigung zu haben, fie konnten fich in ihrem neuen Stande unmöglich heimisch fühlen und werden, in der innersten Seele mißftimmt, der verhaften Disciplin und beren ftrengen Anforderungen, wo und soweit fie nur tonnten, fich entzogen haben. Dazu tamen als weiteres Element ber Unordnung Jene, die burch unberechtigte Ginflüffe zum Eintritte gezwungen wurden 4) und nach dem verhängnifvollen Schritte nur widerwillig ihrem Schictfale fich fügten, ben Borgesetten offene Opposition entgegen= brachten oder boch mit Migmuth und Verdroffenheit läffig ihre Bflicht erfüllten, denn nicht Jeder dürfte feinem aufgedrängten Gelübde mit fo leichter Mühe enttommen fein

3) Conc. Melfit. ann. 1089. c. 7. Londin. ann. 1127.
c. 3. Turon. ann. 1163. c. 6. Montempesul. ann. 1215.
c. 20. Colon. ann. 1310. c. 28. Hard. VI. II. p. 1685 (init.)
1130. 1598. 2048; VII. p. 1316 sq.

4) Innosent. III. Epist. L. VII. ep. 85.



<sup>1)</sup> Die einzige Stadt Florenz soll im breizehnten Jahrhundert 156 Klöfter gezählt haben. Raumer, Gesch. der Hohenstaufen, VI. S. 357.

<sup>2)</sup> c. 1 X de instit. 3. 7. c. unic. de statu regular. VI. 3. 16. Conc. Langesiens. ann. 1278. c. 12. Hard. VII. p. 761.

### bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 423

,

wie jener Erzbischof von Cosenza, der auf der Synode zu Ceperano (1114) gegen den Grafen Roger von Sicilien Rlage erhob, derfelbe habe ihn genöthigt, Mönch zu werden. Der Bapft erklärte, die Entscheidung ftebe nach alten Bertommen dem Abte von Monte Caffino zu und als letterer bemerkte, ein erzwungener Dienst sei Gott nicht angenehm. ber Erzbischof folle daher feine Mönchstleider zu den Rugen des Bapftes niederlegen und fie dann, wenn er wolle, frei= willig wieder aufnehmen, ließ fich berfelbe zum niederlegen zwar bereit finden, aber nicht zum Wiederaufnehmen 1). Ganz besonders wurde Zwang geübt durch das Institut ber Oblati, d. h. durch die bis gegen Ende des zwölften Jahrhunderts 2) allgemein bestandene Sitte, welche den Eltern gestattete, ihre noch unmündigen Rinder einem Rlofter als Opfergabe darzubringen. Diefe Donati erhielten als= bald die Tonfur und das Ordenskleid, wurden in der Rlofter= schule erzogen, galten als wirkliche Mönche und durften, zu ben Discretionsjahren gelangt, nie mehr in die Welt zurück-Trot der Bedenken, welche von den Einsichtigern fehren. vielfach erhoben murden, blieb bie Einrichtung bestehen, denn fie gründete fich auf biblische Beispiele und auf die Ueberzeugung, daß Rinder nicht frühe genug dem Dienste Gottes fönnten geweiht werden. Aber es ließ sich auch nicht verhindern, daß die Eltern, namentlich die mit zahlreicher Familie, das ihnen eingeräumte Recht dazu benützten, sich ihrer nachgebornen oder förperlich mißgestalteten oder geiftig wenig begabten Rinder zu entledigen und diefelben auf diefe Weise anständig zu versorgen 3). Mochten indessen die Oblati

3) Bgl. über diese Verhältniffe: Observationes de oblatione puerorum in monasteriis bei Holsten. II. p. 86 sqq.

<sup>1)</sup> Sefele, Conc. Gefch. V. C. 291.

<sup>2)</sup> c. 14 X. de regular. 3. 31.

den religiöfen Gefinnungen oder den letztgenammten Abfichten ihrer Erzeuger die Berbringung in's Rlofter verdanten : jeden= falls waren diejenigen von ihnen, welche feinen Beruf zum Ordensleben in sich fühlten . nicht besser daran als Gefangene und wurden ungeachtet ber innern Abneigung und bes äußern Biderspruchs an dem Orte, der ihnen längst zur Qual geworden, ohne Weiteres und wenn nöthig mit Gewalt feftgehalten. Es läßt fich denken, daß fie nur mit Unluft der Disciplin fich fügten, mit Biderwillen ihren Obliegenheiten nachkamen und als geborne Rebellen nach Kräften die Ordnung des hauses ftörten. Wir haben hierin die natürlichen Folgen einer an fich gutgemeinten, aber dem Migbrauche febr qu= aänglichen Einrichtung zu erkennen, die Klagen über die fchlimmen Einflüffe, welche die Oblaten übten 1), waren ficherlich nach allen Seiten wohlberechtigt und die Annahme. daß die Borgefetten gegen die Widerspenftigen wie überhaupt gegen Alle, die ohne Beruf in's Rlofter getommen maren. fchlieflich zur förperlichen Buchtigung ihre Buflucht genommen haben, dürfte mehr als bloße Bermuthung fein. --

Die zweite und überaus ergiebige Quelle des Berderbens waren die oft ungeheuern Reichthümer<sup>2</sup>), welche die Klöfter im Laufe der Zeit theils durch Schenkungen der Fürsten, Edelleute und vermöglicher Privaten, theils durch

· Digitized by Google

<sup>1)</sup> Antiquiores consuetud. Cluniacens. Praefat D'Achery, Spicileg. 1. p. 641. Petrus Damiani, Opuscul. XXXVI. c. 16. Statuta congregat. Cluniacens. c. 36. Statut. ordin. Carthus. c. 37. Holsten. II. p. 184. 322.

<sup>2)</sup> Conc. Roman. ann. 1122. Hard. VI. II. p. 1105. Innocent. III. Epist. L. VII. ep. 162. 184; VIII. 154; IX. 67. 115. Conc. Mogunt. ann. 1261. c. 47. Hartzheim, Conc. German. T. III. p. 611 sq.

## bie förperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 425

Erbschaft, theils burch vortheilhafte Rechtsgeschäfte, handel und Verkehr, durch aute Wirthschaft und bisweilen auch burch Uurecht oder doch liftige Ausnützung günftiger Umftände fich angesammelt hatten 1). Und nicht blok die Klöfter als Communitäten, fondern auch die einzelnen Donche befaffen Eigenthum und verfügten nach Belieben über daffelbe, fast zahllos find die Canones, welche den Erwerb eines eigenen Beculiums unterfagen, aber gerade in den ftets wiedertehrenden Verboten liegt ber Beweis, daß das Gelübde ber Armuth ebenso oft verlett wurde. Bie indeffen der maffenhaft angehäufte Reichthum mit dem Geifte, welchem die ganze Inftitution ihr Dasein verdankte, in directem Biderfpruche ftand, fo führte der ausgedehnte Befit in natürlicher Entwicklung zu Ergebniffen, welche gerade bas Gegentheil der urfprünglichen Beftimmung waren - jur Bernachläffi= gung der Standespflichten, zur Lockerung der Disciplin, zur Verweichlichung, zur Auflöfung aller geordneten Zuftände und es fanden fich ichon damals einsichtige Männer, die bas Unheil, wie es jetzt geschichtlich vor uns liegt, flar er= fannten und aufs Tieffte beklagten 2).

Der Reichthum erzeugte jenes Wohlleben, welches die Religiofen entnervte und immer neue Schaaren von Unberufenen anlockte. Ueber ein Klofter auf der dänischen Infel Estil wird um die Mitte des zwölften Jahrhunderts be-

ł

<sup>1)</sup> Raumer, Geich. ber Sohenstaufen, VI. G. 871 ff.

<sup>2)</sup> So fagt 3. B. Abt Arnolb von Lübed († 1212): »Crevit possessio et evanuit religio, siquidem ex temporalium abundantia dum coeperunt carnaliter vivere, coeperunt etiam carnaliter sapere: refrixit charitas, subintravit mundialitas. Nec fuit locus religioni, ubi patebat introitus elationi nec stare potuit humilitas, quam fugat dominalitas.« Chronica Slavorum, L. III. c. 9. ed. Bangert, p. 322.

richtet: "In summis festivitatibus anni seculares, qui eis erant familiares, cum mulieribus suis domum corum frequentabant, cum ipsis festa celebraturi, in domo refectorii cum viris et mulieribus epulabantur et inebriabantur ducebantque choreas ... In matutinali Synaxi potu aestuantes nimio potius eos dormire libebat quam cantare 1)." Auch anderwärts gehörten Gaftmähler und Schmausereien, an welchen Beltleute theilnahmen, keineswegs zu den Seltenheiten und wenn die Concilien, welche hievon reden, auf das gegebene Aergerniß hinweisen 2), fo mag das schlimme Beispiel ba noch größer gemesen fein, wo die Mönche eigene Birthichaften und Beinschenken hielten und diefelben nicht nur felbst in ausgedehntem Maße benützten, sondern auch, um den Gewinn zu fteigern, Boffenreißer, Gaukler und felbft ichlechte Dirnen beizogen 8). Bu fonftigem Zeitvertreib dienten Tänze, Mürfel-Schach= Ring= und Rugelspiele fowie Theaterbesuch 4).

Als besonders hervorstehende Züge im Leben der da= maligen Mönche werden einerseits Luxus und Kleider= pracht erwähnt 5), andererseits Verlezung der Clau=

1) Wilhelmi Abbatis vita, c. 3 bei Langebek, Scriptor. rer. Danic. T. V. p. 470.

4) Conc. Mogunt. ann. 1261. c. 23. Trevir. ann. 1310. c. 18. 44. Hartzheim, III. p. 602; IV. p. 133. 138.

5) Conc. Londin. ann. 1200. c. 14. Avenion. ann. 1209. c. 18. Paris. ann. 1212. P. H. c. 9. Montempes. ann. 1215. c. 15--17. 24. Hard. VI. H. p. 1962. 1991. 2007. 2048. Conc. Rotomag. ann. 1231. c. 41. Biterrens. ann.

 <sup>2)</sup> Conc. Mogunt. ann. 1261. c. 52. Mogunt. ann. 1810.
 c. 93. Hartzheim, III. p. 614; 1V. p. 201.

<sup>3)</sup> Conc. Biterrens. ann. 1233. c. 23. Hard. VII. p. 212. Conc. Trevir. ann. 1310. c. 44. Hartzheim, IV. p. 138.

fur und unftätes Umherschweifen. -- bald an den Höfen der Fürsten 1), bald auf der Jagd 2), bald in Ban= belsgeschäften 8), bald in Rechtshändeln und andern weltlichen Angelegenheiten 4), bald auch mero vagandi animo5). Die verhängnifvollen Wirfungen des Reichthums beflagend fchreibt Bernhard von Clairvaux : "Ueppigkeit ift eingeriffen im Effen, Trinken, in der Rleidung, im Hausgeräthe, in den Gebäuden ; Schwelgerei heißt Freigebigfeit, Gefchmät umgängliches Befen, Ausgelaffenheit nennt man Fröhlichkeit; nach Tische vermögen sie nur zu schlafen, so sehr beschwert ber Wein den Ropf 6)." Innocens III. ichildert bie Rlöfter der Barifer Diöcefe mit den Borten : "In victu, vestitu, conversatione ac multis aliis gravitas negligitur regularis et multa gravia committuntur ibidem, quae cedunt non solum in animarum dispendium, sed etiam scandalum plurimorum und als Grund des Berfalls wird beigefügt — "fratres contra suae professionis propositum retinere propria non formidant<sup>7</sup>)".

Das Gelübde des Mönches umfaßte brei innig ver=

1246. c. 23. Albiens. ann. 1254. c. 46. 47. 53. Hard. VII. p. 189. 411. 465 sq.

1) Innocent. III. Epist. L. I. ep. 80.

2) Conc. Montempes. ann. 1215. c. 14. Hard. VI. II. p. 2048. Cfr. c. 1. §. 3. de statu monach. in Clement. 3, 10.

3) Conc. Londin. ann. 1268. c. 52. Hard. VII. p. 642.

4) Innocent. III, Epist. L. VII. ep. 32. Concil. Prag. ann. 1381. c. 6. Hartzheim, IV. p. 527.

5) Conc. Trevir. ann. 1227. c. 17. Hartzheim, III. p 535. Conc. Biterrens. ann. 1232. c. 19. Salisburg. ann. 1274. c. 2. 3. Rotomag. ann. 1335. c. 3. Hard. VII. p. 212. 722. 1605.

6) Apologia ad Wilhelmum abbatem.

7) Epist. L. X. ep. 155.

Digitized by Google

bundene, in der. unmittelbarften Wechfelbeziehung ftehende Bunkte: Urmuth, Reufchkeit und Geborfam. Bar einmal die erstere in Wegfall gekommen, fo folgte die Migachtung ber zw eiten von felbit. Biederholt mußten die Bischöfe angewiesen werden, in ben Rlöftern alle verdächtigen Thurchen und localitäten, "ne qua occasio diabolo detur", ver-Auf dem Betersberg (bei Halle) mauern zu laffen 1). beriefen Mönche heimlich Mädchen in ein abgelegenes Ge= mach des Klofters und als diefe nachher aus weiblicher Eitelfeit (,,ut consuetudo talium est quasi pro jactantia") des vornehmen Umgangs sich rühmten, murde das Borgein der ganzen Umgegend ruchbar 2). In einem fallene Klofter der Erzdiöcefe Arles war die Bahl der Bewohner burch Zuchtlosigkeit (insolentia) auf zwei herabgesunken und biefe wohnten wie in einem Bordelle (prostibulum) mit Frauenspersonen zusammen, ein Leben führend, das "dem Regularstande zur Schmach und allem Bolke zu schwerem Aergernisse gereichte" 8). Gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts mußte eine Spnode von Maadeburg gegen Mendicanten einschreiten, welche, ftatt in der Seelforge Aushülfe zu leiften, mit Weibern, die fie Marthao nannten, umherzogen und ein äußerst diffolutes Leben führten 4). Ueberhaupt waren die Concilien vielfach genöthigt, den Mönchen den Verkehr mit dem weiblichen Geschlechte zu



<sup>1)</sup> Conc. Paris. ann. 1212. P. II. c. 3. Hard. VI. II. p. 2006. Innocent. III, Epist. L. IV. ep. 337.

<sup>2)</sup> Chronicon montis sereni ad ann. 1216. Menckenius, Scriptor rer. German. T. II. p. 246 sqq.

<sup>3)</sup> Innocent. III, Epist. I. ep. 476.

<sup>4)</sup> Conc. Magdeburg. ann. 1390. c. 52. Hartzheim, V. Supplem. p. 717,

unterfagen und energische Maßregeln zu ergreifen, theils um Ausschweifungen zu beftrafen theils für die Zukunft solche zu verhüten <sup>1</sup>) und gerade die eindringlichen Worte, mit welchen dieß geschieht, beweisen den allgemeinen und tiefen Verfall der Sitten, fanden sich ja doch auch Anschuldigungen wegen unnatürlicher Wollust<sup>8</sup>). Selbst in Frauenklöstern war Unzucht und Ausschweisfung in einer Weise verbreitet, daß oft nicht anders als durch Aufhebung geholfen werden konnte. Die Nonnen von Chiemsee ließ Innocenz III. in andern Klöstern unterbringen und ihr eigenes in ein bischösliches Stift umwandeln, weil seine bischerigen Bewohnerinnen ein so ärgerliches Leben geführt, daß ihre Behausung eher ein "lupanar" als ein "oratorium" genannt zu werden verdiente<sup>8</sup>). Uehnliche Zustände scheinen um diese Zeit in England geherricht zu haben<sup>4</sup>). —

Richt erfrenlicher lauten die Nachrichten über Leiftung des angelobten Gehorfams. Bir haben eben erwähnt, daß die umherschweifenden Mönche mit Vorliebe die Höfe der Fürsten aufsuchten: sie thaten es vielfach in der Absicht, die Gunst der Mächtigen sich zu erwerben und gestützt auf dieselbe nach der Rücktehr in's Kloster den Vorgesetzten desto wirksamern Trotz bieten zu können <sup>5</sup>); überhaupt griffen sie,

2) Raumer, a. a. D. S. 714.

3) Epist. L. XVI. ep. 66.

4) Conc. Lambeth. ann. 1281. c. 17. 18. Hard. VII. p. 870.

5) Innocent. III. Epist. L. l. ep. 80: ... et muneribus suis illorum sibi gratiam et favorem acquirunt ac de eorum familiaritate confisi in conventu suo graves dissensiones commovent et mandatis praelatorum suorum inobedientes et con-

<sup>1) 3.</sup> B. Conc. Trevir. ann. 1227. c 15. Mogunt. ann. 1261. c. 23. Trevir. ann. 1310. c. 47. Hartzheim, III. p. 534. 602; IV. p. 138.

wo immer Gelegenheit fich bot, mit Begierde nach dem Bei= ftand der Laien, besonders zu dem Zwecke, ber brohenden Strafgewalt der Obern sich zu entziehen 1). Aber and völlig allein stehend und jeglicher Hülfe von Außen ermangelnd verweigerten fie ohne Bedenken den Gehorfam oft in einer Beise, daß alle Ordnung sich löste 2) - und mancher treffliche Mann, der bie freche Anmagung der Untergebenen nicht länger zu ertragen vermochte, zu dem Entichluß gebracht murbe, fein Amt freiwillig niederzulegen, wie unter Andern ber Probst Arnold von Salle gethan hat 3). Die Beispiele unbändiger Zuchtlosigkeit, welche berichtet werden, grenzen mitunter an's Unglaubliche. Bu Begau trieb ein Theil der Mönche die Widersetzlichkeit soweit, daß fie ein Rloftergebäude gegen den Abt befestigten, es tam ju einer förmlichen Belagerung, die erft mit der Niederlage, welche die Rebellen in einem Gefechte erlitten hatten, ihr Ende erreichte 4) und als auf dem benachbarten Betersberg bas verabreichte Getränke den Mönchen einmal nicht zusagte, brangen fie in den Reller und nahmen mit Gewalt so viel Wein, als ihnen für sich und Andere nothwendig ichien. Aus Unvorsichtigkeit eines Fremblings, der gaftliche Aufnahme gefunden hatte, brach in der folgenden Nacht Keuer aus, welches von einem heftigen Winde genährt fast bas

tumaces existunt.« Cfr. c. 1. § 5. de statu monach. in Clement. 3. 10.

1) Conc. Salisburg. ann. 1274. c. 21. Hard. VII. p. 726.

2) Innocent. III. Epist. L. I. ep. 146.

3) Chronicon montis sereni ad ann. 1185.

4) L. c. ad ann. 1223. Ueber frühere Streitigkeiten zwischen Abt und Mönchen vol. Innocent. III, Epist. L. I. ep. 317. 318.

Digitized by Google

### die förperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 431

ganze Kloster in Asche legte. Die Mönche waren bermaßen betrunken, daß sie an Hilfeleistung nicht denken konnten und der inzwischen zurückgekehrte Propst durfte es trotz feiner Entrüstung nicht wagen, die Schuldigen zu strafen, theils wegen ihrer großen Anzahl, theils weil der Hauptanstifter mächtige Berwandte hatte <sup>1</sup>).

Nachdem wir von der Nichtbeachtung der Gelübde und den zahlreichen Erceffen, welche in diefer Richtung gemeldet werden, einige Beispiele namhaft gemacht, wiederholen wir unfere obige Bemerkung, daß die Ausschreitungen nicht die Regel, sondern die Ausnahme bildeten, daß gemiffenhafte Bflichterfüllung als etwas Selbstverständliches verschwiegen blieb, mährend das Ungehörige forgfältig verzeichnet und der Nachwelt überliefert murbe. Aber nach den Meußerungen hervorragender Zeitgenoffen, welche über die damaligen Buftände ein allgemeines und zusammenfassendes Urtheil abgaben, hatte das Berderben doch eine erschreckende Ausdehnung gewonnen. So fchreibt der große Cluniacenferabt Betrus Benerabilis in einem seiner Briefe, daß fast überall in Suropa an den Ordensleuten außer der Blatte und Rutte vom Mönch nichts mehr zu entdecken fei 2) und follen wir aus einem spätern Jahrhundert ein Zeugniß anführen, fo flagt Nicolaus von Clemange, daß die Mönche von ihrer ursprünglichen Bestimmung gänzlich abgefallen und nach allen Richtungen gerade das Gegentheil von Dem feien. was fie fein follten ; nichts fei ihnen verhafter als Zelle und Rlofter, Lefen und Gebet, Regel und Religion; fie tragen nur noch äußerlich das Rleid des Ordensmannes,

2) E p i s t. L. VI. ep. 15: >In cunctis pene Europae nostrae finibus de monacho praeter tonsuram et habitum nihil.«

<sup>1)</sup> L. c. ad ann. 1199.

die innere Gefinnung desselben sei ihnen fremd geworden und der Geist entflohen 1).

Besonders häufig war Parteiung, Zwift und Streit bald zwischen den Mönchen unter fich , bald zwischen diesen und den Borgesetten, fo daß taum ein Autor fich finden dürfte, der nicht von dem Unfrieden zu erzählen wüßte, welcher innerhalb der Kloftermauern herrschte. Die Hauptveranlassungen des Uebels waren theils zwiespältige Wahlen, welche die Gemüther erbitterten und für lange Zeit in gehäffigen Feindschaften ihre unheilvollen Wirtungen äußerten 2), theils die Schlechtiakeit der Nebte, welche unter ben Mönchen eine Bartei fich schaffen mußten, um von ibr getragen gegen die drohende Absehung nothdürftigen Schut Mochten indeffen Zwietracht und Streit mas 211 finden <sup>8</sup>). immer für einen Grund haben: es blieb nicht immer bei ber einfachen Anfeindung, ber gegenseitige haß artete oft in Thätlichkeiten aus. Daß förmliche Brügeleien unter den Mönchen gerade nicht zu den Seltenheiten gehörten,

1) De ruina ecclesiae, c. 32: ... ab his omnibus rebus licet eos videre magis alienos, magis videlicet tenaces, magis avaros, magis rei seculari immixtos, magis insuper lubricos, indisciplinatos, dissolutos, inquietos, magis per loca publica et inhonesta discursantes, ita ut nihil illis aeque odiosum sit, quemadmodum cella et claustrum, lectio et oratio, regula et religio. Quocirca monachi quidem sunt exteriori habitu, sed vita, sed operibus, sed internae conscientiae spurcitia a perfectione, quam habitus ille demonstrat, longissime disjuncti.« Bei v. d. Hardt, Conc. Constant. T. I. P. III. p. 33.

2) Innocent. III, Epist. L. I. ep. 67; XV. ep. 127.

3) Stephanus Tornacens. Epist. 236: »Timens amoveri (abbas) movet tumultum cum quibusdam juvenibus fratribus suis. Seniores et saniores contrarii sunt operibus ejus.«

## bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 433

läßt sich schon dem gemeinen Rechte entnehmen, indem baffelbe die Modalitäten genau vorschreibt, nach welchen in derlei Fällen die Abfolution zu ertheilen fei 1). Uebnliche Beisungen, welche das häufige Vortommen diefes Frevels vorausseten, gibt Erzbischof Conrad von Coln in feinen Statuten v. 3. 1260 2). Aber auch directe Zeugniffe liegen in großer Anzahl vor. Auf dem Betersberge 2. B. beflagte fich ein Theil der Mönche über ungenießbares, aus allerlei verdächtigen Wurzeln und Kräutern gebrautes Bier sowie über unzureichende Roft und legten, weil ihre Beschwerden unberücksichtigt blieben, Geld zufammen, liefen fich bas erforderliche Material von Außen holen und errichteten im Rlofter eine eigene Wirthschaft. 218 der Rüchenmeifter nicht nur das hiezu benöthigte Holz verweigerte, fondern Denjenigen, der es bereits zum Forttragen in Bänden hatte, auch noch mißhandelte ("per capillos retinere conatus est"), fielen sie mit Rnütteln über denfelben her und nöthigten ihn, obwohl er mit einem langen Rüchenmeffer tapfer sich vertheidigte, schließlich zu eiliger Flucht. Nach der Rücktehr des abmefenden Propstes murde die Ruhe durch Beftrafung ber Schuldigen äußerlich zwar wiederhergestellt, aber der innere Groll blieb noch lange unbefänftigt 3).

Ebenso wenig trugen die Mönche Bedenken, an ihren Obern sich zu vergreifen. Es finden sich nicht nur Bei= spiele, daß sie mit bewaffneter Hand über die Aebte hersielen

Theol. Quartalichrift. 1875. Seft III.

<sup>1)</sup> c. 2 X sent. excomm. 5. 39.

<sup>2)</sup> De monachis et eorum conversatione et vita, c. 6. Hartzheim, III. p. 594.

<sup>3)</sup> Chronic. montis sereni ad ann. 1224.

und sie blutrünstig schlugen 1), sondern noch viel rohere Erceffe wie Blenden und Abschneiden der Bunge tamen vor 2). Selbft por dem Morde fchreckten fie nicht zurück und nahmen zu ihm ihre Zuflucht oft aus teinem andern Grunde, als weil der Vorgesetzte auf Ordnung drang und der lang= gewohnten Zuchtlosigkeit hindernd in den Weg trat. Sn einstens die Mönche auf dem St. Bernhardsberge. 9118 ihr Brior, verzweifelnd an der Möglichkeit, die tiefgefunkene Disciplin wiederherzustellen, fich zurückgezogen hatte, lockten fie ihn durch Schmeichelmorte und Bersprechungen in's Rlofter, aber weit entfernt, das gegebene Wort zu halten, dingten fie zwei Meuchelmörder, den läftigen Reformator aus der Welt zu schaffen. Die Todesgefahr ahnend floh der Getäuschte zum Altar, aber die Beiligkeit des Ortes schützte ihn nicht : schwer verwundet, jedoch nicht wie fie glaub= ten tödtlich getroffen, ließen ihn die Mörder daselbst liegen. Alsbald fammelten fich die Brüder um den halbtodten und weideten ihre grimmigen Augen an den Bunden ("plagas impositas terribilibus oculis intuentes"). Bon Mitleid gerührt brachten ihn Ginige der Mitschuldigen nach Aofta, wo er unter ärztlicher Bflege wieder genas und dann nach Bercelli sich begab. Aber auch dorthin verfolgten die Blut= dürftigen das Opfer ihres unversöhnlichen Saffes, bemächtigten fich des Schlafenden, verstopften ihm den Mund, banden die Sände und schleppten ihn nach einer benachbarten Oertlichkeit, von wo sie ihn nächtlicher Beile abermals wegführten und der Augen beraubten (,,praesumptione nimis damnabili et omni humanitate postposita fece-

<sup>1)</sup> Annales Cisterciens. ad ann. 1150. c. 10. n. 2. Innocent. III, Epist. L. I. ep. 202.

<sup>2)</sup> Innocent. III, Epist. L. II. ep. 38.

runt oculis exorbari")<sup>1</sup>). Beffer gelang den regulirten Chorherrn von Chelles ihr blutiger Anschlag. Diese "viperea soboles et perditionis filii" bezahlten vier Banditen und ließen ihren trefflichen Abt auf dem Wege zur Matutin grausam ermorden<sup>3</sup>).

Aber die erregte Leidenschaft, welche so gern an Selbsthülfe denkt, griff oft über das Kloster und die eigene Genossenschaft hinaus, übte Gewalt auch an Fremden und völlig Fernstehenden, gleichviel ob Laien<sup>3</sup>) oder Cleriker<sup>4</sup>). So drangen, um nur einen derartigen Fall anzuführen, die Mönche von St. Portian — es war gerade Charfreitag — gewaltsam in ein Haus der Templer, brannten es nieder, zerschlugen zum großen Uergernisse des Bolkes den Altartisch in der Kirche, mißhandelten einen Angehörigen des genannten Ordens auf gröbliche Weise, erlaubten sich noch außerdem schwere Erpressungen, verweigerten nachher jegliche Genugthuung und setzen selbst dem Papste trozigen Widerstand entgegen<sup>5</sup>). —

Blicken wir auf die geschilderten Zustände noch einmal zurück, erwägen wir den oft gänzlichen Verfall der Zucht,

3) Statuta ordin. Cisterc. v. J. 1157. c. 41: »Monachus vel conversus, qui saecularem hominem in ira vel perturbatione percusserit, uno anno sit ultimus in congregatione.« Holsten. II. p. 398.

4) c. 21 de sent. excomm. VI. 5. 11. »Religioso, qui manus violentas in clericum saecularem injecit etc.«

5) Innocent. III, Epist. L. V. ep. 136.

28\*

<sup>1)</sup> Innocent. III, Epist. L. XV. ep. 105. De pravis moribus monachorum montis Jovis.«

<sup>2)</sup> I d e m, Epist. L. XIII. ep. 132 : » ... a quatuor sicariis, qui ob hoc sexaginta libras acceperant, abbas Cellensis, vir providus et honestus, dum ad matutinas accederet, nequiter exstitit interfectus quadraginta plagis et amplius inflictis eidem.«

bie burchgängige Mißachtung ber Gelübbe, das herrschende Wohlleben, die freche Unbotmäßigkeit, die Turbulenz der Gesinnung, die Wilcheit des Characters, ziehen wir die blutigen ächt barbarischen Strafen in Rechnung, deren sich bamals die weltliche Rechtspflege bediente, so kann die körperliche Züchtigung, auf Leute angewendet, welche in so unwürdiger Weise ihrem hohen Berufe sich entfremdet und bem directen Gegentheil zugewandt hatten, nichts Auffallendes bieten, wir werden in ihr vielmehr ein den obwaltenden Berhältnissen völlig entsprechendes Zuchtmittel erkennen, oft allein noch vermögend, wirksam an die mißachtete Pflicht zu erinnern, von weiterer Ungebühr abzuschrecken, zur Einsicht und Umkehr zu führen. —

Es möge gestattet sein, über den Act der Bollftrectung, wie derselbe in den Zeiten, von welchen wir reden, vorgenommen wurde, das Hauptsächlichste beizufügen.

Der im Capitel vom Abte und Convent zur Geißelung Verurtheilte wurde von einem speciell hiemit beauftragten Mönche in eine nahe gelegene Localität geführt, wo er unter Beihülfe des leztern sich entkleidete, das wollene Hemd (staminea) oben zerschneiden ließ <sup>1</sup>), beide Arme über das felbe hervorzog und es um die Lenden festband, "totum

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die spätern Statuta congreg. Cluniacens. von Betrus Benerabilis haben c. 63 bie Bemerfung: Statutum est, ne stamineae, quae ex more antiquo propter graviora quaelibet fratribus acrius flagellandis scindi solebant et usque ad cingulum violenter detrahi, ulterius scinderentur, sed staminea integra manente verberibus subjiciendus frater *ea ex toto exue retur.* Causa instituti hujus fuit, ut et frequens damnum scissarum staminearum vitaretur et plenius nudatus frater expeditius verberaretur.« Holsten. II. p. 189.

corpus denudans usque ad cingulum" 1). So erscheint er, in der Rechten einen Bündel Ruthen, in der Linken das Oberkleid, geführt von feinem Begleiter, por dem im Ca= pitel persammelten Convente, legt Ruthen und Rleid nieder. bittet um Verzeihung, fest fich auf die Erde und legt das Rleid über die Rniee 2). In diefer Körperlage 8) empfängt er "inclinato capito" 4) foviele Ruthenstreiche als dem Abte gutdünken — "quantum fuerit visum domno Abbati" 5). Die Rahl und härte der Streiche war bald aröfter bald geringer 6) und richtete fich nach der Beschaffenheit des zu beftrafenden Vergehens und überhaupt nach den Umftänden. 218 Inftrument diente, wie ichon bemerkt, die Ruthe und es mußte davon immer ein gehöriger Vorrath in Bereitschaft gehalten werden - "Eleemosynarii munus est providere disciplinas, 'scilicet virgas in capitulo'' 7). Der Bollftrecter mußte mit dem Bestraften mindeftens auf der gleichen Ordinationsstufe stehen, nie durfte der Miedere einem höhern z. B. der Diacon dem Presbyter die Disciplin

1) Reg. Gilberti - bei Holsten. II. p. 488.

2) Antiquiores consuetud. Cluniacens. L. III.
 c. 3. D'Achery, Spicileg. I. p. 684. Constit. Lanfranci

 bei Holsten. II. p. 375.

3) In andern Orden oder Rlöftern auch »procumbens et jacens.« Liber ordinis St. Victoris Paris. bei Du Cange, Glossar., s. v. Disciplina.

4) Reg. Gilberti, l. c.

5) Antiquiores consuet. Cluniacens. l. c. ober wie bie Reg. Gilberti fich ausbrücht: »Qui verberat non cesset a verbere usque ad jussionem Prioris.«

6) »Corporalem disciplinam *acriter* patiatur« — »fratres *acrius* flagellandi.« Const. Lanfranci; Statuta congreg. Cluniacens. c. 63. Holsten. II. p. 189. 374.

7) Bei Du Cange, l. c.

geben <sup>1</sup>) und wenn der Abt einen bloßen Laien mit der Flagellation eines Mönchs beauftragt hätte, so wäre sowohl er als auch der Mandatar (wegen Berletzung des privilegium canonis) in die Ercommunication verfallen <sup>2</sup>); auch war Derjenige von der Vornahme der Erecution ausgeschlossen, welcher den Gemaßregelten angeklagt und dadurch die Bestrasung veranlaßt hatte <sup>3</sup>). Während der Züchtigung hatte der Delinquent bei jedem Streiche, den er empfing, "mea culpa" zu sprechen <sup>4</sup>), sonst aber jeder Aeußerung schillschweigen beobachten, nur den Angesehenern war gestattet, für den Schuldigen Fürbitte einzulegen; in keinem Falle aber durfte ein Zeuge der Vollstreckung außerhalb des Capitels von dem Vorgesallenen etwas erzählen <sup>5</sup>).

Nach vollzogener Strafe verläßt der Gezüchtigte das Capitel, kleidet sich an und kehrt wieder zurück, um vor dem Abte und Convent sich niederzuwerfen. Alsdann wird er von einem hiemit beauftragten Mönche ins Gefängniß abgeführt, wo er zu verbleiben hat bis der Abt das Ber= gehen für gesühnt erachtet. Niemand darf mit ihm reden, auch der Wächter nicht, der ihn zum Chorgebet zu führen und, nachdem er mit unbedecktem Haupte an der Kirchen=

1) Reg. Gilberti l. c. Liber ordin. St, Victori<sup>8</sup>, l. c.

2) c. 24 X de sent. excomm. 5. 39. Uebrigens war ein= zelnen Orben, 3. B. den Franciskanern durch päpftliche Privilegien gestattet, die Strafe auch durch Laienbrücher vollstreden zu lassen. Schmalzgrueber, Jus eccles. L. V. tit. 25. n. 11.

3) Reg. Gilberti, l. c.

4) Gewöhnlich mit bem Beisate : »ego me emendabo.«

5) Reg. Gilberti, l. c.: >Hoc etiam caveatur, ne aliquis extra capitulum loquatur alicui vel significet de culpis seu de secretis causis, quae in capitulo pertractantur.



#### bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 439

thure gestanden, wieder in den Gewahrfam zurückzubringen hat. Von Zeit ju Zeit fendet der Abt einige der ältern Brüder in's Gefängniß, um ihn zu ermahnen, die zeitliche Strafe demüthig auf fich zu nehmen und fo der göttlichen Gnade wieder theilhaftig zu werden. haben fich die Boten überzeugt, daß er bußfertigen Sinnes fei, fo dürfen fie im Capitel für ihn intercediren und schließt sich der übrige Convent den Bitten an, fo fchickt der Abt ins Gefängnik. läßt ihn vorführen und noch einmal geißeln. Nachdem der Gefangene sich angekleidet, wirft er sich seinem Obern fowie jedem der Brüder zu Füßen und nimmt dann unter den Genoffen überall die lezte Stelle ein. Bon jest an darf er awar am Chordienste theilnehmen, aber nicht zur Communion und zum Friedenstuffe geben. Schließlich ruft der Abt den Büßer - miederum auf die Fürbitte der Brüder und nachdem er fich von feiner vollftändigen Reue überzeugt in's Capitel, läßt ihn in die Mitte treten, erklärt die Strafe für beendigt und restituirt ihn in den frühern Stand 1).

In einzelnen Orden und Klöftern wurde ftatt diefer umftändlichen Procedur ein viel kürzeres Verfahren einge= halten: nachdem im Capitel das Urtheil gefällt worden, entkleidet sich der Straffällige sogleich, empfängt die Züchti= gung, zieht die Kleider mit Hülfe eines Bruders wieder an, richtet sich auf, bleibt bewegungslos stehen dis der Abt ruft: ite sessum, worauf er sich verneigt und an seinen Platz geht <sup>2</sup>).

Regelmäßig wurde die Geißelung im Capitel vollzogen

<sup>1)</sup> Antiquiores consuetud. Cluniacens. l. c. Constit. Lanfranci, l. c.

<sup>2)</sup> Liber ordin. St. Victoris bei Du Cange, l. c. Reg. Gilberti, l. c.

und forgfältig als innere Angelegenheit des Haufes, gleich= fam als Geheimniß der Alosterfamilie behandelt. War aber das Berbrechen öffentlich begangen worden oder die Aunde davon sonstwie nach Außen gedrungen, so war auch die Strafvollstrectung eine öffentliche. Der Schuldige wurde vor allem Bolke, auf dem Hauptplatze des Ortes oder da, wo er sich vergangen, entkleidet, gebunden und gegeißelt <sup>1</sup>), um nach Hause zurückgekehrt noch einer Reihe schwerer Buß= übungen sich zu unterziehen. —

Es erübrigt noch, die Klofterdisciplin und deren Entwicklung feit dem Tridentinum einer kurzen Erörterung zu unterstellen. Das Concil hat die körperliche Züchtigung wie bei den Elerikern so auch hinsschlich der Mönche mit keiner Sylde erwähnt und scheint hier wie dort über diese Strafe absichtlich Stillschweigen beobachtet zu haben, um sie weder positiv bestätigen noch ausdrücklich verwerfen zu müssen. Die einzige Stelle, welche von der Strafgewalt der Klostervorsteher redet, besagt nur ganz im Allgemeinen, daß ein Mönch, welcher außerhalb seines Klosters ein Verbrechen begangen und dem Volke Nergerniß gegeben habe, auf Ansuch, welcher zur Reuntniß des Bischofs ge= bracht werden solle <sup>2</sup>). Das "severe puniatur" kann die förperliche Züchtigung bedeuten, aber auch ebenso gut auf

2) Sess. XXV. c. 14. de regular.

440

<sup>1)</sup> Antiquiores consuetu d. Cluniacens. l. c.: »Si quis de aliquo flagitio divulgatur in populo, in praesentia quoque populi solet emendari, ut qui ejus excessum cognoverint, cognoscant etiam ejus emendationem. Cunctis enim, qui videre voluerint, videntibus et maxime in media platea nudatur, ligatur et verberatur.« Cfr. Reg. militum Hospital. c. 15. Holsten. II. p. 446.

eine andere der härtern Strafarten fich beziehen, fo daß wir zu der Annahme genöthigt find, die Spnode habe in ber Frage über den Fortbestand der bisher üblichen Flagel= lation teine directe Entscheidung geben, fondern die Sache bem freien Ermeffen anheimftellen wollen. Bon diefem Standpunkte ift die nachfolgende Entwicklung thatfächlich auch ausgegangen. Einzelne Orden haben fich bei den Reformen, welche fie an ihren althergebrachten Berfaffungen vornahmen, für die Beibehaltung der in Rede ftehenden Rörperftrafe ausgesprochen. In die genannte Categorie gehören beispielsweife die unter Bius V. verfaßten Conftitutionen ber Camalbulenfer 1), die aus derfelben Zeit ftammende Regel der unbeschuhten Trinitarier in Spanien 2), die von Gregor XIII. beftätigten Statuten ber Olivetauer 8), die in ber ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts von den Generalcapiteln revidirten Constitutionen der Brämonstratenfer 4), die Auguftiner=Gremiten=Regel in ihrer jüngften Redaction v. 3. 1686 5), die von Innocenz XII. (1691) approbirte Regel bes Ordo B. Mariae de mercede ), bie im 3. 1729 bestätigten Statuten der Hieronymiten 7) u. 21. Diefe Orden find fämmtlich ältern Urfprungs, fie haben die Strafe aus den Regeln, nach welchen fie bisher gelebt hatten, einfach herübergenommen und konnten es, abgesehen von der Stellung, welche bas Tridentinum zur förperlichen Züchtigung genommen

2) C. XXXI. §. 2. n. 5. 6. Holsten. VI. p. 172.

3) P. II. c. 17. 20. 79. 91. Holsten. V. p. 98. 110 sq.

4) Dist. III., c. 5. Holsten. l. c. p. 280.

5) P. VI. c. 1. n. 13; c. 5. n. 2; c. 14. n. 7. 13; c. 21 tot. Holsten. IV. p. 340 sqq.

6) Dist. V. c. 4. n. 5; c. 5. n. 2. Holsten. III. p. 492. 7) C. 29. Holsten. VI. p. 45.

<sup>1)</sup> C. 27. 28. Holsten. II. p. 236 sq.

hatte, um so leichter thun, als das Concil gleich im Beginne seines auf die Reform des Klosterwefens bezüglichen Decretes den dringenden Wunsch aussprach, daß die alte Disciplin, wo sie in Verfall gerathen, wiederhergestellt und wo sie bisher in Uebung geblieben, unverändert auch fernerhin beobachtet werde <sup>1</sup>).

Daneben finden fich aber auch andere Orden und Congregationen, welche, erft nach dem Tridentinum entstanden. die Flagellation nicht mehr in ihre Statuten aufnahmen. fondern andere Strafen an die Stelle derfelben festen. Die Somaster 2), Theatiner 3), Barnabiten 4), Biariften 5) 2c. ahnden die fchwerern Bergehen mit Gefängniß, Selbftgeiße= lung, Fasten bei Baffer und Brod, Ausschließung vom Empfang der Weihen, Suspension, Deposition, Berluft bes activen und paffiven Wahlrechts. Entziehung des Berfehrs mit den Genoffen und derartigen mehr geiftigen Buchtmitteln. Dieje neuern Genoffenschaften hatten fich - im Unterschiede von den ältern - höhere, beftimmt ausge= fprochene Biele gesett, Unterricht und Erziehung, Rrantenpflege, Seelforge, Miffionen 2c. und bedurften zur Erreichung derfelben einer höhern Bildung, manche midmeten fich geradezu den Biffenschaften; andererseits mußten fie, um auf die Zeit einzuwirken, auch durch feinere Sitten und ein nach allen Seiten geordnetes Benehmen fich hervorthun.

1) Sess. XXV. c. 1. de regular.

2) Constit. L. IV. c. 6. Holsten. III. p. 284.

3) Decretor. P. III. c. 9. Holsten. V. p. 390.

4) Constit. L. II. c. 12. Holsten. l. c. p. 469. Canones poenitent. p. 494.

5) Synopsis constit. P. I. c. 11. Holsten. VI. p. 472.



-Für die Mitglieder folcher Bereine, für Männer von bie= f er Lebensstellung paste die förperliche Züchtigung nicht mehr, fie hätte etwas Berletendes. Unangemeffenes und einen fcreienden Biderfpruch in fich geschloffen, ein fo braftifches Buchtmittel erwies fich als durchaus entbehrlich und tonnte bei etwaigen Berfehlungen durch gelindere Strafen erfest Außerdem ist in Betracht zu ziehen, daß für die werden. Mönche feit langer Zeit der Empfang des Presbyterates gemeinrechtlich vorgeschrieben mar 1), fie vereinigten also mit der bevorzugten Stellung des Regularen zugleich die Bürde des Briefters. Wenn nun das Tridentinum, wie wir oben darlegten 2), die Flagellation in ihrer Anwendung auf ben Secularclerus wenigstens indirect migbilligte und als ein obsolet gewordenes, auf die neuen Verhältniffe nicht mehr paffendes Strafmittel betrachtete , fo dürften diejenigen Orden, welche diefelbe verwarfen, den Intentionen des Concils beffer entiprochen haben, als jene, die fie in ihre revidirten Statuten herübernahmen.

Indeffen wurde auch von den letztern die körperliche Züchtigung nicht völlig unverändert beibehalten, vielmehr find gegenüber der frühern Praxis einige Unterschiede be= merkbar. Die Flagellation erscheint nicht mehr als eine felbständige, für sich bestehende Strafform, sie ist regel= mäßig mit der Haft verbunden und bildet eine Berschärfung derselben. Der Act der Bollstreckung ist gegen früher weniger umständlich und nicht mehr von den weitläufigen Ceremonien umgeben, deren wir oben gedacht haben. Die Execution wird jetzt — gleichfalls im Unterschiede gegen die

2) S. 67 f.

<sup>1)</sup> c. l. § 8 de statu monach. in Clement. 3. 10.

ältere Uebung — in der Regel vom Vorgesetzten eigenhändig vorgenommen und nur ausnahmsweise ist er verpflichtet, sich fremder Hülfe zu bedienen 1).

Aber trotz der beftimmten Weisungen, welche einzelne Regeln enthalten, läßt sich doch fragen, ob die Strafe in der Praxis wirklich zur Anwendung gekommen sei oder ob sie ihre Aufnahme nicht vielleicht der bloßen Accommodation an die ältere Uebung oder der Absicht verdankte, sie als Absschreckungsmittel wirken zu lassen.

Daß von ihr im siebzehnten und noch im achtzehnten Jahrhundert thatfächlich Gebrauch gemacht worden sei, wird nach den Aeußerungen der damaligen Canonisten kaum zu bezweiseln sein. Wenn Pirhing († 1679) über die Prazis der geistlichen Gerichte sich dahin ausspricht, daß die Flagellation, namentlich den Secularclerikern gegenüber, "fast" außer Uebung gekommen sei<sup>2</sup>), so liegt in seinen Worten die klare Andeutung, daß sie bei den Regulargeistlichen immer noch einen lebendigen Bestandtheil der Disciplin bilde. Anch Tamburini<sup>3</sup>), Reiffenstuel<sup>4</sup>) und Schmalzgrue= ber<sup>5</sup>) reden in diesem Sinne.

1) Constit. ordin. S. Hieronymi, c. 29: ».. exuta superiori tunica, brachio et scapula denudatis, percutiatur cum virgis per manum Prioris in capitulo vel refectorio.« Holsten. VI. p. 45. Const. eremit. S. Augustin. P. VI. c. 1. n. 13: »Si alicujus culpa talis fuerit, ut disciplina sit dignus, Prior det illam vel alius de ejus mandato; tunc vero praecipue alio committenda erit impositio disciplinae, quando se Prior erga aliquem subiratum esse cognoverit: nullus autem in hoc renuat obedire Priori.« Holsten. IV. p. 340.

- 2) Jus can. L. V. tit. 25. n. 1.
- 3) De jure Abbatum, T. III. p. 470 sqq.
- 4) Jus can. L. V. tit. 1. § VIII. n. 457.
- 5) Jus eccles. L. V. tit. 25. n. 4. 11.

444



bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 445

Dagegen scheint seit der Mitte des vorigen Jahrhunberts, übereinstimmend mit der Entwicklung auf staatlichem Gebiete<sup>1</sup>), eine Nenderung eingetreten und die körperliche Züchtigung auch in den Klöstern beseitigt worden zu sein. Ein angeschener kirchenrechtlicher Antor der damaligen Zeit, welcher selbst Regulare war, hält zwar im Hinblicke auf die ältere Gesetzgebung darau sest, daß die Klosterprälaten das Recht haben, eine "moderata verberatio" zu verhängen<sup>3</sup>), aber an der Stelle, wo aussführlich von dem bei den Mönchen geltenden Strasrechte die Rede ist, stellt er die flagellatio unter die "poenae, quibus veteres monachorum patriarchae culpas suorum plecti volebant"<sup>3</sup>) und übergeht sie bei der Zusammenstellung der "poenae regularium hodiernae" mit gänzlichem Stillschweigen<sup>4</sup>).

Bu ber Annahme, daß gegen Ende des vorigen Jahr= hunderts die in Rede stehende Strafe theoretisch noch zu Recht bestand, aber nicht mehr vollstreckt wurde, führt auch eine nähere Erwägung der damals geltenden bürgerlichen Gesetze. In Oesterreich war nur eine "billige und vernünftige Correction" gestattet, Bußfasten mit der Einschränkung erlandt, daß die Gesundheit des Gestrasten da= runter nicht leide und als Gesängniß durfte nicht mehr ein "Rlosterkerker", sondern nur eine "abgesonderte und mit den übrigen ganz gleiche Klosterzelle oder Zimmer" benützt wer=

1) S. oben S. 71 f.

2) Held, Jurisprudent. univers. L. V. Dissert. I. c. 2. § 2. n. 25.

8) L. c. Dissert. IV. c. 5. § 2. n. 13,

4) L. c. n. 17.

den 1): von der Züchtigung ift nirgens die Rede, woraus wir schließen, sie sei damals nicht mehr in Uebung ge= wefen, fonst murde sie bei dem humanen Geiste, den diese Gefete athmen, fo gut als der Rlofterferter verboten worben fein. Das Breußische Allgemeine Landrecht anerkennt die Befugniß der geiftlichen Gefellschaften, ihre Mitalieder burch geiftliche Bugübungen zur Erfüllung der Bflichten ihrer Verbindung und zur Vermeidung alles Aergerniffes anzuhalten"; wenn fobann beigefügt wird, "förperliche oder Geldftrafen" zu verhängen, feien fie nur in foweit berechtigt, als besondere Gesete oder ihre vom Staate bestätigten Statuten es ausdrücklich gestatten 2), fo geht baraus nur hervor, daß einzelne Rlofterregeln im Sinne des ältern Rechts die Körperstrafen beibehalten hatten, ob aber die staatliche Borforge bloß gegen die Möglichkeit ihrer Anwendung oder gegen einen mirflich bestehenden Ufus ge= richtet gemesen fei, läßt fich aus bem Wortlaute bes Gefetes mit Sicherheit nicht abnehmen.

Auch die neuesten Schriftsteller, welche sich mit der Angelegenheit beschäftigten, lassen die Frage unentschieden <sup>3</sup>). Indessen wird Niemand in Abrede ziehen, daß diese Strafe heutzutage auch für den Regularstand etwas Unangemessens in sich schließen würde: der Geist der neuern Zeit ist an den Klöstern nicht spurlos vorübergegangen, sowohl die wissen-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Barth= Barthenheim, Desterreichs geiftliche Angele= genheiten 2c. S. 280 ff.

<sup>2)</sup> Allg. Landrecht, Thl. II. Lit. 11. S. 946. 947. Bgl. S 1066.

<sup>3)</sup> Permaneber — im Freiburger Kirchen-Lerikon, Art. Züchtigung. Bouix, De jure regularium, Paris. 1867. T. II. p. 440.

#### bie körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel. 447

schaftliche als sittliche Bildung ift in denfelben doch eine ganz andere geworden, die Mönche find Briefter und die= felben Gründe, welche beim Beltclerus die gefetlich noch zu Recht bestehende Flagellation im Laufe der Jahrhunderte burch Gewohnheit allmählig befeitigten, dürften auch bei den Regularen den Fortbestand derfelben als eine moralische Unmöglichkeit dargethan haben. Sie ift, wie diejenigen Orden, welche fie gleich anfänglich aus den Statuten ausgeschloffen, hinlänglich beweisen, für Serftellung und Aufrechterhaltung einer geordneten Disciplin nicht mehr nothwendig, die andern Strafen reichen vollftändig aus und wenn je ein Mitglied burch ärgerliches Leben oder durch beharrliche Unbotmäßig= teit die Ordnung des Ganzen stören follte, fo bleibt als leztes und für folche Fälle ohnehin allein noch mirtfames Mittel die Ausstoßung übrig 1). Der an den weltlichen Gerichten jeweilig bestehende Ufus hat der Rlofterzucht ftets als Vorbild oder doch als Analogon gedient. Seit dem vorigen Jahrhundert murde die Buläffigkeit der körperlichen Buchtigung als eines staatlichen Strafmittels entschieden beanstandet, in Folge davon ihr Gebrauch auf einige wenige Bergehen sowie auf Personen der untersten Boltstlaffen beschränkt und schließlich fast in allen Staaten untersagt. Dieje Entwicklung tann nicht verfehlt haben, auf das Strafrecht innerhalb der Rloftermauern eine wohlthätige Rückmir= fung zu äußern: deßhalb und in Anbetracht der oben berührten Motive glauben wir zu der Annahme berechtigt zu fein, daß die Flagellation auch in jenen flöfterlichen Genoffenschaften, welche fie in die revidirten Statuten herübernahmen,

Digitized by Google

13

<sup>1)</sup> c. 6.8 X De statu monach. 3. 35. Congregatio Conc. bei Richter, Conc. Trident. p. 432 sqq. Benedict. XIV, De synodo dioeces. I. XIII. c. 11. n. 17. sqq.

448 Rober, bie förperliche Buchtigung als tirchliches Strafmittel.

factisch nicht mehr vollstreckt werde. Sollte gleichwohl irgendwo die entgegengesetzte Uebung bestehen, so hätte der Staat, welcher die Züchtigung als bürgerliche Strafe abschaffte, nicht nur das Recht, sondern auch die Bflicht, diejenigen feiner Unterthanen, welche Mönche sind, gegen das von ihm verpönte Zuchtmittel zu schützen und den Klosterobern, die nichts gelernt und nichts vergessen haben, die Anwendung derselben gesetzlich zu verbieten. —



# Johannes Chryjostomus und der Hof von Constanti= nopel 1).

2.

Bon Brof. Dr. Funt.

Als der Erzbischof Nektarius von Constantinopel im Berbst 397 ftarb, fand eine rege Bewerbung um bie erlediate Ehrenstelle statt. Das bischöflische Amt mar da= mals ebenso einträglich als einflußreich, fein Inhaber hatte überall in der Gefellschaft, am Hof wie anderswo, den Vorrang 2) und manches Mitglied des zahlreichen Klerus in der hauptstadt trug fich darum mit dem Bunsch und ber hoffnung, in der firchlichen Hierarchie jetzt eine Stufe höher emporzusteigen. Um das Biel zu erreichen, wurden allerlei gebel in Bewegung gesett; aber keiner der Bewerber schien des Erzbisthums würdig zu fein und der Minifter Eutrop lentte unter diefen Umftänden die Aufmertfamfeit feines faiferlichen herrn auf einen Briefter in der Metropole Spriens, deffen Tüchtigkeit und Bürdigkeit er jüngst auf einer Amtsreise tennen gelernt hatte. Der Bor-

 $\mathbf{29}$ 



<sup>1)</sup> Gine atabemifche Rebe.

<sup>2)</sup> Chrysost. homil. III act. apost.

Theol. Quartalichrift. 1875. Seft III.

schlag fand Beifall. Johannes Chrysoftomus — benn er war der Auserkorene — wurde sofort in die Hauptstadt berufen, Klerus und Bolf zeigten sich einmüthig bereit, ihn als kirchlichen Obern anzuerkennen, und auch die Bischöfe, die, um dem Akt einen größern Glanz und eine höhere Weihe zu geben, in beträchtlicher Anzahl zur Ordination eingeladen wurden, billigten die Wahl. Nur einer erhob Einsprache, der Patriarch Theophilus von Alexandrien, der als ber erste Würdeträger des Reiches dem neuen Bischof die Hände auflegen sollte. Da er sich aber bei seinem Widerspruch ohne Zweifel nicht von den besten Motiven leiten ließ, so blieb die Gemeinde von Constantinopel bei dem Mann ihrer Wahl und angesichts ihrer Entschiedenheit und Standhaftig= keit fand sich Theophilus endlich am 26. Februar 398 zur Vornahme der Weihe bereit<sup>1</sup>).

Drei Jahre vor dem Pontifikatswechsel hatte in Conftantinopel ein Thronwechsel stattgefunden. Theodosius I. hatte am 17. Januar 395 zu Mailand den Schauplatz dieser Welt verlassen und sein Nachfolger in der öftlichen Hälfte des Reiches war sein Sohn Arkadius. Aber wie ungleich war die neue Besetzung von Kaiserthron und Bischofs= stuhl! Arkadius zählte erst achtzehn Jahre, als er durch den unerwarteten Tod seines Baters selbsteigener Gebieter eines gewaltigen Reiches wurde und wie er für den Augen= blick aus Mangel eines reiferen Alters seiner ebenso hohen als schweren Aufgabe nicht gewachsen war, so blieb er es in der Folgezeit wegen der großen Dürftigkeit seiner geistigen



<sup>1)</sup> Palladius, dialogus de vita s. Johannis Chrysostomi in Chrysost. opp. ed. Montfaucon Paris 1738 XIII 17 sq. Socrates h. e. VI c. 2. Sozomenus h. e. VIII c. 2.

Ausftattung. Niemals in den dreizehn Jahren feiner Regierung gelang es ihm, sich zu selbständigem Urtheilen und Handeln aufzuschwingen; immer stand er unter fremdem Ein= fluß und die Vormundschaft, welche sein Bater anordnete, als er im Jahre 394 zum Kampf gegen den Usurpator Eugenius in das Abendland zog, nahm für ihn thatsächlich zeitlebens kein Eude, wenn sich auch ihre Form änderte. Seine ganze Selbständigkeit beschränkte sich auf den Wechsel des Joches, das er trug, und die Regierung des Reiches ruhte daher nicht in seiner Hand, sondern in der Hand seines jeweiligen Günstlings und Vertrauensmannes<sup>1</sup>).

Der Bischof dagegen war neben dem Rnaben, der den Burpur trug, ein Mann im vollften und edelften Sinne des Als er fein Amt in Constantinopel antrat, stand Wortes. er mahrscheinlich im einundfünfzigsten Jahre feines Alters und Geistesgaben und Renntnisse wie Tugenden und Frommigkeit zeichneten ihn in höchstem Grade aus. Er war gebildet mie in der chriftlichen Schule feiner Baterstadt und ber gelehrten Mönche auf den Bergen Antiochiens fo in der Schule des berühmten Vertheidigers des untergehenden Beidenthums, des Rhetor Libanius, gebildet auf dem Forum Das Buch der Bücher war ihm zum wie in der Kirche. lebendigen Besitz geworden, indem er zwei Jahre in eine Höhle znrückgezogen und abgeschlossen von allem hindernden Bertehr mit der Belt fich in feine Beisheit vertieft hatte. und die Falten des menschlichen Berzens lagen offen vor feinen Augen da. Die Gabe der Beredsamkeit mar ihm in wahrhaft erstaunlichem Maße eigen und der Beiname

29\*

<sup>1)</sup> Zosimus hist. V c. 14. Eunapius excerpta de sententiis 52. (Ed. Niebuhr p. 68).

Goldmund, der ihn ichon zu feinen Lebzeiten auszeichnete, ift ihm feitdem und mit Recht geblieben : er ift der Fürft unter den Rednern der orientalischen Rirche. Sein Bollen und Streben mar rein und lauter und ftets auf das Böchfte gerichtet. Seitdem er die Belt verlaffen, um fich bem Dienste Gottes zu widmen, mar fein herz ganz von dem einen Gedanken erfüllt, fich immer mehr von der Erde loszureißen, um durch Wort und Beispiel defto erfolgreicher wieder auf die Erde einzuwirken und vor biefem Ginen trat alles Andere in den Hintergrund zurück. Ehren und Bürden wurden von ihm nie gesucht, Sinnengenuß jeder Urt mar ihm fremd, Geld und Gut murde von ihm nur als ein Mittel geschätzt, den hunger des Rächsten zu ftillen und fremder Noth abzuhelfen, und das reiche Ginfommen, bas ihm feine Stelle abwarf, ward gang ju diefem Zweck verwendet. Furcht vor Menschen mar ihm unbekannt, da Gott fein Alles war, und Nichts war im Stande, ihn in Erfüllung feiner Pflicht zu behindern : mit derfelben Unerschrockenheit vertrat er jederzeit und überall die Sache der Gerechtigkeit und mit demfelben Freimuth bekämpfte er ftets und allerorts die Sünden und Lafter, mochte er Rönigen oder Unterthanen, Hohen oder niedrigen, Urmen oder Reichen gegenüberstehen. In diefem Buntte mar er nach feinem eigenen Worte unerfättlich, indem er das Beispiel des guten Hirten vor Augen habend das Heil nicht bloß Einzelner, fondern Aller wollte 1), und bisweilen trieb ihn fein Eifer sogar zu weit. Er murde heftig und der heilige Born über die entartete Belt, der in ihm glühte, trat manchmal auch dann nach außen hervor, wenn die Rlugheit

1) Opp. ed. Montfaucon III 390.

es erfordert hätte, ihn im Innern zu verschließen, da feine Bethätigung unter den obwaltenden Umständen mehr schaden als nützen mußte.

Das ift der Mann, deffen Beziehungen zu dem Bof von Constantinopel ich in der gegenwärtigen Stunde zu befprechen mir vorgenommen habe, und bei feinen ungewöhn= lichen geiftigen und sittlichen Vorzügen ahnte bei feiner Drdination wohl Miemand, daß derfelbe Artadins, zu deffen schönsten handlungen es gehört, ihn aus dem fernen Sprien auf den Bischofsstuhl der hauptstadt berufen zu haben, ihm icon nach fünf Jahren das Brot der Verbannung ju effen geben würde. Man konnte hieran um fo weniger benten, als ihm eine gemiffe Gutmüthigkeit nicht abzusprechen ift, wenngleich feine Urtheilstraft nach dem einftimmigen Bericht ber Zeitgenoffen eine äußerft geringe mar. Aber weit ftarter als das beffere Mollen des Raifers zog bei deffen Schmäche in der Schictsalsmage des Erzbischofs die Verderbtheit der faiferlichen Umgebung, die Vertommenheit des Bofes, deren natürliche Folge es mar, daß die Berfonen, welche an der Spipe der Geschäfte ftanden, die Gewalt vormiegend zur Befriedigung ihrer felbstischen Intereffen mißbrauchten. Schon Rufin, dem noch der tüchtige Theodofius die Berwaltung ber öftlichen Reichshälfte übertragen, faßte feine Stellung unter diesem Gesichtspunkte auf und fein hauptbeftreben war, fich zu bereichern und feine einzige Tochter mit feinem faiserlichen Mündel zu vermählen, um als Schwiegervater des Regenten die Herrschaft völlig an fich zu reißen. Das Biel schien nicht zu boch gegriffen zu fein, ba es auch Stilico, ber leitende Staatsmann im Westen, und zwar mit Glud verfolgte, und in der That "glaubte jedermanu, als das Brautgeschent durch die Straßen der hauptstadt getragen wurde, die Empfängerin werde bie Tochter des Minifters fein, als die Ueberbringer plötzlich in das haus eines gewillen Bromotus eintraten, um durch Ueberreichung bes faiferlichen Schmuckes eine bier lebende Jungfrau als faiferliche Braut zu proclamiren. Die Glückliche mar Eudoria. die Tochter des Franken Bauto, eines Officiers unter Gratian, und der Urheber diefer Berbindung war der faiferliche Rämmerer und Cunuche Eutrop, der, als Rufin feiner Sache bereits ficher zu fein ichien, die Aufmertfamteit feines herrn auf die außergewöhnliche Schönheit der Jungfrau hinlentte und, als feine Worte auf empfänglichen Boden fielen, durch Borzeigung ihres Bildniffes fein Berg ihr für immer zuwandte 1). Der Lohn diefer That mar das unbearenzte Bertrauen der faiferlichen Majestäten und als Rufin bald darauf gestürzt murde, mard ber Rammerherr der Lenter des Staates. Wie die Besetzung des Bischofsftuhles von Constantinopel im Jahr 398 zeigt, beschäftigten feinen Geift auch die Intereffen der Kirche. Doch midmete er fich ihnen nur in feiner Beife und als er die Berufung des antiochenischen Bresbyters in die hauptstadt veranlaßte, hatte er wohl keine andere Absicht, als einen Bifchof zu gewinnen, deffen hohe Borzüge den Glanz der Refidenz erhöhen follten. Bielleicht, aber nicht gar wahrscheinlich, war es auch fein Bunfch, der fromme und ftrenge Mann werde den weltlich gefinnten Rlerus in beffere Bucht nehmen und die Diener des Heiligthums mit einem Geifte erfüllen, ber mit ihrem erhabenen Berufe in Ginklang ftünde. Beitere Ansprüche aber stellte er an den neuen Erzbischof nicht und trug er sich namentlich mit der Erwartung, in seinem

1) Zosim. hist. V c. 3 sq.

eigenen Thun und Treiben von ihm in keiner Weise behelligt zu werden. Die Nachficht, die ihm der Vorgänger gewährt hatte, schien ihm von dem Nachfolger um so weniger fehlen zu können, als dieser seiner Empfehlung seine Würde verdankte. Doch darin täuschte er sich.

Aehnlich Rufin war Eutrop ein Mann von unerfätt-· licher Berrich= und Habsucht und wie er alle angesehenen Männer vom hof verdrängte, um allein die taiferliche Gunft zu genießen, so unterhielt er überall in den zahlreichen Provinzen des Reiches seine Agenten, um sich über den Vermögensstand der einzelnen Bersonen zu unterrichten und fofort zu erfahren, wo es eine Beute zu erhafchen gab. Grundstücke und Gebäude, Besitzthümer in Gold und Gilber und Roftbarkeiten aller Urt manderten in feine Sände, fo= bald fie fein Wohlgefallen erregten, und falfche Anfläger und täufliche Gerichte dienten als Mittel und Werfzeug, feine Leidenschaft zu befriedigen 1). Der junge Raifer mochte über diese Dinge, wenn sie je zu feiner Renntniß gelangten, flagen und trauern ; eine Abbestellung des Uebels mar bei der vollendeten Herrschaft, die der Minister über ihn ausübte 2), nicht zu erwarten. Bußte ihn derselbe doch zu be= ftimmen, das-Afplrecht der Rirche aufzuheben, als es fich . ihm in Verfolgung feiner Opfer hinderlich erwies, und damit an eine Institution Hand anzulegen, die durch Jahrhunderte geheiligt war und deren Wohlthat aus eben den Buftänden erhellt, wie fie uns hier entgegen treten 3)! Bußte er ihn sogar zu überreden, auf das Jahr 399 ihn mit der

<sup>1)</sup> Zosim. hist. V c. 8. 10. 12.

 <sup>2)</sup> Ό δε (sc. Εὐτρόπιος) χυριεύων Άρχαδίου χαθάπερ βοσχήματος.
 Zos. hist. V c. 12.

<sup>3)</sup> Socrat. h. e. VI c. 5. Soz. h. e. VIII c. 7.

Würde des Consulats und Patriciats zu schmücken, eine Auszeichnung, die in dem stolzen Römerreich stets als ein Privilegium der höchsten Geschlechter gegolten, die wenigstens noch nie bisher einem geborenen Sklaven und einem Eunuchen zu Theil geworden war<sup>1</sup>)!

nur einen Mann nennt die Geschichte, der mit einer reinen fittlichen Ueberzeugung auch den Muth verband, dem . Gewaltigen entgegen zu treten, und diefer eine ift der Bifchof 2118 ein wahrhaft apostolischer Charakter. der Hauptstadt. der er war, machte er ihm wiederholte Vorstellungen und wie an die Vergänglichkeit der irdischen Güter, fo erinnerte er ihn an die Gefahren, die der Reichthum bei einem Umichlag des Glückes auch ihm zn bereiten drohte ?). Seine Mahnung prallte freilich an der Unerfättlichkeit des Eunuchen fruchtlos ab. Aber die angedrohte Strafe ließ nicht lange auf fich warten und noch in demfelben Jahr, da Eutrop auf dem Böhepunkt feines Glückes angefommen mar, murde er von dem Arm ber Gerechtigkeit ereilt. Tribiaild, der Führer der gothischen Silfstruppen, verlangte feine Entlassung und Auslieferung und da er feine Forderung mit Aufruhr und Empörung unterftütte, fo fah fich der Raifer genöthigt, in fic einzuwilligen 3). Der Conful murbe preisgegeben und wie fein Leben ungerecht, fo mar fein Ende schmählich. Um nicht in die Hände des Gothen zu fallen, flüchtete er sich feig in eine Kirche. Da er das Recht, das er damit anrief, felbst beseitigt hatte, fo bot es ihm nur einen geringen Schutz dar und es wäre auch wohl fofort um ihn geschehen gewesen, wenn nicht der Erzbischof mie

- 1) Soz. h. e. VIII c. 7.
- 2) Opp. III 381.
- 3) Zos. bist. V c. 13-18.

456

#### Johannes Chryfoftomus.

früher so auch jetzt bas Aspl vertheidigt hätte. Als die Truppen, welche in kaiserlichem Auftrag durch Tridigild abgeschickt worden waren, um den Ruchlosen von dem Altare wegzureißen, bei dem Heiligthum anlangten, trat ihnen Ehrhsoftomus an der Pforte entgegen, wehrte ihnen den Eingang und selbst vor dem Kaiser versocht er mit seiner Beredsamkeit einen glänzenden Sieg. Trotz seines neuerlichen Edictes achtete Arkadius das alte Recht der Kirche, Eutrop aber entging gleichwohl der verdienten Strafe nicht. Als er später freiwillig das Aspl verließ, wurde er sofort erariffen, exilirt und nach einiger Zeit hingerichtet <sup>1</sup>).

Das Reich war so von seinem Vampyr befreit, aber die Zustände wurden nicht viel besser. Das Uebel, an dem es frankte, lag zu tief, als daß cs so plözlich hätte ausgerottet werden können, und die mahnende und strafende Stimme des Erzbischofs hatte daher auch fortan nur zu häusigen Anlaß, sich geltend machen. Da aber das Weich, welches jetzt die Stelle des Eunuchen einnahm, sich empfind samer gegen sie zeigte, so kam es zu größerem Kampf und Streit.

Die ersten Beziehungen zwischen Chrhsoftomus und Eudoxia waren freundlicher Art und beide bestrebten sich, einander entgegenzukommen. Wohl wissend, welche Rücksichten er der Gattin seines erhabenen Gebieters schuldig sei, und wie sie die heilige Sache, die er vertrat, durch ihr Wort und ihren Einfluß fördern könne, begegnete ihr der Erzbischof mit größter Achtung<sup>2</sup>) und anderseits schaute die junge Raiserin mit Bewunderung und Verehrung zu dem Manne empor, der mit dem Rufe seiner Beredsamkeit das ganze

2) Cfr. Chrysost. opp. XII 330-334.

<sup>1)</sup> Chrysost. opp. III 385-387.

Reich erfüllte und beffen Baudel fich durch eine feltene Reinheit auszeichnete 1). Es geschah dieses in der Zeit, da Endoxia gegenüber den Staatsgeschäften die Zurückhaltung beobachtete, die ihrem Geschlechte und ihrem Alter geziemte. Diese Unterordnung gefiel ihr aber nicht allzu lange und bie Berhältniffe, in denen fie fich befand, waren nur ju fehr bazu angethan, den Bunsch nach einer Menderung in ihr hervorzurufen. An der Seite eines schwachen und befchränkten Gatten, der ftets das Bedürfnig empfand, von Undern geleitet zu werden. mußte fie felbit die Berrichaft an sich ziehen, wenn sie nicht unter dem Befehl eines Dritten fteben wollte, und es war ihr nicht genug, die oberste Leitung der Geschäfte thatsächlich in ihrer hand zu haben, fte wollte auch rechtlich und gesetzlich Serrscherin fein, vertauschte darum mit Beginn des Jahres 400 ihren feitherigen Titel Nobilissima mit dem Titel Augusta?) und lieft, um aleich dem Raifer die Huldigung und Berehrung des Boltes in ihrem Bildniß entgegen zu nehmen, ihre Statue in den Brovingen des Reiches umherführen. Die Beanfpruchung einer folchen Ehre, die bisher nur dem Raifer erwiefen worden mar, erregte großen Unftog und ber Raifer bes Abendlandes fprach feinem Bruder ausdrücklich feine Unzufriedenheit aus 3). So ungewohnt indessen für den römischen Geift die Berrschaft einer Frau mar; nach den Borkommniffen der letten Zeit und namentlich in der öftlichen Reichshälfte hätte er fich in fie gefunden, wenn Exdoria nur bas Berständniß oder den Willen gehabt hätte,

1) Cfr. Socrat. h. e. VI c. 8. Soz. h. e. VIII c. 8.

8) Baron. 404 n. 80.



<sup>2)</sup> Tillemont hist. des empereurs V 201. (Ed. Bruxell).

eine Regentin im wahren Sinne des Wortes zu fein, die Gerechtigkett zu handhaben und die Bölker zu beglücken. Allein wenn ihr ein solches Ziel auch nicht ganz fremd war: höher stand ihr die Befriedigung ihrer Eigenliebe und die Habsucht ihrer Umgebung wußte ihre Schwächen auf eine Weise auszubeuten, die mit dem Wohl des Bolkes wenig in Einklang stand. So sehr, bemerkt ein Zeitgenosse wenig ein Ausspruch verdient angesührt zu werden, wenn er auch auf Uebertreibung beruht, so sehr wurde unter ihrem Regiment Allen das Dasein verbittert, daß den Berständigen und Gerechten der Tod als das größte Glück erschien <sup>1</sup>).

Die anfangs freundlichen Beziehungen zwischen Hof und Bischof mußten unter diesen Umständen im Laufe der Zeit nothwendig einen ernstern Charakter annehmen, da letzterer der Gerechtigkeit auch dann seinen Schutz angedeihen ließ, wenn sie etwa von höchster Stelle aus verletzt wurde, und bereits im Jahr 401 führte der Weinberg einer Wittwe zu einem Bruch, indem Chrhsostomus den Hof mied <sup>2</sup>), wenn er der Kaiserin nicht geradezu die Thüre des Heiligthums verschloß<sup>8</sup>). Der Verkehr wurde zwar balb wieder hergestellt, aber ein vollkommener Friede trat kaum mehr ein. Die stolze Eudoxia konnte die Vorstellungen nicht ver= gessen, die ihr der Bischof gemacht hatte, und die Abneigung, die auch Andere gegen denselben hegten, konnte sie in ihrem Groll nur bestärken.

Mit der ganzen Kraft feiner Beredsamkeit bekämpfte nämlich Chrysoftomus wie früher zu Antiochien fo jest zu

<sup>1)</sup> Zos. hist. V c. 24.

<sup>2)</sup> Vita s. Porphyrii ep. Gazensis. Galland. biblioth. IX 266.

<sup>3)</sup> Georg. vitas. Chrysost. c. 41. (Chrysost. opp. ed. Savil. VIII 157-265).

Constantinopel den ungerechten Mammon und wenn er auch wiederholt betonte, fein Tadel gelte nicht dem Reichthum an fich, fondern nur feiner fündhaften Erwerbung, nicht der Wohlhabenheit, sondern nur der Hab- und Raubsucht 1), fo maren feine Worte doch auch fo ichon Manchen läftig, qu= mal ihn fein Gifer dann und wann zu Aeußerungen hinrift, bei denen jene Unterscheidung weniger hervortrat. SO arof daher auch feine Bopularität mar, fo gahlte er anderfeits nicht wenige Gegner und da er nicht bloß den ungerechten Erwerb, sondern auch den unchriftlichen Gebrauch bes Reichthums verfolgte, den übertriebenen Luxus jener Zeit und die raffinirte Buts= und Bruntfucht, da er, wo fich eine Gelegenheit darbot oder wo es feine Bflicht besonders erheischte, hochgestellten Damen fogar privatim einen Bortrag über chriftliche Sitte und chriftliche Bucht hielt 2), fo erreichte die Abneigung gegen ihn in einzelnen Kreifen Von drei Frauen, welche fich einen bedrohlichen Grad. in gleicher Beife durch ihren Einfluß am hof wie durch ihren haß gegen den Erzbischof auszeichneten, hat die Geschichte sogar die Namen bewahrt. Es sind das Marsa, die Bittwe des Generals Promotus und Pflegemutter der Raiferin, Caftricia, die Wittme Saturnins, und Cugraphia, gleichfalls eine Bittme, nach ihren übrigen Berhältniffen aber unbefannt 8).

Ueber so viele Mittel indeffen die Kaiserin verfügte, so tonnte sie es mit ihnen allein doch nicht wagen, den ihr lästigen Erzbischof zu beseltigen, sofern er nicht etwa mit

- 1) Opp. III 389. XI 209.
- 2) Pallad. l. c. p. 26 sq.
- 3) Pallad. l. c. p. 14.

Digitized by Google

460

ben Staatsgefeten in Conflict gerieth. In diefem Rampfe ftand nicht blog der größere Theil des Boltes der hauptstadt, das feinem Oberhirten mit unbegrenzter Liebe und Berehrung anhing. fondern auch das bestehende Recht und die öffentliche Meinung der ganzen Christenheit gegen fie, indem ein Bischof, von dem gedachten Fall abgesehen, nur durch eine Spnode gerichtet 1) und feine Stelle, ohne daß ein firchliches Urtheil vorausgegangen mar, zu feinen Lebzeiten nicht an einen Andern vergeben werden konnte 2), und fie mußte das wohl zu mürdigen. Sie begann daher den Rampf nicht, ohne fich nach Bundesgenoffen umgesehen zu haben. und die geringe Moralität eines beträchtlichen Theils des Rlerus tam ihr dabei trefflich zu Statten. Die Abneigung, welche Theophilus von Alexandrien gegen Chrhjoftomus ichon bei seiner Beihe an den Tag gelegt hatte, war ihr wohl schwerlich entgangen, und daß sie sich inzwischen nicht gehoben hatte, zeigte das Jahr 402, wo wegen der Mönche ber nitrischen Büfte, welche ber Stolz und die Berrichfucht des Patriarchen nicht bloß aus der Heimath vertrieb, sondern auch noch in der Ferne verfolgte, zwischen Constantinovel und Alexandrien ein fehr gereiztes Berhältniß eintrat 8). Theophilus stand aber nicht allein, wenn es zum Streit Bermöge feiner hierarchischen Stellung mar es ihm fam. ein Leichtes, eine gemiffe Ungahl von Bifchöfen zu geminnen, die unbedingt feiner Weisung gehorchten und daß zu den Megnptiern noch einige Bischöfe aus andern Brovingen ftoffen würden, zeigte ihm eine furze Umschau im Reiche, ein

<sup>1)</sup> Ep. Honorii ad Arcadium. Baron p. 404 n. 80.

<sup>2)</sup> Ep. Innocentii ad clerum et populum Const. Chrysost. opp. III 523 sq.

<sup>3)</sup> Pallad. l. c. p. 21-25

Blick auf Rleinasien und ein Blick auf die Hauptstadt. Dort hatte fich Chrusoftomus im Jahr 401 eine Reihe von Bifchöfen zu Reinden gemacht, indem er die Strenge ber firchlichen Ranones acgen fie anmandte 1), und in derfelben Beit, ba er fern von seiner Gemeinde die Pflichten feiner höheren Jurisdiction erfüllte, entpuppte fich hier ein Gegner, der Bischof Severian von Gabala in Sprien, der vor Rurgem in der Reichshauptstadt fich eingefunden hatte, um mit feiner Beredsamkeit Ruhm und Geld zu erwerben. Chrysoftomus hatte ihn freundlich aufgenommen und als ihn tirchliche Angelegenheiten nach Rleinasien riefen, übertrug er ihm fogar bie Verwaltung feiner Gemeinde. Der Gaft fah es aber felbst auf die erzbischöfliche Würde ab und die großen Anstren= gungen, die hernach Eudoxia für ihn machte, verrathen nicht undeutlich, daß ihm die Unterstützung des Hofes sicher war 2). Die Versöhnung war indelfen teine aufrichtige. Severian betheiligte sich auch fortan an allen Intriguen gegen den Erzbischof, ebenso waren noch einige andere Bischöfe in der Hauptstadt von einem tiefen haß gegen ihn beseelt und da endlich auch ein großer Theil des Klerus bei feiner Weich= lichkeit, Sinnlichkeit und Räuflichkeit gegen feinen ftrengen Obern leicht einzunehmen war, fo weit er nicht ichon bisher gegen ihn Partei ergriffen hatte, fo war es der Raiserin nicht unmöglich, wenn sie endlich einmal zum Aeußersten fcreiten wollte, dem ichon geraume Zeit geplanten Rampf wenigstens einigermaßen eine gesetliche Form zu geben. Aber bennoch wagte fie es lange nicht, aus dem Bereich der Intrique heraus auf den offenen Rampfplatz zu treten und

- 1) Pallad. l. c. p. 49-54.
- 2) Socrat. h. e. VI c. 11. Soz. h. e. VIII c. 10.

Digitized by Google

im Jahr 402 gewann es plözlich sogar ben Anschein, als ob die Dinge einen ganz andern Berlauf nehmen sollten. Der gefährlichste Gegner des Erzbischofs, der Patriarch Theophilus, wurde durch ein kaiserliches Rescript in die Hauptstadt berufen, um sich wegen seiner Grausamkeit gegen die nitrischen Mönche vor einer Synode unter dem Borsitz des Chrysostomus zu verantworten. Dem Befehl wurde indessen kein Nachdruck gegeben und nach kurzer Zeit schlug die Lage ins Gegentheil um <sup>1</sup>).

Der fromme, aber furzsichtige und heftige Bifchof Epiphanius von Salamis auf Eppern ließ fich in feinem Eifer für die Orthodoxie durch den fchlauen Batriarchen von Alexandrien zu Feindseligkeiten gegen Chryfoftomus verleiten und man behauptete, auch Eudoxia habe ihn gegen ihren Bilchof aufgestachelt. Die Ausfage ift nicht unwahricheinlich und Chrysoftomus hielt bald darauf, wenn man den bezüg= lichen Nachrichten so weit glauben darf, um sich dadurch an der Raiferin zu rächen, eine Bredigt, in der nach dem Berichte der Alten - bie Predigt felbft tam leider nicht auf uns - die Gebrechen der Frauenwelt im Allgemeinen gegeißelt murden. Der Bortrag war von den meitgreifenbften Folgen ; denn wenn er auch ganz allgemein gehalten war und wenn er vielleicht auch nicht einmal indirecte die genannte Beziehung hatte: die Zuhörer fahen unter den obwaltenden Umftänden seine Spite gegen Eudoxia gerichtet und durch die Borstellung, daß der Schimpf von der Gattin auf den Gatten zurückfalle, murde Arfadins fofort zum Einschreiten veranlaßt. Der Batriarch von Alexandrien follte gegen den Erzbischof eine Spnode veranftalten und wirklich

<sup>1)</sup> Pallad. l. c. p. 25.

wurde berjenige, ber sich felbst noch im Anklagestand befand, berufen, um seinen Richter zu verurtheilen. So schnell hatte bie Leidenschaft die Rollen umgekehrt <sup>1</sup>).

Theophilus fäumte nicht, dem taiserlichen Auftrag zu entsprechen und während er mit etwa zwanzig Suffraganen die Reife in die Hauptstadt antrat, waren die Feinde des Erzbischofs hier emfig bemüht, Rlagepuntte gegen ihn zu fammeln ?). Der Sammelplatz ber Berichworenen war ber Balast der Wittme Eugraphia und Schmeichelei und Lift, Geschenke und Versprechungen mußten dazu dienen, ihre Schaar zu vergrößern 8). Sobald der Schlachtplan berathen war, schritt man auf ber Billa Rufins in dem Dorf bei Chalcedon, das Giche hieß, zu feiner Ausführung. Sech8= unddreißig Bischöfe traten hier zu einer Synode, der f. g. Eichenspnobe, zusammen, um dem Erzbischof den Prozeß ju machen, und eine lange Reihe von Klagen wurde gegen ihn vorgebracht, Rlagen, die wir aber auf sich beruhen laffen können, da sie nur das Produckt eines leidenschaftlichen Saffes und für das Urtheil von teinem wefentlichen Belang waren. Der Beklagte, der zu derselben Zeit vierzig Bifchöfe zu einer Synode um fich vereinigt hatte, murde vorgeladen und er erklärte fich bereit, fich gegen die Anfchul= bigungen zu vertheidigen, wenn nur vier Bischöfe, bie er als seine offenbaren Feinde nicht als feine Richter anzuertennen vermöge, aus der Synode austreten, vor Allem Theophilus, der feiner feindfeligen Gefinnung wie auf ber Reife fo bei seiner Antunft in Constantinopel den unzwei-

3) Pallad. l. c. p. 26.

<sup>1)</sup> Socrat. h. e. VI c. 15. Soz. VIII c. 16.

<sup>2)</sup> Pallad. I. c. p. 20.

deutigsten Ausdruck gegeben hatte 1). Die Forderung wurde aber, so gerechtfertigt sie war, nicht berücksichtigt und Ehry= sostomus einfach deswegen abgesetzt, weil er vor dem Gerichte nicht erschien 2).

Die Sache war damit noch nicht zu Ende. In der Anklagelifte lautete ein Bunkt auf Majeftätsbeleidigung, weil die Raiferin eine Jezabel genannt worden fei, und die Synobe verwies ihn in Ermanglung ber Competenz vor das faiferliche Gericht 3). Artadius wollte indeffen, ohne Zweifel weil die Anklage nicht zu erhärten mar, teine weitern Dagregeln ergreifen und begnügte fich, den Erzbischof aufzufor= bern, feinen Stuhl zu verlaffen. Aber ein Band zu löfen, das Gott geknüpft hatte, dazu fah Chrufoftomus in dem Urtheil der Eichenspnode um fo weniger einen Grund, als der größere Theil der Gemeinde treu zu ihrem hirten hielt und ihre Gefinnung laut und bestimmt an den Tag legte. 218 feine Absetzung befannt wurde, umlagerte fie fofort feine Rirche, um feine Wegführung zu verhindern und perlanate die Berufung einer größern Synode und die Abhaltung eines gerechten Gerichtes. Die Stadt mar in einer fieberhaften Aufregung und an allen Orten hörte man Rlagen 4). Der Erzbischof felbst appellirte im Vertrauen auf den Sieg der Gerechtigkeit an ein neues Concil und tröftete die Seinigen in einer prachtvollen Rede über die Unüberwindlichkeit der Rirche und die Untrennbarkeit von Haupt und Gliedern 5). Sein Sieg war aber, nachdem

Theol. Quartalforift. 1875. Seft III.

30

<sup>1)</sup> Pallad. l. c. p. 29. Chrysost. ep. ad Innocentium. Opp. III 516 sq.

<sup>2)</sup> Pallad. l. c. p. 30.

<sup>3)</sup> Pallad. ibid.

<sup>4)</sup> Soz. VIII c. 18.

<sup>5)</sup> Opp. III 415-417.

der Streit sich so weit entwickelt hatte, eine tödtliche Nieder= lage für seine Gegner und sie ruhten daher nicht, bis sie den Kaiser endlich am dritten Tage nach der Absehung überredeten, seine Aufforderung allenfalls mit Gewalt zu unter= stützen <sup>1</sup>).

Eudoria hatte ihr Ziel erreicht. Der Mann, der allein von allen ihren Unterthanen es gewagt hatte, feiner Bflicht eingedent ihren Leidenschaften entgegenzutreten und ihre Fehler zu tadeln, lebte fern von ihr an verborgenem Orte. Allein fie tonnte ihres Sieges nicht froh werden. Die Unruhe des Bolkes dauerte ungeschwächt fort und felbst ein Theil von benen, welchen der Sturz des Erzbischofs nicht unermünscht war, ergriff jetzt aus Mitleid feine Bartei. Man vernahm Rlagen gegen den Raifer, Rlagen gegen das Concil und hauptfächlich gegen die Seele desfelben, den Batriarchen Theophilus, und der Bischof Severian aok nur Del ins Feuer , als er , um die Gemüther zu beschwichtigen , in einer Predigt das Loos des Erzbischofs als verdiente Strafe feines Stolzes barftellte 2). Bu bem Aufruhr ber Menschen gesellte fich eine Empörung der Natur, indem die Hauptstadt in eben diefer Zeit von einem Erdbeben beimaesucht murde, und bie Raiferin gerieth barüber in Angst und Schrecken 8). Das Beschehene erschien ihr als ein höheres Zeugniß für die Unschuld des Vertriebenen und um die verlorene Rube wieder zu gewinnen, gab es für sie nur einen Ausweg. Das Un= recht mußte wieder gut gemacht, ber Erzbischof mußte restituirt werden und fie lud ihn fofort in einem Schreiben, in dem

466



<sup>1)</sup> Socrat. h. e. VI c. 15. Sozom. VIII c. 18.

<sup>2)</sup> Socrat. h. e. VI c. 16. Soz. VIII c. 18.

<sup>3)</sup> Theodor. h. e. V c. 34.

fie betheuert, an seinem Blute unschuldig zu sein, und Gott zum Zeugen ihrer Thränen anruft <sup>1</sup>), zur Rücktehr ein. Ihre Aufregung war eine unbeschreibliche und Bote auf Bote wurde abgeschickt, den Verbannten aufzusuchen. Nicht geringer war die Erwartung des Volkes und als Ehrysoftomus endlich auf dem Bosporus heransuhr, tönte ihm unendlicher Jubel entgegen <sup>2</sup>).

Seine Gemeinde war nicht zufrieden , fein Antlitz wieder au feben; fie verlangte mehr und fie verlangte au viel. Obwohl der antiochenische Ranon, nach dem der Bischof ohne Weiteres als abgesett galt, der nach feiner Deposition in seine Rirche zurücktehrt, bevor er durch eine neue Synode restituirt ist, streng genommen auf ihn feine Anwendung fand, fofern die Rechtmäßigkeit feiner Abfetzung felbit mehr als fraglich war, so gebot doch die Klugheit, sich ihm zu unterwerfen, weil fonft der erste neue Bufammenftog mit Eudoria ihm den Boden unter den Füßen wegnahm, und er mar felbft gesonnen, feinen Amtsantritt bis zum Buftandekommen einer Synode zu verschieben. Aber die Ungeduld des Bolkes trug über die Borficht des Bifchofs den Sieg davon. Es nöthigte ihn, sofort feinen Stuhl wieder zu befteigen und mährend er fo im Triumph in feine Rirche zurückkehrte, erariffen seine Richter die Klucht 8). Auch die Rleriter von Constantinopel, welche fich an feinem Sturze betheiligt hatten, suchten theilweife das Weite und diejenigen, welche trot des Geschehenen den Muth hatten, zu bleiben, wurden abgesetst. 3hre Stellen wurden an andere vergeben

3) Socrat. h. e. VI c. 16. Soz. VIII c. 18.

30\*

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Chrysost. Opp. III 429.

<sup>2)</sup> Theodoret. h. e. V c. 34.

deren sittlicher Charakter mehr Vertrauen einflößte und der Erzdischof handelte dabei nach feiner ausdrücklichen Erklärung in Uebereinstimmung mit seiner Gemeinde und insbesondere in Uebereinstimmung mit der Person, auf deren Gesinnung so viel ankam, der Kalserin<sup>1</sup>).

Der Sturm löste sich so in kürzefter Zeit in Ruheund Frieden auf, aber die Ursachen, welche diesen Umschwung herbeisführten, boten für die Zukunst nur eine sehr geringe Bürgschaft. Die Deutung, welche Euboxia dem Erdbeben gab, ward nicht allgemein angenommen. Wohl die meisten ihrer Berbündeten sahen in ihm ein natürliches Phänomen und sie selbst trat allmählig dieser Auffassung bei, da sie ihrer Eitelkeit mehr zusagte <sup>2</sup>). Damit war aber die eigentliche Grundlage des Friedens hinweggenommen und nach dem, was geschehen war, ließ sich die Erneuerung des Krieges mit ziemlicher Sicherheit vorausssehen. Ein Anlaß dazu ergab sich schon in etwa zwei Monaten.

Es war dem Stolz der Kaiferin noch nicht genug, daß ihr Bildniß zur Adoration des Bolkes in den Provinzen umhergeführt worden war; fie verlangte auch die Aufstellung ihrer Statue in der Hauptstadt und noch im Herbst 403 ward sie hierin befriedigt. Nach dem Ceremoniel, das bei der Aufstellung der Kaiserstatuen beobachtet wurde, wurde die Einweihung mehrere Tage hindurch mit Spielen, Tänzen und andern lärmenden, Festlichkeiten gefeiert. Dieses Treiben störte aber den Gottesdienst in der benachbarten Rathedrale und Chrysostomus forderte den Präfecten auf, dem Lärmen Einhalt zu thun; da seinem Berlangen nicht entsprochen

<sup>1)</sup> Chrysost. opp. III. 430 sq.

<sup>2)</sup> Thierry St. Jean Chrysostome et l'impératrice Eudoxie p. 226 sq.

wurde, flagte er über die Schmach, die der Rirche zugefügt werde, auf der Ranzel 1), und Eudoxia, weit entfernt, zurückzumeichen, bachte vielmehr wieder an die Berufung des Batriarchen Theophilus. Da es fo ihre Absicht war, wieder zum Neußersten zu schreiten, fo ließ fich auch ber Erzbischof im Gifer für feine Sache zum Neußersten hinreißen und als er wieder die Ranzel bestieg, donnerte er in einer Beife gegen sie, wie es bisher noch nie geschehen war. "Wieder= um rast Herodias, wiederum tanzt fie, wiederum verlangt fie das haupt des Johannes auf einer Schüffel zu erhalten", fo begann er feine Rede und wenn diefe Borte auch auf bas Fest der Enthauptung Johannes des Täufers bezogen werden konnten, an dem sie gesprochen wurden, so galten fie doch ebenfo fehr ber Raiferin. Es begreift fich daher, daß das Vorhaben derfelben jest fofort zur Reife gedieh und bie Gile, mit der Chryfoftomus, wenn auch von Andern gezwungen, nach seiner Absetzung von feinem Bisthum Befitz ergriffen, war feiner Ausführung nicht wenig günftig. Der Patriarch Theophilus, der übrigens in der Erinnerung an feinen schimpflichen Weggang von Constantinopel nicht mehr felbst dorthin fich zu begeben magte, ertheilte den Bischöfen, die er absandte, die Beifung, einfach den bereits beregten Kanon zur Anwendung zur bringen. Man bestritt zwar feine Giltigkeit, fofern er von den Arianern herrühre und fofern er der Keindseligkeit gegen den hochverehrten Bater Athanafius feinen Urfprung verdanke ; man wies auf die zahlreichen Bischöfe hin, welche mit Chrysoftomus in Bemeinschaft ftanden und durch ihr Berhalten das Urtheil der Eichenspnode für ungiltig erklärten. Allein die Einsprache

<sup>1)</sup> Theophanes chronogr. ed. Niebuhr I 123.

wurde nicht beachtet, da die Absetzung um jeden Preis erneuert werden sollte und da man auf die früheren Anklagen sich nicht einzulassen wagte, weil Ehrysoftnmus jest bereit war, persönlich Red' und Antwort zu stehen <sup>1</sup>).

Bis es zur Entscheidung tam, verflossen neun bis zehn Monate und der Hof brach ichon mährend diefer Zeit die Gemeinschaft mit dem Erzbischof ab. Bereits an Beihnachten bes Jahres 403 lief ihm ber Raifer erflären, daß er feine Rirche nicht mehr betreten werde, fo lange er fich nicht von ben gegen ihn erhobenen Beschuldigungen reinige, und wer in dem Conflicte auf feiner Seite ftand, ahmte fein Beifpiel nach. Der größere Theil des Boltes bewahrte aber dem Bischof die Treue und er felbst feste in gewohnter Beife feine firchlichen Funktionen fort. Auf das Drängen feiner Gegner follte ihm auch diefe Freiheit benommen werden und als die Fastenzeit herannahte, der Frühling der Chriftenwelt, wie fein Zeitgenoffe und Biograph Balladius fich ausdrückt, murbe er aufgefordert, aus feiner Rirche hinwegs zugehen. "Von Gott meinem Erlöfer", erwiderte er indeffen bem Raifer, "habe ich diefe Rirche erhalten, um für das Beil des Bolkes zu forgen, und ich darf fie nicht verlaffen; ift dieß aber dein ernstlicher Wille, fo vertreibe mich denn dein ist die Stadt - mit Gewalt aus ihr und ich werde in deinem Machtbefehl eine Rechtfertigung für mein Berhalten haben." Der Rath wurde befolgt und der Ergbischof zunächst in seiner Wohnung internirt. Für feine weitere Entschließung erwartete Artadius eine Beifung des Himmels 2).

2) Pallad. l. c. p. 32 sq.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Pallad. l. c. p. 32. Soz. h. e. VIII. c. 20. Socrat. VI. c. 18.

Der taiferliche Befehl tonnte indeffen das Gemiffen bes Erzbischofs noch nicht völlig beruhigen und als der Charfamstag anbrach, tehrte er in feine Rirche zurück, um bie Taufe der Ratechumenen, welche er das vergangene gabr mit feinem Worte genährt hatte, felbft vorzunehmen. Die Besorgniß feiner Gegner ward aufs Neue rege. Gie tannten bie Liebe, mit welcher das Bolt an feinem Bifchof hing, nnd wenn Arkadius sich davon zu überzeugen Gelegenheit hatte, fo war die Bollendung ihres Werkes in weite Ferne gerückt, da von Muth und Entschloffenheit in feinem Befen wenig mahrzunehmen war. Es galt daher, wieder zur Bewalt zu schreiten und jetzt nicht bloß gegen ben Erzbischof, fondern auch gegen feine Gemeinde, um ben Schein ju erwecken, als ob für ihn alle Liebe und Berehrung in Conftantinopel erftorben fei. Durch die Erklärung der gegnerifchen Bifchofe, daß sie alle Verantwortung auf fich nehmen, murbe ber Raifer gewonnen und vergebens miefen die Bifchöfe aus der Gemeinschaft des Chrysoftomus, welche damals zweiundvierzig an der Bahl in der Hauptstadt weilten, auf die Seiligkeit der Taufhandlung und auf die Seiligkeit des bevorftehenden geftes hin. Das Berg des Raifers mochte burch ihre Ansprache gerührt werden, aber die Raiferin wies fie mit ihrer Bitte ab 1). Die Freunde des Erzbischofs wurden in der That, als sie mit einbrechender Nacht in bem Baptifterium fich einfanden, durch bewaffnete Macht aus einander getrieben und bei dem Ungeftum, mit dem der Aft vollzogen wurde, ging es nicht ohne Unfälle ab. Das Taufwaffer wurde mit Blut gefärbt und die Ratechumenen, welche zum Eintritt in das Bad der Wiedergeburt bereits

<sup>1)</sup> Pallad. l. c. p. 32 sq.

ihre Rleider abgelegt hatten, mußten, um fich Mighandlungen zu entziehen, ohne Weiteres die Flucht ergreifen 1). 216 fie fich, um die begonnene heilige handlung zu Ende zu führen, in den Bädern Conftantins fofort wieder verfammelten, murbe das Bert der Gewalt erneuert und noch größere Graufamkeit verüht. Aufs Neue floß Blut und die Bresbuter und Diakonen wurden eingekerkert, die angesehenen unter ben Laien aus der Stadt verwiefen und Aehnliches miderfuhr den Bifchöfen , welche mit Chryfoftomus Gemeinschaft unterhielten. Die Nacht heiliger Freude mard fo ju einer Nacht der Trauer und all das geschah, um die Rirchen zu füllen, an denen der Hof in diefer Beit zu erscheinen Aber trotz der Gewalt wurde das Ziel nur theilvfleate. weise erreicht und der Raifer hatte felbst Gelegenheit, fich bavon zu überzeugen, als er am tommenden Oftermorgen por den Thoren der Stadt seinen gewohnten Spaziergang machte ; denn als er in der Nähe des Dorfes Bempton an= langte , fab er gegen dreitaufend Berfonen in weißer Rleidung. Es waren Neugetaufte, welche die Leidenschaft feiner Umgebung aus den Kirchen der Stadt in das Freie hinaus getrieben hatte. Der mahre Sachverhalt murde ihm freilich aus Furcht vor feinem Born verhüllt und um ihn nicht zu feiner Renntniß tommen zu laffen, fprengten feine Begleiter fofort auf die Berfammlung ein. Die Johanniten, wie man fortan die Freunde des Erzbischofs nannte, murden auseinander gejagt, ihre Lehrer gefangen genommen und die Gefängnisse verwandelten sich, da die Berfolgung noch einige Zeit anhielt, in Gotteshäufer. Man hörte Bfalmen-

1) Chrysost. ep. ad Innoc. Opp. III 518 sq.

Digitized by Google

gefang aus ihnen erschaffen und fah die heiligen Geheimnisse in ihnen feiern 1).

Das haupt der Gefangenen befand fich noch immer in seiner bischöflichen Wohnung und da im Morgenland teine Silfe mehr ju erwarten war, fo wandte es fich jest an das Abendland, um in der Ferne zu suchen, mas ihm Die heimath versagte - Gerechtigkeit. Ein neues und unparteisches Gericht follte feine Sache prüfen und nicht mit Unrecht ftellte er diefe Forderung. Batte ihn der Gifer für die heilige Sache, deren berufener Bertreter er mar, ju einer Beleidigung gegen die Raiferin hingeriffen, fo mar er begwegen nach den bestehenden Geschen zu richten und zu strafen und daß das ftaatliche Gericht ihn niemals belangte, ift ein Bunkt, der bei der Frage nach feiner Schuld oder Unschuld nicht wenig ins Gewicht fällt. Das firchliche Procegverfahren aber, das gegen ihn eingeschlagen wurde, war, wenn es auch für den Augenblick zum Riel führte, ein ungerechtes, wie die Geschichte mit feltener Ginftimmigteit anerkannt hat; denn feine kirchliche Wirkfamkeit war gleich feinem Bandel, fo weit es bei Menschen fein tann, tadellos 2).

Der Proceß entwickelte sich indeffen zu rasch, als daß der ferne Occident seinen Verlauf hätte ändern können, und die Gegner des Erzdischofs nahmen sogar, um seinen Ausgang zu beschleunigen, zum Verbrechen ihre Zustincht. Zwei= mal wurde ein Mordversuch angestellt, die Gefahr aber beide Male glücklich abgewendet und die Sache schlen dem Bedrohten sogar zum Heil auszuschlagen; denn da das

<sup>1)</sup> Pallad. l. c. p. 83-85.

<sup>1)</sup> Chrysost. ep. ad Innoc. Opp. III 515-520.

Bolt fein Leben gefährdet fab, fo umlagerte es feine 2005nung bei Tag und bei Nacht und der Raifer wurde dadurch noch unschlüffiger. Die Feinde des Erzbischofs am hof und im Epistopat sesten ihm indessen aufs Neue ju und burch bie wiederholte Erklärung, für Alles mit ihrem Gewiffen einzuftehen, murde er endlich zu bem letten und eutscheidenden Schritte vermocht. Am zehnten Juni des Jahres 404, am fünften Tage nach Bfingften erhielt Chryfoftomus den gemeffenen Befehl, feine Wohnung zu verlaffen und er ge-Mit ber Beifung, die er ben Seinigen als lettes horchte. Vermächtniß hinterließ, nicht von der Liebe zur Rirche ju laffen und, da die Kirche nicht ohne Bischof fein könne, bemjenigen fich zu unterwerfen, der durch einftimmige Babl und ohne ehrgeiziges Streben auf feinen Stuhl erhoben werde, schritt er auf eine abgelegene Bforte zu, um einen Aufruhr des Bolkes zu verhindern und überlieferte fich den händen berjenigen, die ihn in die Verbannung abführen Seine Entfernung murde indeffen fofort betannt. sollten. Seine Anhänger geriethen darüber in tiefste Trauer, einige wurden geradezu in Wuth verset und um das Unrecht ju rächen, das ihrem Oberhirten angethan worden, stedten sie wenige Stunden später seine Rathedrale in Brand. Das Feuer griff weiter und nicht bloß die Sophientirche mit dem zu ihr gehörigen Gebäudecomplex, sondern auch ber anftos fende prachtvolle Senatspalast wurde feine Beute. Chryso. ftomus ichaute das Flammenmeer, als er in militärischer Begleitung über die Bropontis nach Rleinasien hinüberfuhr; aber feine Bedeutung war ihm wohl verborgen 1).

Die Berhältniffe wurden durch diesen Borfall noch

Ę

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Pallad. l. c. p. 35-37. Soz. h. e. VIII c. 21 sq.

verwirrter uud das Verbrechen feiner Freunde verschlimmerte auch die Lage des Verbannten. Die Brandstiftung wurde ihm sogar selbst zur Last gelegt und viele der Seinigen wurden sofort verhaftet. Mehrere wurden als unschuldig alsbald wieder aus dem Gefängniß entlassen, andere wollte man durch die Folter zu einem Geständniß zwingen. Aber eine Schuld ward gerichtlich nicht erwiesen und die Johanniten schuld ward gerichtlich und ben Blan imputirten, sie fammt der Kirche zu vernichten. Die Untersuchung wurde deßhalb als vergeblich wieder eingestellt und den Gefangenen ihre Freiheit zurücfgegeben <sup>1</sup>).

Bährend biefes Intermezzo's wurde bem Erzbifchof bie unbedeutende Stadt Rufufus in Urmenien zum Aufenthalt angewiefen und in Constantinopel schritt man zur Besegung feines Stuhles. Da aber fein Nachfolger, der Presbyter Arfacius, es mit feinen Feinden gehalten hatte, fo verweigerten ihm die Johanniten die Anerkennung. Der Streit lief so in ein Schisma aus und bei der Bedeutung des Mannes, um den es fich handelte, und bei der hohen Stellung feiner Gegner erstreckte fich die Spaltung über die Mauern der Hauptstadt hinaus über die nächstgelegenen Brovinzen und gemiffermaßen über das ganze Reich. Ueberall mar ja der name Chryfoftomus befannt geworden, überall zählte der unerschrockene Rämpfer für Recht und Gerechtigkeit Berehrer, für fämmtliche Provinzen galten die faiferlichen Edicte, welche die Bifchöfe zu Berluft ihrer Stellen und unter Umftänden auch zu Berluft ihres Bermögens verurtheilten, wenn fie fich weigerten, mit den

<sup>1)</sup> Soz. h. e. VIII c. 22.

Metropoliten von Alexandrien, Conftantinopel und Antiochien, feinen Gegnern, in Gemeinschaft zu treten, welche jedes Haus dem Fistus zusprachen, in dem einem Johanniten Aufnahme gewährt murde 1). Der Zweck diefer Gefete war allerdings, dem Leib der Rirche die Einheit wieder m geben, nachdem er durch den Rrieg gegen Chryfoftomus gerriffen worden mar, und theilmeise murde er auch erreicht, indem mehrere der Gemalt wichen. Aber auch die Anzahl berer war nicht gering, welche lieber zu Geld= und frei= heitsftrafen fich verurtheilen liegen, lieber auf ihre Memter und Bürden und felbft auf ihre Beimath verzichteten, als daß fie mit ihrem geliebten Oberhirten brachen, deffen Berg auch in der Verbannung fo warm für fie fchlug und ber fortwährend bemüht mar, von der Ferne aus den Seinigen Troft und Muth einzufprechen. Die Ueberzeugung, daß ihm schnödes Unrecht widerfahren, tonnte ihre Liebe nur noch ftärker und opferwilliger machen und eine Reihe von Todesfällen und außerordentlichen Naturerscheinungen, in denen sich ihnen der Finger Gottes zu offenbaren schien. diente ihrer Auffassung zur Beträftigung. Die Raiferin Eudoria, um nur einen Fall anzuführen, die haupturheberin der Leiden, von denen sie heimgesucht wurden, starb schon wenige Monate nach der Vertreibung des Erzbischofs im Bochenbette, das Rind, das fie gebar, mar todt und mir werden wohl taum fehl gehen, wenn wir die firchlichen Stürme, die nicht bloß die Welt, sondern auch ihr Inneres aufs Tieffte aufregten, mit diefem Ende in Berbindung bringen ).

So viel Troft indessen die Johanniten aus diesen Bor-

- 1) Pallad. l. c. p. 11.
- 2) Socrat. h. e. VI c. 19.

476



fällen schöpften: auf den Gang der Ereignisse hatten fie teinen Einfluß mehr und auch die Hoffnung, die fie auf das Abendland setten, erwies sich als eine eitle. Die abendländische Rirche ließ sich zwar durch ihre Gegner nicht bestimmen, das Band der Gemeinschaft mit ihnen zu löfen. B. Innocenz als ihr Repräfentant fcrieb im Gegentheil, als er nach der verhängnifvollen Ofternacht des Jahres 404 fowohl von Chrhsoftomus als den mit ihm verbundenen Bischöfen und Klerikern über die Borgänge in Constantinopel nähere Runde erhielt, an beide Theile, indem er beiden die firchliche Gemeinschaft zuerkannte, zugleich aber auch das Borgehen des Batriarchen von Alexandrien tadelte und eine ökumenische Synode in Aussicht ftellte 1), und als ihm noch weitere Nachrichten zugekommen waren, wandte er fich mit ber Bitte, für die Berstellung des Friedens Sorge zu tragen, an feinen Raifer, der fich fodann auf den Rath des Epiflopates von Italien für eine neue Untersuchung der Streitfrage burch Bischöfe aus dem Orient und aus dem Occident aussprach. Die Synode follte in Thessalonich stattfinden und im Frühjahr 406 ging eine feierliche Gesandtschaft nach Constantinopel ab, um dem Raifer Artadius den Rath des Abendlandes zu überbringen. Aber statt einer freundlichen Aufnahme, um welche Honorius bat, fanden feine Gefandten eine schimpfliche Mißhandlung und nicht einmal das taifer= liche Schreiben, das fie bei fich trugen, durften fie überreichen 2). Artadius hatte feit feinem Regierungsantritt noch Nichts an Selbständigkeit gewonnen und die Borftellung feiner Umgebung, die Intervention des Weftens ziele nur

<sup>1)</sup> Chrysost. Opp III 523 sq. Pallad. l. c. p. 10.

<sup>2)</sup> Pallad. l. c. p. 8-14.

auf eine Demüthigung seines Reiches ab, genügte ihm, die Gefandten seines kaiserlichen Bruders in der verletzendsten Weise nach Haus zu schicken <sup>1</sup>). Die Abendländer erfüllten daher, da die Hofbischöfe des Oftens sich so hartnäckig ihren gerechten und billigen Vorschlägen wiedersetzten, nur eine Pflicht, wenn sie jetzt die Gemeinschaft mit ihnen aufhoben, so daß sich der Conflict zwischen Eudoxia und Chrysostomus nunmehr zu einem Schisma zwischen Orient und Occident erweiterte<sup>2</sup>).

Der Bruch sollte dauern, bis durch eine allgemeine Synobe das begangene Unrecht wieder aut gemacht und die Schuldigen die verdiente Buße treffen murde. Die als gerechte Richterin fo oft verlangte Synode tam indeffen niemals zu Stande und biefer Umftand gereichte denen felbft zum Nachtheil, welche sie hintertrieben. Durch eine neue und unparteiische Untersuchung hätte der Streit zwar keine wefentlich andere Gestalt erhalten, Chryfoftomus märe auch fo als der reine Charafter und der unbestechliche und unerfcbrockene Bertheidiger der Gerechtigkeit ftehen geblieben, als der er fich uns dargestellt hat, und Eudoxia und ihre Hofbischöfe murden auch fo als Bersonen erscheinen, denen eine wahre Sittlichkeit nicht nachzurühmen ift. Uber in untergeordneten Bunkten würde fich das Urtheil doch wohl etwas verändert, die unparteiische Synode würde das Uebermaß des Eifers, dem der Goldmund bisweilen verfiel, in ein helleres Licht gestellt haben und die Geschichte murde in der Lage fein, über den Ausbruch des ebenfo intereffanten als betlagenswerthen Conflictes, in den er mit dem hof gerieth, noch Genaueres mitzutheilen, als es jest der Fall ift.

1) Soz. h. e. V1II. c. 28.

2) Pallad. l. c. p. 84 sq. Theodor. h. e. V c. 84.

Da dem Erzbischof aber Gerechtigkeit versagt murde, ward ihm Gnade zu Theil, ba man ihn mit Gewalt zu einem Berbrecher ftempeln wollte, verzieh und vergaft man alsbald felbst bic kleinen gehler und Schwächen, bie ihm wie jedem Menschen anhafteteten, und der Seiligenschein, ber ihm bei seiner Frömmiakeit und Tugendhaftigkett ohne= hin in Aussicht ftand, wurde durch fein Martyrium noch heller und glänzender. Die große Liebe und Berehrung, die er ichon zu Lebzeiten genoß, breitete fich immer weiter aus, als er auf dem Transport nach dem entlegenen Bityus, das ihm der haß feiner Feinde fürzlich als neuen Aufent= haltsort angewiesen hatte, am vierzehnten September des Jahres 407 zu Rumana in Bontus den Mühfeligkeiten des Mariches erlag 1), und ichließlich mußte fein name auch in den Rirchen, durch deren Borftände er auf jegliche Beife beschmutzt und befleckt worden mar, in die Diptychen ein= getragen werden. Den Anfang machte um das Jahr 415 der Batriarch Alexander von Antiochien 2) nnd ihm folgten Attifus von Constantinopel (417) und Cyrill von Alexandrien (419). 3m Jahr 428 fing man das Andenken des Verstorbenen sogar am Hof von Constantinopel zu feiern an 3) und wahrscheinlich um den Reft der Johanniten zu persöhnen, die noch hartnäckig dem Bischof der hauptstadt trotten, nachdem sonft überall die firchliche Gemeinschaft wieder hergestellt worden mar, murden gehn Sahre fpäter Die irdifchen Ueberrefte desfelben zur Stätte feines berühmten Streites und Rampfes zurückgebracht und in der Apostelkirche

<sup>1)</sup> Socrat. h. e. VI c. 21.

<sup>2)</sup> Theodor. h. e. V c. 35.

<sup>3)</sup> Tillemont, Memoires XI 349 (Ed. Venet).

### Funt, Johannes Chrysoftomus.

baselbft beigesetz <sup>1</sup>). Die Uebertragung geschah mit größter Feierlichkeit und als der Leichnam in Chalcedon anlangte, strömte ihm eine so zahlreiche Bolksmenge mit Fackeln und auf Schiffen entgegen, daß die Meerenge des Bosporus dem festen Lande glich. Eudorias Sohn, Kaiser Theodosius II., betheiligte sich selbst an der Festlichkeit. Als der Sarg in feine Nähe kam, neigte er sich über ihn und bat den Heiligen für die Sünden um Verzeihung, die seine Eltern was Unwissenheit gegen ihn begangen hätten <sup>2</sup>), und einer feiner Nachsolger, Leo mit dem Beinamen der Weise, entwarf uns ein Bild von der Person und dem Leben des Erzdischofs, in dem seine Absetung und Verbannung schlechtweg auf die Leidenschaft Eudorias zurückgeführt wird<sup>8</sup>).

- 1) Socrat. h. e. VII c. 45.
- 2) Theodor. h. e. V c. 36.
- 8) Chrysost. Opp. ed. Savilius VIII 267-290.

Digitized by Google

480

# Abhandlung über verschiedene Rotizen der Bücher Esdraß, Nehemias und Esther.

3.

### Bon Dr. 8. Neteler.

Wie in der Abhandlung über die 70 Jahrwochen Daniels ber Anfangspunkt diefes Zeitraumes aus einer unbeachteten Notiz des Buches Esdras ermittelt ift. fo laffen fich aus verschiedenen Notizen der Bücher Esbras, Nehemias und Esther noch manche Aufschluffe über bie nacherilische Geschichte gewinnen, wenn biefe theilmeife noch unverwertheten Notizen mit den fpärlichen Nachrichten der fpätern judischen Ueberlieferung combinirt werden. 3m Anschluffe an die genannte Untersuchung über die 70 Jahrwochen follen in der folgenden Abhandlung die Topographie Jerufalems, die große Synagoge und der tanonische Charakter des Buches Esther genauer beftimmt werden, als es bisher geschehen Begen der Spärlichkeit des Quellenmaterials darf der ift. Berfasser der Abhandlung wohl auf nachsicht rechnen, wenn er bei einigen Bunkten der behandelten Fragen nicht über eine Wahrscheinlichkeit hinauskommt.

Theol. Quartalicrift 1875. Seft III.

Digitized by Google

# 1. Die Wiederherstellung der Manern Jerusalems durch Uchemias.

Die zweite der in Esd. 4. 7-16 berichteten Unflagen. welche die Feinde der Juden an Artaxerres richteten, hatte nach Esd. 4, 23 und Neh. 1, 3 zur Folge, daß die nach ber Rücktehr des Esdras unternommene Biederherstellung der Mauer Jerufalems unterbrochen, die ichon wiederhergestellten Theile der Mauer durchbrochen und die Thore verbrannt wurden. Bei diefer Beschädigung blieben jedoch bedeutende Refte der Mauer ftehen. 216 Rehemias nach Serufalem getommen mar, besichtigte er in der folgenden nacht die Mauer. Er ritt durch das Thalthor, welches an der Nordweftecte des Gion in der Gegend des jetigen Jaffathores war, in das Thal des Gibon und tam an der west= lichen und füdlichen Seite Sions bis zum Brunnenthore, welches zwischen der Sudspise des Ophel und der Sudoftede des Sion war. Als er durch dieses Thor geritten war, versuchte er an der Innenseite der Mauer weiter zu reiten ; da sein Thier aber nicht vorankommen konnte, fo folug er die Richtung durch das Flukthal ein, welches er nachal nennt und dadurch von dem Thale (gej) des Gihon unterscheidet. Er begab sich wieder durch das Brunnenthor aus der Stadt hinaus und tam an der Außenseite der Mauer durch das Thal des Baches Cebron bis zur Nordoftede der Stadtmauer. Da er aus dem Thale des Baches Cedron wieder nach dem Thalthore, von mo er ausgegangen mar, zurücktehrte; fo unterliegt es feinem Zweifel, daß er an der nördlichen Mauer Jerufalems entlang bis zu Nordwestede der Mauer und von hier an der westlichen Mauer wieder bis zum Thalthore tam. Au der Außeufeite der Mauer von ber Nordoftede gerufalems bis zum Thalthore war fein

482

÷.

tiefes Thal, wie an den übrigen Seiten Jerufalems. Diefer Theil der Mauer durchschnitt die Unterstadt und trennte die öftliche Altstadt und die westliche Anhöhe Altra von der Bezetha oder Neustadt, welche an die Nordseite der Altstadt und an die Nordwestiseite der Afra arenzte. Ru der Oberftadt gehörten der im Beften derfelben licgende Sion und der im Often derselben liegende Moria, deffen füdliche Berlängerung der Hügel Ophel mar. Der Moria reichte weiter nach Morden als der Sion, fo daß ein Theil des Moria öftlich von der Afra lag. Zwischen Sion einerseits und dem Moria und Ophel andererseit war das Thal Tyropoion, das im Süden mit dem Thale Hinnom; her Fortsettung des Thales des Gihon, in der Gegend des Quells oder Brunnenthores zusammen hing. Das Nordende bes Incopoion theilte fich in zwei Arme ; einer von diefen 20g fich an der Nordseite des Sion entlang nach dem Thalthore hin und der andere erstreckte fich in nordwestlicher Richtung zwischen der Altstadt und der Afra nach der Stadtmauer hin. Un die Nordwestecke des Moria muß fich eine Burg, birah, angeschloffen haben, aus der fpäter die Burg Antonia geworden ift.

Die Beschreibung der Wiederherstellung der Mauer in Neh. R. 3 beginnt mit dem nordöstlich vom Moria vorkommenden Schafthore in der Gegend des jetzigen Stephansthores an der Oftseite Jerusalems. Dieses Ihor nebst der Mauerstrecke dis zur Nordostecke der Mauer, wo der Thurm Hananeel stand, wurde von dem hohenpriesterlichen Hanfe wieder hergestellt. An der Nordsseite von Jerusalem waren in der Richtung von Often nach Westen das Fischthor, das Thor der Ultstadt, das Ephraims- oder Benjaminsthov und an der Nordwestecke der Stadt das Eckthor.

31\*

Daß in B. 1-11 das Ephraims- und das Ecthor nicht angegeben werden, fest voraus, daß fie teiner Ausbesserung bedurften. Der in B. 11 angegebene Ofenthurm war nach Neh. 12, 38 zwischen der breiten Mauer, die die zu dem westlichen Theile der nördlichen Mauer gehörte, und dem Thalthore. In der Mauerstrecke vom Edthore nach dem Thalthore ist mahrscheinlich auch das Thor gemefen. welches von Fl. Josephus B. 5, 4, 2 Gennath (Gärten) genannt wird, und von dem fich eine innere Stadtmauer nach der Burg hinzog. Josephus läßt in feiner Beschreibung der alten Umfassungsmaner Jerusalems, die er Beribolos nennt, die Strecke vom Thalthore nach dem Eckthore, von diefem Thore nach dem Thurme Hananeel und vom hananeel nach der Südostecke des Moria aus; er läßt aber bie innere nach der Burg Antonia fich erstreckende Mauer von dem Beribolos am Thore Gennath auslaufen, und er läßt die Mauer des Narippa in den nordöftlichen Theil des Peribolos einlaufen; die Mauer Beribolos ift demnach in der Zeit des Josephus auch an den Strecken vorhanden gewesen, die er nicht ausdrücklich angibt. Die Mauer des Agrippa lief vom Thalthore aus, umgab die Bezetha und schloß sich in der Gegend des Thurmes Hananeel an den Beribolos an. Die Mauer des Manasses scheint in ihrer Richtung nicht fehr verschieden von der Mauer des Narippa gewesen zu fein ; daß es demnach auch schon eine vorexilische Bezetha gegeben hat, bietet eine Erklärung der Angabe in Reh. 3, 8, daß man Jerufalem bis zur breiten Mauer ausließ. Da der Kalvarienberg zum fühmeftlichen Theile der Bezetha gehörte, der westlich von der Afra lag, und da in der Zeit Christi die Mauer des Agrippa noch nicht vorhanden mar, fo lag damals der Ralvarienberg außerhalb

ber Stadt. An der Weftseite des Sion war in der Mauer zwischen dem Thalthore und der Südwestede des Sion das Mistthor. Da über die Mauer, welche sich vom Mistthore an der Westseite und Südseite des Sion dis in die Gegend des Brunnenthores erstreckte, keine Angabe mitgetheilt wird, so muß sie keiner Wiederherstellung bedurft haben. Die in B. 15. angegebene Mauer erstreckte sich von der Südspisse des Ophel durch das Thropoionthal nach der Südostecke des Sion, wo an der Nordseite dieser Mauer Stufen vom Berge Sion in das Thropoionthal hinabführten.

Die Angaben in B. 16-24 beziehen fich auf die Mauer an der Oftseite des Sion vom Brunnenthore bis zum Thurme am Bachthause neben dem königlichen Balafte. Begenüber dem füdlichen Theile der Beftfeite des Tempelberges lag anf dem nordöftlichen Theile des Sion das tonigliche Haus. Un der Oftseite des Königshaufes war ein Bachthaus, an deffen Nordfeite ein Weg aus dem Rönigshaufe nach dem öftlich gegenüber liegenden Thore des Moria führte. An das Wachthaus ichloß fich ein auf dem Oftrande des Sion stehender großer Thurm an, der wahrscheinlich von Dzias erbaut war. Die von Silden nach Norden fich hinziehende Mauer auf dem Oftrande des Sion ichloß fich an die Südwestede des Wachthausthurmes an, fo daß die füdliche Außenseite des Thurmes mit der Oftseite der genann= ten Sionsmauer einen Winkel bildete. In der Richtung vom Wachthausthurme nach der Südostede des Sion war bas Beughaus, und in der Gegend diefes Beughaufes muß bie Oftmauer des Sion eine Einbiegung nach Nordweften gehabt haben. Zwischen dem Zeughause und dem Wacht= hausthurme lag an der Beftfeite der Oftmauer des Sion bas haus des Hohenpriefters Eliafib. Der fühliche Theil

ber Oftmauer wurde nach B. 16 von Nehemias, einem Sohne Asbuts, wiederhergestellt. Da die in B. 15 erwähnte Mauer fein Theil der Sionsmauer mar, fo tonnen bei dem von Nehemias erbauten Theile zwei Endpuntte angegeben werden. Der nördliche Endpunkt wird durch bas Grab Davids auf dem Sion und durch den gemachten Teich (in Tproposon) bestimmt: das Grab Davids und der gemachte Teich im Thropoion lagen demnach in der Richtung von Often nach Weften einander gegenüber. Daß burch bas Grab Davids der nördliche Bunkt des von Nehemias erbauten Theiles bestimmt wird, folgt baraus, daß der Bau des Nehemias sich an der Südostecke des Sion an den in B. 15 angegebenen Bau des Cholhoza aufchloß, das Grab Davids aber eine Strecke sowohl vom Oftrande als vom Südrande des Sion entfernt war. Das Südende des von Nehemias erbauten Theiles wird durch das Haus der Selden beftimmt. Daß dieses Sudende näher bestimmt wird, hat zur Boraussetzung, daß der Bau des Nehemias noch eine Strecke am Südrande des Sion nach Beften hin reichte.

Der nördlichste Theil der Oftmaner des Sion wurde nach B. 24 von Bennui erbaut. Die füdliche Grenze dieses Baues wird durch das Haus des Azarias bestimmt, für die nördliche Grenze werden zwei Punkte angegeben, der Binkel an dem Thurme und die Ecke. Da für die Nordgrenze zwei Punkte angegeben werden, so müssen diese in einer Linie von Westen nach Often einander gegenüber gelegen haben; und da der Binkel auf dem Sion war, so ist die Ecke auf dem östlich davon gegenüber liegenden Tempelberge zu suchen. Sine solche ohne weitere Angabe bloß durch den Artikel hervorgehobene Ecke kommt auch in B. 31 und 32 vor, und nach diesem Zusammenhange muß für die Süd-

ġ,

weftede des Tempelberges der Name die Ede gebräuchlich gewesen sein.

Die B. 25-26 enthalten feine ausdrückliche Angabe über den Bau, fondern über die Bewohner des Ophel. Яn ber Nordwestede des Ophel gegenüber dem Thurme am Rönigshaufe wohnte Bhalel und neben diefem Bhadaia. Bon ber Ede des Ophel, wo Bhalel wohnte, zog fich eine Mauer um den Ophel herum : diese Mauer trennte den Ophel vom Thropoion und schloß sich an die in B. 15 angegebene Berbindungsmauer an, welche von der Südspite des Dyhel bis zur Subostede des Sion reichte. Die Ophelmauer zog fich bann von der Südspite des Ophel an der Oftfeite des Ophel her und reichte nach Norden hin bis zum Bafferthore, bas füböftlich vom Tempelberge mar. Nördlich vom Bafferthore mar bann noch in der Stadtmauer die Strecke vom Bafferthore bis zum Schafthore. Bom Bafferthore führte eine Steige auf den Ophel hinauf nach der sogenannten Ede an ber Südmestede des Tempelberges. Auf dem Ophel wohnten bie Nathinäer, b. i. die Tempelhörigen, und zwar in der Richtung vom Wasserthore nach dem Thurme am Rönigshaufe hin. Bahrscheinlich haben die in B. 11, 19, 20, 24 und 30 Genannten ihre nicht näher angegebenen Strecken an ber Ophelmauer gebaut.

Die Beschreibung in V. 27 beginnt wieder bei dem Thurme an dem Königshause. Die Thekuiter bauten als ihre zweite Strecke die Verbindungsmauer vom Thurme am Königshause bis zur Ophelmauer an der Westschiet des Ophel. Diese Verbindungsmauer zog sich quer durch das Thropoionthal, und in diesem Thale führte das Rosthor durch diese Mauer. Zwischen dem östlichen Theile dieser Mauer und dem Tempelberge war das Thor Miphkad, zu welchem vom Wafferthore her die vorher erwähnte Steige hinaufführte, und von dem Thore Miphkad konnte man um die Südwestecke des Tempelberges nach dem Wege gelangen, der vom Königshause nach dem Tempelberge führte.

Die in B. 28-31 angegebene Strecke von oberhalb bes Rofthores ab tann nur die Einfassungsmauer des Tempelberges fein. In den Niederungen am Tempelberge, aber nicht auf demfelben, waren Briefterwohnungen. Die An= gaben in B. 28-31 beginnen mit der Beftfeite des Tempelberges und enden mit der Sudmestede der Sudseite, mo bas obere Ende der Steige mar, die am Bafferthore begann. Um untern Ende diefer Steige begann am Bafferthore der Theil der Stadtmauer, der fich öftlich vom Tempelberge nach Norden hin bis zum Schafthore erstreckte. Bur Zeit bes Fl. Josephus scheint auch noch eine Berbindungsmauer zwischen der Oftseite des Tempelberges und der öftlichen Ophelmauer gemefen zu fein. Bor bem Bafferthore mar der große freie Platz, wo nach Neh. 8 das Bolt fich am Laubhüttenfeste bei der Borlefung des Gesetzbuches verfammelte.

Als die Mauern wiederhergeftellt waren, wurden nach Neh. 7, 1 die Thürhüter, die Sänger und die Leviten beftellt. Diese Thürhüter waren für den Tempeldienst und die beiden Thore, welche an der Westseite des Tempelberges waren, bestimmt; die in B. 3 angegebenen Wachen hatten dagegen ihren Dienst bei den Thoren der Stadtmauer zu verrichten. Die Bestellung der Thürhüter, Sänger und Leviten seite Aufzeichnung derselben voraus; diese Anfzeichnung ist die in Neh. 12, 22 erwähnte, welche in den Tagen Eliasibs stattfand.

Die in Neh. 12, 27-43 berichtete Einweihung ber

### zu Esbras, Nehemias und Esther

Mauern war wegen der Einweihung der Umfaffungsmauern des Tempelberges auch eine Einweihung des Heiligthums, mit welcher nach 1 Mach. 1, 18 eine Einweihung des Aktares verbunden gewesen ist. Mit diefer Einweihung des Hitaligthums hängt auch zusammen, daß nach Neh. 12, 44-45 Aufscher für die Vorrathstammern, für die Hebeopfer, die Erftlinge und die Zehnten bestellt wurden.

Bei der in Neh. 12, 27-43 erzählten Einweihung stellte Nehemias zwei Chöre auf. Das diefe, wie gewöhnlich angenommen wird, auf der Mauer gegangen feien, wird burch den Bericht über den Chor, der sich vom Thalthore nach rechts, d. i. nach Süden wandte, widerlegt. Diefer Chor umzog die Sionsmauer bis zum Brunnenthore und ftieg an der Sudoftede des Sion auf den dortigen Stufen in die Burg Sion hinein ; er ging dann an ber Junenseite der Mauer her, bis er zum Bafferthore tam. Um dorthin zu gelangen und zwar neben der Mauer her. mußte er von der Gegend der Südostecke bes Sion, wo bas Haus Davids war, nach dem Thore Miphkad und von bort an der Innenseite der Ophelmauer um den Ophel gehen. Der andere Chor zog vom Thalthore aus an der Mauer her bis zum Schafthore. Da beide mahrscheinlich das Bei= ligthum in ihren Umgang einschloffen, fo wird der zweite Chor an der Oft- und Sudseite des Tempelberges seinen Bug bis zum Thore Miphfad fortgesett haben, ber erfte Chor dagegen an der Oft- und Nordfeite des Tempelberges vorangezogen sein und durch das nördliche Thor an der Westfeite des Tempelberges auf diefen hinaufgestiegen fein, morauf bann beide Chöre fich an dem fühlichen Thore ber Weftfeite des Tempelberges in der Gegend des Wachthaufes vereinfaten.

Nach 2 Mach. 1, 18 ift das Feft des Feuers am 25. Kislev in der ersten Dezemberhälfte zur Erinnerung an das feierliche Opfer des Nehemias nach der Herstellung des Heiligthumes und des Altares eingesetzt worden. Da dieses Opfer das in Neh. 12, 43 angegebene sein muß, so ist die Einweihung der Mauern erst im zweiten Monate nach dem Laubhüttenfeste eines Sabbathsjahres geschehen. Die Angabe in Neh. 12, 43, daß die Freude Jerusalems fernhin gehört wurde, ist eine Andeutung des in 2 Mach. 1, 22 erzählten wunderbaren Ereignisses.

Da die Einweihung der Mauern in das 2. Sabbathsjahr nach der Rückkehr des Kohenha-Rosch Esdras fällt, so waren damals von der in Dan. 9, 25 angegebenen ersten Jubelperiode noch 5 Jahrwochen übrig. Die zweite Rückkehr des Nehemias erfolgte gegen das Ende der 4. Jahrwoche, und es ist möglich, daß er das Ende der ersten Jubelperiode der 70 Jahrwochen noch erlebt hat.

## 2. Die große Synagoge.

Nach thalmudischen und andern alten rabbinischen Angaben hat es in der Zeit des Esdras ein aus 120 Personen bestehendes Collegium gegeben, welches die große Synagoge genannt wird, und dem verschiedene Anordnungen zugeschrieben werden. Da die Ausschlichlüsse über die große Synagoge, welche in den Büchern Esdras und Nehemias enthalten sind, bisher vollständig unbeachtet geblieben sind, so sollen sie in der folgenden Abhandlung erörtert werden.

Nach Esd. 2, 36—39 kehrten vier Prieftergruppen, Jadaia, Emmer, Pheshur und Harim mit Zorobabel aus dem Exile zurück. Daß alle Namen diefer Gruppen mit Namen von vorexilischen Dienstklassen der Priester überein-

### zu Esbras, Nehemias und Esther.

ftimmen, setzt einen Zusammenhang der nachezilischen Gruppen mit den vorezilischen Dienstklassen voraus; die große Zahl der Priester in jeder Gruppe macht es jedoch wahr= scheinlich, daß nicht alle Mitglieder einer Gruppe Nachkom= men der gleichnamigen Dienstklasse waren. Die angeführten vier Namen sind demnach wahrscheinlich Geschlechternamen und außerdem auch vorezilische Klassennamen gewesen.

In Reh. 12, 1-21 werden zwei Berzeichniffe von Abtheilungen der Briefter mitgetheilt, die mit Borobabel zurückgekehrt find. Das erfte Berzeichniß enthält 22 216= theilungen, das zweite aber nur 21; die Uebereinstimmung in der Reihenfolge und in den Namen, deren Formen nur unerhebliche Abweichungen bieten, laffen es nicht zweifelhaftbaß der im zweiten Berzeichniffe fehlende Rame hattus nur burch ein Bersehen ausgefallen ift, da nach Neh. 10, 4 dieje Abtheilung in der Zeit des Nehemias noch fortbeftand. Der Name Rheum des 1. Verzeichniffes ift durch einen Schreibfehler aus Harim (Haram) entstanden ; Jodaia ift identisch mit Idaia und Jabaia. Das 2. Verzeichniß will für die Joakims die häupter der mit Borobabel zurückgekehrten 21btheilungen angeben; es läft aber unentschieden, ob ichon vor diefer Rückkehr priefterliche Abtheilungen in Judäa wohnten, und ebenso, ob nach Zorobabel noch andere priefterliche 205theilungen zurückgekehrt sind. Unter den Namen der 22 Abtheilungen kommen die beiden Gruppennamen harim (Haram) und Jadaia (Idaia, Jodaia) vor, und daß der lettere zweimal vorkommt, macht es wahrscheinlich, daß er einmal als Gruppenname und bas andere Mal als Rlaffen= name gebraucht ift. Wenn nun auch der Name Harim Gruppenname mare, fo murden in den beiden Bergeichniffen 4 Klaffennamen und 2 Gruppennamen zu wenig fein. Daß

in der Zeit des Nehemias die in den beiden Berzeichniffen enthaltenen Klaffen nicht die alleinigen waren, ergiebt sich aus Neh. 11, 10—14, wo neben Jvaia und Joarib (Jojarib) auch Jachin aufgeführt wird. Der in B. 11 angegebene Saraia ist wahrscheinlich identisch mit der ersten Abtheilung in den beiden Verzeichnissen Neh. 12, 1--21, und die in 11, 12 angegebenen 822 Priester gehören dann den 4 Klassen Jvaia, Joarib, Jachin und Saraia an. Die in B. 12—13 vorlommenden Adaia und Amassai müssen wegen der bei ihnen angegebenen Zahlen ebenfalls Klassen seh. 12 nicht vorlommen, setz voraus, daß sie nicht mit Zorobabel zurückgetehrt sind.

Wenn nun das Verhältniß ber obigen 3 Verzeichniffe, zu dem in Neh. 10, 1—8 vorkommenden Verzeichniffe er= mittelt werden soll, so ist nicht zu übersehen, daß die hier aufgeführten Abtheilungen mit andern Häuptern des Bolkes bei der Unterfiegelung des Statutes vorkommen, nicht aber bei der Abfassung delfelben. Für die Abfassung des Statutes ist ein Ausschuß vorauszuseten, in welchem die Gruppen der Priester durch einzelne Klassenhäupter ver= treten waren.

Folgende Zusammenstellung wird die Uebersicht er= leichtern.

| Reh. 10, 1-8.    | Neh. 12, 1-21. |
|------------------|----------------|
| Sedetia <b>s</b> |                |
| Saraias          | Saraias        |
| Azarias          |                |
| Jeremias         | Feremias       |
|                  | Esra           |

Bheshur

15

Digitized by Google

Amarias Melchias

Hattus Sebenia Melluch Harem Merimuth Obdias Daniel Genthon Baruch Mofollam Abia Miamin Maazia Belgai Semeia Melluch Hattus Sebenia

Amarias

Harem Merimuth Abdo

Genthon

Abia Miamin Madia Belga Seneia Jojarib Idaia Sellum Amot Hellias Idaia

Obdias ift wahrscheinlich ein Schreidfehler statt Abdo, Maazia ist mit Madia zu identificiren, und Azarias ist wohl durch einen Schreidfehler aus Esra entstanden. Die erste Reihe enthält folgende in der zweiten Reihe nicht vorkommende Namen: Sedeklas, Pheshur, Melchias, Daniel, Baruch und Mosollam. Bei den 16 Namen, welche in den beiden Berzeichnissen zu identificiren sind, wird im Ganzen genommen dieselbe Reihenfolge eingehalten, und nur innerhalb kleiner Gruppen finden sich Umstellungen. Die 6 Namen des zweiten Verzeichnisses, die in dem ersten nicht vorkom= men, sind am Ende des zweiten Verzeichnisses zusammen= gestellt, und dies kann kein Zufall sein. Die Zahl aller Namen beträgt 28 und ist gleich der Summe der 24 Prie= sterklassen und der 4 Gruppen.

In dem erften Bergeichniffe tommen die Gruppennamen Bheshur und harem vor, und in dem zweiten die Gruppennamen harem und Idaia; es fehlt fomit der Name Emmer, oder er ift durch einen andern namen vertreten. Zwischen ben beiden Gruppennamen Pheshur und harem ftehen in bem ersten Berzeichniffe 5 Rlaffennamen ; wird der Name Mosolam, der nach 1 Chr. 9, 12 und Neh. 11, 13 eine Bertretung Emmers fein tann, als Gruppenname angefest fo ftehen auch zwischen harem und Emmer und chenfo nach Emmer 5 Rlaffen, fo dag die Anordnung des Verzeichniffes in den brei Gruppen Beshur, harem und Emmer diefelbe Die vor Pheshur ftehenden 4 Rlaffen muffen nun wäre. zu der Gruppe Idaia gehören. Zieht man den Gruppenund Rlaffennamen Idaia vom Ende des zweiten Berzeich= niffes an die Spite des erften herüber, fo würden alle vier Bruppen des ersten Berzeichniffes in ihrer Anordnung über= einstimmen, und die am Ende des erften Berzeichniffes noch übrigbleibenden 4 Namen Jojarib, Sellum, Amot und Seltias wären in die 4 Gruppen des ersten Bergeichniffes zu vertheilen.

Werben nun Jojarib und Jdaia an die Spitze des ersten Berzeichnisses gestellt, so spricht die Uebereinstimmung des ersten Theiles der ersten Gruppe mit der Zusammenstellung in Reh. 11, 10—11 dasür, daß Sedestids der

Digitized by Google

Bertreter von Nachin ist. Die in Neb. 11. 12-13 angegebenen Adaia und Amaffai tonnen Bertreter oder Säupter von den in dem zweiten Berzeichniffe nicht vorkommenden Bheshur und Mofollam-Emmer fein : und bak biefe beiden fo wie auch Jachin in dem zweiten Berzeichniffe fehlen, würde ganz in der Ordnung sein, wenn sie schon vor der Rücktehr des Zorobabel in Jerufalem mohnten. Die Bücher Baruch und Judith lassen es nicht zweifelhaft, daß ichon mährend der Regierung Nabuchodonofors eine judifche Gemeinde in Jerufalem wiederhergestellt mar ; es mar nun felbstverständlich, daß dorthin Briefter geschickt wurden, welche dort gewohnt hatten. Da nun Jojarib, Idaia und Saraias unter den mit Zorobabel zurückgekehrten Rlaffen aufaeführt werden, fo müffen die mahrend der Regierung Nabuchodonofors zurückgeschickten Briefter den übrigen in Serufalem angeseffenen Briefterabtheilungen angehört haben. Bon den in dem Berzeichnisse Neh. 12, 1-21 nicht portommenden Abtheilungen Melchias, Daniel und Baruch ift Daniel mit Esdras zurückgefehrt, Melchias und Baruch tonnen in der Zeit zwischen Joakim und Esdras zurnichaefebrt sein.

Die Anordnung der 6 Namen am Ende des zweiten Berzeichniffes ist nun folgende: Die beiden ersten, Jojarib und Jdaia sind Alassen der Gruppe Idaia; Sellum, Amot und Helkias müssen Klassen der drei übrigen Gruppen sein, und der zuletzt vorkommende Name Idaia muß ein Gruppenname sein. Daß diese 6 Abtheilungen in dem Berzeichnisse der Untersiegler nicht vorkommen, setzt voraus, daß sie zu dem Ausschusse gehörten, der das Statut abgefast hatte.

Die Abtheilungen der Leviten waren folgende. Nach

Esb. 2, 40 fehrten mit Zorobabel zurück die Söhne Rosues und Redmihels nebst den Söhnen Odovias. In Esd. 3, 9 werden statt der Söhne Odovias die beiden Abtheilungen Juda und Söhne Henadads angegeben, und nach Neh. 10, 9 gehörte Bennui zu den Söhnen Henadads. Beraleicht man Reh. 12, 24 mit 12, 8 fo entspricht Hafebia den in B. 8 vorkommenden Juda und Bennui, und da beide nach B. 8 mit Zorobabel zurückgekehrt find, fo müffen fie zu den in Es. 2, 40 angegebenen Söhnen Odovias gehören, und mit diefer aus Juda und Bennui bestehenden Gruppe Hafebia muß die Abtheilung Hafebia, die erst mit Esdras zurückkehrte, vereinigt sein. Da nach Neb. 12, 8 auch eine Abtheilung Sarebia mit Zorobabel zurückgekehrt ift, fo muß Sarebia zu den Söhnen Henadads gehören, fo daß Henadad aus Bennui und Carebia beftand, und mit biefem Sarebia wird die erst mit Esdras zurückgekehrte Abtheilung Sarebia zu der Gruppe Sarebia verbunden sein. Da nun sowohl in Esd. 3, 9 als in Neh. 12, 24 eine an die Biertheilung ber Priestergruppen fich anschließende Biertheilung der Levi= tengruppen deutlich hervortritt, fo tann auch eine entsprechende Eintheilung in 24 Dienstklassen nicht zweifelhaft fein.

In dem Berzeichnisse der levitischen Unterstiegler in Neh. 10, 9—13 gehören die 3 ersten in V. 9 vorkommenden Namen ganz deutlich Levitengruppen an, und die folgenden 14 müssen Dienstklassen bezeichnen. Es würden demnach 11 Abtheilungen schlen, und zwar 1 Gruppe und 10 Dienstklassen. Da bei den Unterstieglern auch die 3 in Neh. 11, 15—16 angegebenen Häupter des äußern Dienstes, die 6 Häupter der Thorwärter, die 3 Häupter der Sänger und der in 11, 22 genannte Vorsteher aller Leviten nicht vorkommen, so ist anzunehmen, das die 24 levitischen Häupter,

Digitized by Google

welche bei den Unterstieglern fehlen, zu dem vorher genannten Ausschuffe gehört haben, so daß sich für diesen Ausschuß mit Hinzuziehung des Hohenpriesters, des Kohenha-Rosch Esdras und des Sagan wenigstens 33 Mitglieder ergeben. Ohne den Hohenpriester und den Rohenha-Rosch erreichen die übrigen 31 Mitglieder des Ausschuffes mit den 39 priesterlichen und levitischen Unterstieglern die Zahl des aus 70 Mitgliedern bestehenden jüdischen Seit vortommt und im letzten Jahrhunderte v. Ehr. Sanhedrin oder Synedrium genannt wurde.

Die Zahl der in Neh. 10, 15—28 angegebenen Häupter bes Bolkes beträgt 44 und mit Hinzurechnung des Rehemias 45. Die Summe von 72 und 45 kommt der bekannten Anzahl der Mitglieder der großen Synagoge 120 so nahe, daß nur 3 Pläte für Propheten oder Schulhäupter übrig bleiben. Nach Pirke Aboth haben die drei Propheten Aggäus, Zacharias und Malachias zu der großen Synagoge gehört. Ueber Malachias besteht in dieser Hinsicht kein Zweifel; Aggäus und Zacharias müßten allerdings über 100 Jahre alt geworden sein; da jedoch ein solches Alter bei den Juden nicht selten war, und da es nach Neh. 6, 7 in der Zeit des Nehemias mehrere Propheten gegeben hat, so kann die jüdische Ueberlieferung richtig sein.

Die große Synagoge wird von der jüdischen Ueberlieferung in Parallele gestellt mit dem Collegium des Ezechias und als eine Fortsetzung und Modification desselben betrachtet. Da der Senat der 70 Aeltesten der Hauptsactor der großen Synagoge war, so wird es bei dem Collegium des Ezechias ähnlich gewesen sein, und es ist deschalb wahrscheinlich, daß dem von Alters her bestehenden Synedrium einige Propheten

Theol. Quartalichrift. 1875. Sef III.

32

für die Sammlung und Prüfung religiöfer Schriften beigeordnet war. Die Zahl der dem Synedrium beigeordneten Männer wird in den verschiedenen Zeiten wohl nach den jedesmaligen Zeitverhältnissen gewechselt haben.

Die Zeit der großen Synagoge wird in zwei Perioden getheilt; die erste, welche die Zeit der persischen Oberherr= schaft ist, wird die Wurzel genannt, und die zweite, welche die in der Zeit der griechischen Herrschaft ist, heißt der Rest. Aus den Angaben von Esdras, Nehemias und Fl. Josephus läßt sich für die Zeit der persischen Herrschaft solgende Reihe von Hohenpriestern nachweisen: 1. Josue, 2. Joakim, 3. Eliasib, 4. Jojada, 5. Jaddua, 6. Judas, 7. Joannes, 8. Jaddus. Die Hohenpriester der griechischen Zeit sind: 1. Onias I., 2. Simon der Gerechte, 3. Eleazar, 4. Manasses, 5. Onias II., 6. Simon II. 7. Onias III., 8. Jason, 9. Menelaus, 10. Altimus.

Die Schriftgelehrten in der perfischen Zeit heißen Sopherim, die spätern dis Judaha-Nasii, d. Verf. d. Mischnah, gest. um 190 n. Chr. werden Thannaim, Schonim und Halachalehrer genannt. Simon d. Ger. gilt als der letzte der Sopherim und als der erste der Thannaim.

Der großen Synagoge wird von der jüdischen Ueberlieferung eine Betheiligung an der Aufstellung des alttestamentlichen Kanons zugeschrieben. Bei dieser Aufstellung hat der aus 5 Büchern bestehende Pentateuch sichtlich als Borbild gedient, indem ihm 5 historische (Chronik und Esdras waren nrsprünglich nur ein Buch), 5 prophetische und 5 hagiographische angeschlossen wurden.

In der Zeit der Machabäer kommen 2 Gestaltungen des Synedriums vor; die erste heißt Gerichtshof (Beth dino) der Hasmonäer und bestand unter folgenden Regierungen:

1. Judas, 161-159: 2. Jonathas, 158-141: 3. Simon. 141-134: 4. Johannes Sprtanus. 134-101. Mit dem Beth dino ftanden Salachalehrer in Berbindung und tonnten mit diefem zufammen religiöfe Fragen entscheiden. Bu diesen Halachalehrern muß der in 2 Mach. 1. 10 vor= tommende Judas gehört haben, deffen Ermähnung an der genannten Stelle fich nur durch die Annahme erklärt, daß er der Berfasser des an die Alexandriner geschickten zweiten Buches der Machabäer ist. Nach 2 Mach. 2. 14 hat Judas ähnlich, wie Nehemias eine Büchersammlung ange= legt hatte , das durch den fprischen Rrieg Auseinandergetommene wieder zusammengebracht. Da der damalige Hohepriefter Johannes Hyrkanus, wie Fl. Josephus in A. 13, 10 7 berichtet, ein anerkannter Brophet mar, fo mar damals eine Erweiterung oder eine zweite Aufstellung des alttestament= lichen Ranons möglich.

Die zweite Gestaltung des Synedriums in der machabäischen Zeit wird gewöhnlich das große Synedrium genannt. Es wurde später von Gamaliel dem Aeltern von Jerusalem nach Jamnia verlegt; und von der Eroberung Jerusalems durch die Römer bis gegen 180 n. Chr. war Jamnia der Mittelpunkt der jüdischen Nation. An der Spitze des Synedriums und der Schule stand ein Nass, der von den Römern Patriarch genannt wurde. Der Sitz des jüdischen Patriarchen und das Synedrium oder Sanhedrin wurde um 180 nach Liberias am See Genezareth verlegt, und Liberias war im 3. und 4. Jahrhunderte der religiöse und wissenschaftliche Mittelpunkt der Juden, bis im Ansange des 5. Jahrhunderts die Würde eines jüdischen Patriarchen anschörte.

32\*

## 3. Umgestaltung des deuterkanonischen Buches Esther in ein sogenanntes protokanonisches Buch Esther.

Die in der Septuaginta vorkommende Uebersetzung des Buches Esther enthält verschiedene Stücke, welche in dem hebräischen Texte fehlen; diese Stücke werden gewöhnlich deuterokanonische genannt, der hebräische dagegen protokano= nisch. Aus der folgenden Untersuchung wird sich jedoch er= geben, daß das ganze Buch Esther deuterokanonisch ist.

Fl. Josephus unterscheidet bekanntlich 2 Rlaffen beiliger oder göttlicher Bücher; zu der ersten rechnet er 22 durch fichere prophetische Autorität beglaubigte Bücher ; die Bücher der zweiten Klasse hält er für weniger beglaubigt, weil die Prophetenfolge unficher fei. Bu diefer zweiten Rlaffe muß er das Buch Esther gezählt haben, weil er den Esdras und Nehemias, welche nach der judischen Tradition die Anordner bes Ranons maren, in die Zeit des Xerres fest, die Geschichte ber Esther dagegen in die Zeit des Artaxerres verlegt, bis zu deffen Regierung er die gesicherte Prophetenfolge reichen läßt, und den er noch dazu mit Artarerres II. identificirt. Er läßt nämlich auf denselben einen andern Artarerres folgen, mas nur bei Artaxerres II. ftattgefunden Die gewaltsame chronologische Berschiebung, daß gegen hat. die bestimmteften alttestamentlichen Angaben Esbras und Nehemias in die Zeit des Zerres, Esther dagegen in die Beit bes Artarerres umgestellt werden, erflärt fich nur als Folge einer dogmatischen Theorie über den Ranon, welche bas Buch Esther in die Zeit nach Nehemias zu feten genöthigt mar, weil es zu einer Rlaffe gehörte, deren gesicherte prophetische Beglaubigung bezweifelt murde, und weil diefer Zweifel unter den damaligen Umständen nach der Theorie des Fl. Josephus nur dann zulässig war, wenn es der Zeit nach Esdras angehörte.

Bu feiner 2. Rlaffe, welche die weniger beglaubigten Bücher enthält, hat Fl. Josephus auch den Brediger gerechnet. Nach Fürst, Kanon d. A. T. S. 24, 84, 95, 148 follten im letten Drittel des ersten Jahrhunderts v. Chr. die Bücher Ezechiel, hohes Lied, Sprüche und Prediger vom Ranon abgetrennt werden, weil sie verschiedenes enthalten, was den damaligen Schriftgelehrten als unrichtig oder anstößig erschien. Diese Abtrennung tam nicht zur Ausführung, weil ein damaliger Schriftgelehrter, Chananja Ben Chiskijaben Garon die Schwierigkeiten lösete. Seine Lösung der Schwierigkeiten des Predigers fand jedoch bei ber Schule Schammai's teine Anerkennung. Diese Schule feste nach Graey, Roheleth, S. 162 um 65 n. Chr. sogar eine Verwerfung des Predigers durch, während die Schule Hillels das Buch anerkannte. Auf der Synodal= Versammlung zu Jamnia im Jahr 90 n. Chr., auf welcher die Schule Billels die Majorität hatte, wurde der Prediger wieder als fanonisches Buch anerkannt. Unter diefen Umftänden tann Jofephus den Prediger nicht zu der erften Rlaffe gerechnet haben, und dies wird auch noch badurch bestätigt, daß er außer dem Bentateuche und 13 prophetischen Büchern nur 4 Hagiographen zählt.

Welche Bücher Josephus außer Esther und Prediger zu seiner 2. Klasse gerechnet hat, ergiebt sich aus dem Zusammenhange, in welchem seine 2. Klasse mit einem Beschlusse der eben erwähnten Synodal-Versammlung zu Jamnia steht. Nach Graetz, Roheleth, S. 166 wurde dort beschlossen, daß die Bücher Sirachs und alle von damals an geschriebenen Bücher die Hände nicht verunreinigen. Die Borfichtsmaßregel, daß bie Sände durch Berührung ber heiligen Schriften levitisch unrein würden, mar schon im Jahre 65 n. Chr. beschlossen. Dak nun in Betreff diefes Bunttes ein Beschluß über eine ganze Rlaffe getroffen wurde, hat zur Boraussehung, daß es damals eine Klaffe von Büchern gab, bei welchen es unter den Juden ftreitig war, ob fie zu den heiligen Schriften gehörten, und wegen des geringen Zwischenraumes zwischen dem Jahre 90, in welchem diefer Beschluß gefaßt wurde, und der schriftstellerischen Thätigkeit des Jofephus tann die genannte ftreitige Rlaffe von der 2. Rlaffe des Jofephus nur darin verschieden fein, daß die Jamnenser den Prediger wieder anerkannten, 100× hingegen er bei Josephus noch zu feiner 2. Rlaffe gehört. Aus dem Zusammenhange, in welchem die in der genannten Rlaffe enthaltenen Bücher Esther und Sirach fomohl mit ben beuterofanonischen Büchern der Septuaginta ftehen, als. auch mit den Büchern, welche in der Zeit des Origenes von den Juden für Apotruphen gehalten murden, ergibt fich die Folgerung, daß die 2. Rlaffe des Jofephus abgefehen von dem nur eine furze Beit zu ihr gehörenden Brediger die deuterokanonischen Bücher enthielt. Diese Bücher find durch den jamnenfischen Beschluß im Jahre 90 n. Chr. vom alttestamentlichen Ranon abgetrennt worden ; bei Rofephus ift bagegen die Abtrennung noch nicht erfolgt, sondern es wird bie Prophetenfolge, von welcher ihre tanonische Beglaubigung abhing, bezweifelt. Wie wenig bedenklich die Juden im ersten Jahrhunderte vor und nach Chr. hinsichtlich der Beweifelung tanonischer Bücher maren, beweifen fowohl die oben ermähnten Zweifel über die Bücher Ezechiel, hohes Lieb, Sprüche und Prediger, als auch die im Jahre 65 n. Chr. beschloffene Verwerfung des Predigers. Bei einer

5**02** 

folchen Geistesrichtung erklärt fich eine Bezweifelung ber beuterokanonischen Bücher fehr leicht aus dem Umftande, bag unter dem Hohenpriefter und Bropheten Johannes Bprtanus eine zweite Sammlung der alttestamentlichen Bücher burch Judas ausgeführt ift, und daß Johannes Hprtanus ben Bharifäern fehr verhaßt wurde, wie fich aus Fl. Jofephus und der von Graey, Roh. S. 160 mitgetheilten Stelle Die Bezweifelung des spätern Brophetenthums eraiebt. mußte noch verstärft werden durch die Bermerfung des Zeug= niffes des Johannes des Täufers, des Simeon, der Prophetin Anna, und durch die Berwerfung des Messias. Das auf die Zeit des Esdras und Nehemias als auf einen Abschlußpunkt zurückgreifende Judenthum nahm eine ähnliche Stellung gegen die Fortentwicklung der Offenbarung ein, wie die Samariter es hinsichtlich des von Esdras und Nehemias aufgestellten alttestamentlichen Ranons thaten.

Die Abtrennung des Buches Esther vom altteftamentlichen Kanon, die sich als Folge aus der in Jamnia geschehenen Berwerfung der deuterokanonischen Klasse ergibt, wird durch einige thalmudische Stellen bestätigt. In Meg. 7 a heißt es: "Esther verunreinigt nicht die Hände. Esther ist nicht im heiligen Geiste abgefaßt." Auch die Sazung der Mischnah in Meg. II. 1, daß dieses Buch in den Synagogen in jeder Sprache vorgelesen werden dürfe, während die übrigen heiligen Schriften in hebräischer Sprache vorgelesen werden sollten, setzt einen Unterschied zwischen dem Buche Esther und den übrigen heiligen Büchern voraus. Unter diesen Umständen kann es nicht als Zufall oder als Berschen aufgefaßt werden, daß Esther in dem Berzeichnisse bes Melito um etwa 170 n. Ehr. nicht vorkommt.

Da das Buch Esther mit einem althergebrachten Freu-

benfeste in Berbindung ftand, fo trat wiederholt das Beftreben hervor , dem für die Feier unentbehrlichen Buche eine Mehrere darauf fich beziehende Anerkennung zu verschaffen. Stellen werden von Fürft, Ran. d. A. T. S. 106 f. in folgender Beife zusammengestellt : ""Ester (b. h. bie Burim-Schrift) fchickte ju den Chachamim ober Gelehrten die Bitte : fetet mich doch fest und beftimmt (zum Borlefen am Burim) ein für alle fünftigen Geschlechter. Die Beifen fandten bie Erwiederung zurück : Du erregft (badurch) Feinbschaft gegen uns unter ben heidnischen Bölfern. Sie fandte gurudt : 3ch bin ja bereits verzeichnet in den Zeitbuchern der medischen und perfischen Rönige", fo daß diefer Grund zur Abweisung Eine andere dahin zielende Tradition fann diefer nichtia ist. zur Erflärung dienen. Da heißt es : "Ester ichickte folgende Bitte an die Beisen : schreibet mich ein in das Buch (in den Ranon) für alle Geschlechter ! Die Beifen fandten die Antwort zurück: Es heißt: ich habe dir die in drei Klassen getheilten (heiligen) Schriften (Tora, Nebiim und Retubim) gegeben, aber nicht vier Rlaffen." Aus diefen Stellen ift ersichtlich, daß, der Tradition zufolge, die Forderung an die Chachamim oder Halacha-Lehrer ergangen fei, das alte Burimbuch (Jageretha=Burim) nur im Geiste der Hagiographen umzuschreiben und ihm wenn auch die lette Stelle ober lette Stufe des Ranons anzumeisen, mas jedoch bie Beifen lange verweigert haben, weil man teine vierte Rlaffe für den Ranon schaffen wollte. Eine andere Tradition erzählt diese Vorgänge noch in anderer Weise. Es heift : Die 120 Männer des großen Rathes waren anfangs über die Unmöglichkeit, die Burim-Schrift unter den Bagiographen aufzunehmen, fehr betrübt, da nach alter Ueberlieferung nicht einmal ein Brophet ermächtigt ift, eine neue Schrift

in den Kanoń einzufügen. Endlich haben sich die Chachamim doch entschlossen, wie die Tradition berichtet, die erste Purim= Schrift in ein iggeret ha purim ha-schenit, d. h. in unsere Ester=Megilla, nach Beibehaltung des Inhaltes umzugießen, worauf auch viele Stellen der Megilla hinweisen. Dann wurde sie wie die erste Purim-Schrift dem Mardechai und der Ester zugeschrieben und in den Kanon eingetragen. "Die Beisen", heißt es, "verhandelten mit einander darüber, bis endlich Gott ihre Augen erleuchtete und sie fanden Anlehnungen für sie in Tora, Propheten und Hagiograhen.""

Da das jetige hebräische Estherbuch eine Ueberarbeitung ift, fo ift es von besonderer Wichtigkeit, daß die in ber Septuaginta vorkommende griechische Uebersezung des Originals eine fehr beftimmte Unterschrift hat, aus der fich ergibt, daß das Original ichon im 3. Jahrhunderte v. Chr. porhanden mar. Nach diefer Unterschrift ift das Buch Esther von Lyfimachus, dem Sohne eines Btolemäus ju Jerufalem überfetzt und von dort haben zwei levitische Priefter, Dositheus und deffen Sohn Btolemäus die Uebersezung nach Aegypten gebracht. Da bei der in der Unterschrift enthal= tenen Zeitangabe ; im vierten Jahre der Regierung bes Btolemäus und ber Rleopatra feine Unterscheidung von einem andern gleichnamigen Regentenpaare angegeben ift, fo muß diefe Zeitangabe fich auf Ptolemäus Epiphanes und Rleopatra I. beziehen, weil man bei der großen Bestimmtheit der Unterschrift eine Unterscheidung nicht unterlaffen hätte, wenn ichon ein anderes gleichnamiges Re= gentenpaar regiert hatte.

Aus der Bergleichung des griechischen Textes mit dem hebräischen ergibt fich nun, daß in dem letztern gerade die Stellen fehlen, welche sich auf Religion beziehen. Diese

Stellen paffen nicht blok vollständig in den Zusammenhang. fondern haben auch zur Folge. daß verschiedene harte Urtheile. welche man über den hebräischen Text gefällt hat, 3. B. daß der Name Gottes und die biblischen Heilswahrheiten in demfelben fehlen, auf den griechischen Text nicht anwendbar Daß diese Stücke im hebräischen Texte fehlen, erklärt find. fich aus der von Fürft aus thalmudischen Stellen nachgewiesenen Berlegenheit, in welcher die judischen Schriftgelehrten bei der Anforderung, die Estherschrift in den Ranon aufzunehmen, sich befanden. Nachdem man die erste Burim-Schrift, d. h. das Original der griechischen Uebersezung burch den oben angegebenen jamnenfischen Beschluß zugleich mit den übrigen deuterokanonischen Büchern vom Ranon abgetrennt hatte, konnte das Spnedrium zu Jamnia oder Tiberias nach damaliger jüdischer Lehre das Estherbuch nicht mehr als Offenbarungsquelle gelten laffen. Hielt aber die judische Bevölkerung an dem althergebrachten gefte und an ber üblichen Festlection fest, fo blieb dem Synedrium tein anderer Ausweg, als ben religiöfen Charafter des Feftes und der Schrift möglichft zurückzudrängen. Dies hatte die zweite Burimschrift, d. h. den jetzigen hebräischen Text des Buches Esther zur Folge. Wenn nun die babylonifche Gemara aus der Zeit des 5. Jahrhunderts n. Chr. in Baba bathra 14 die Abfaffung oder Redaction des Buches Esther ber großen Synagoge zuschreibt, fo tann das eine alte Ueberlieferung fein, die ursprünglich auf die erfte Burimfchrift, später aber nach Berdunkelung des Berhältniffes zwischen dem Originale der griechischen Uebersetzung und dem jetsigen hebräifchen Text auf den lettern bezogen murbe.

In der Mischnah, Jadajim 3, 5 wird dem Simon ben Jochai, der nach Fürst, Biblioth. jud. gegen 170

Digitized by Google

n. Chr. gestorben ift, eine Notiz über bas Buch Rohelet zugeschrieben. Graets gibt in Rohelet. S. 164 einen Busatz zu der genannten Notiz an, nach welchem Simon ben Jochai behauptet habe, daß Ruth, hohes Lied und Esther bie hände verunreinigen. Obgleich ber Bufat in den Bufammenhang ber mischnischen Stelle nicht paßt, tann er boch aus einer verloren gegangenen Schrift Simons entlehnt fein. Wenn diefe Stelle echt ift und die damalige Ansicht der judischen Schriftgelehrten berichtet, ift das Estherbuch ichon von den jamnensischen Schriftgelehrten überarbeitet worden, fo daß der jetige hebräische Text in das 2. Jahrhundert nach Chr. zurückreichen würde. Daß Simon ben Jochai bamals mit einem bestimmten Zeugniffe für das Buch Esther auftrat, würde übrigens zur Borausfehung haben, daß das Buch bamals von anderer Seite beftritten murde, und daß bie zuerft in der sogenannten Apotalppfe des Esdras, die in der Zeit habrians verfaßt ist, aufgestellte Babl ber 24 heiligen Bücher unter den Juden noch nicht allgemein anerfannt war, womit auch das Fehlen des Buches Esther im Berzeichniffe des Melito übereinftimmt.

Aus der Bergleichung des griechischen Textes mit dem jetzigen hebräischen ergibt sich folgendes Berhältniß zwischen denselben: 1. Es sind die auf die Religion sich beziehenden Stücke nebst einigen andern ausgeschieden; diese werden jetzt deuterokanonische genannt; 2. die Berse 5, 1-2 sind eine Zusammenziehung des entsprechenden Textes der LXX; 3. das Stück 9, 29-32 ist interpolirt und gesälscht; 4. in dem übrigen Theile bietet der jetzige hebräische Text das Original der LXX, in welchem an einzelnen Stellen unwesentliche Auslassungen und unerhebliche Zusätze stattfinden können; das Historische des Buches ist jedoch nirgends entftellt oder verändert, und der hebräische Text ist durchgehends klarer und mehr zusammenhängend, als der entsprechende griechische Text. Der letztere hat außerdem noch die Fehler und Mängel, daß er an zu vielen Stellen paraphrasirt, verschiedene Stellen des Originals unrichtig übersetzt, und daß er durch eine Menge von Varianten entstellt ist. Ungeachtet dieser Fehler reicht er jedoch für das, was die Hauptsacht ist, nämlich für die Beglaubigung des vorhandenen hebräi= schen Textes, abgesehen von den oben in Nr. 1-3 ange= gebenen Punkten, vollständig aus.

Von den Stücken, welche bei der Ueberarbeitung des hebräischen Originals ausgeschieden sind, haben sich verschiedene Reste bei den Juden erhalten. Einige hebräische Handschriften des Buches Esther enthalten einen chaldäischen Abschnitt, in welchem die Gebete des Mardochäus und der Esther und der Traum des Mardochäus vorsommen. Der Traum, die Gebete und das mit der Darstellung der LXX übereinstimmende Erscheinen der Esther vor dem Könige kommen in hebräischer Sprache in der Geschichte des Josiphon ben Gorion vor und sollen aus diesem Werke in einen alten Midrasch Esther aufgenommen sein.

Das urfprüngliche Buch reicht nur bis 9, 19; bas Nachfolgende besteht aus verschiedenen Zufätzen. Das Stück 9, 19—32 des hebräischen Textes unterscheidet sich durch seine Sprache unverkennbar von dem Vorhergehenden und muß (mit Ausnahme der spätern Interpolation in 9, 29—32) bei der ersten Aufnahme in den Kanon hinzugekommen sein. Nach diesem Stücke, das vom jüdischen Synedrium oder von der großen Synagoge entweder verfaßt oder doch anerkannt ist, hat Mardochäus das ursprüngliche Buch Esther verfaßt.

**10**%

Digitized by Google

### zu Esbras, Nehemias und Esther.

Das in R. 10 enthaltene deuterokanonische Stud muß aus einem Briefe des Mardochäus entlehnt fein und ift deßhalb wahrscheinlich in chaldäischer Sprache geschrieben. Da biefem Stücke das erste beuterokanonische Stück entspricht, bas den Traum des Mardochäus enthält und das für die aroke Spnagoge bei der Aufnahme des Buches Esther von besonderer Bichtigkeit fein mußte; fo ift mahrscheinlich auch biefes aus demfelben Briefe entnommen und an die Spipe bes Buches gestellt worden. Bei diefer Auffassung würde Mardochäus in R. 12, B. 4 der Bulgata auf feine Abfassung bes Buches Esther hinweisen. Der folgende 2. 5 braucht fich bann nicht auf die Zeit unmittelbar nach der Entdeckung der Berschwörung zu beziehen, fondern es tann damit das spätere Amt am Hofe des Königs gemeint fein. Die Geschenke fallen dann in die Zeit nach der Erhebung des Marbochäus, und die Angabe über Aman im folgenden Verfe würde fo abgebrochen daftehen, weil fie von dem, mas im Briefe darauf folgte, abgetrennt ift. Die Notiz über Mardochäus am Anfange Diefes deuterofanonischen Stückes muß in diefem Falle von der großen Spnogoge herrühren.

Die Verse 1-3 in K. 10 bilden einen besondern Theil bes Anhanges. Daß in dieser nur lose angehängten Notiz der auf das Laud und die Inseln des Meeres gelegte Tribut erwähnt wird, deutet darauf hin, daß Mardochäus die Auf= sicht über die Einfünste des Staates hatte. Die Verweisung auf das Buch der Zeitereignisse des Mardochäus setzte nund Persien in Betreff des Wirkens des Mardochäus setzt voraus, daß die persische Herrschaft noch fortbestand, als diese Notiz dem Buche angehängt wurde. Daß diese Notiz dem Buche nicht schon bei seiner Absassing angehängt wurde, ergibt sich aus ihrer Abgerissenbeit und aus dem Umstande, daß das ihr vorhergehende Stück 9, 19—32 ebenfalls ein Anhang ift, dessen Sprache von der des Buches Esther sehr abweicht. Da nun der dritte Anhang, nämlich das deuterokanonische Stück, welches in der LXX auf 10, 1—3 folgt, die Erfüllung des Traumgesichtes des Marbochäus hervorhebt, was für die Aufnahme des Buches in den Kanon von besonderer Wichtigkeit war; so ergibt sich die Folgerung, daß die Anhänge dem Buche erst bei der Aufnahme in den Kanon hinzugefügt sind, und daß diese Aufnahme während der persischen Zeit erfolgt ist.

Da das Buch Esther, wie oben nachgemiesen ift, zu den deuterokanonischen gehört, fo ift es von der großen Synagoge in der Zeit zwischen Esdras und Alerander d. Gr. in den Kanon aufgenommen worden. Benn nun die Frage gestellt wird, wie damals eine folche Annahme möglich war: fo laffen fich folgende Möglichkeiten aufstellen : 1. Das Buch Esther tann ichon in der Zeit des Esdras als ein prophetisches anerkannt gewesen fein, ohne daß es in den Ranon aufgenommen wurde ; bie große Synagoge fonnte es bann, wenn sie es (vielleicht wegen der Festlection am Mardochäi= fchen Tage) für zweckmäßig hielt, in den Ranon aufnehmen. 2. Es tann in der Zeit der Aufnahme der Prophet Mala= chias noch gelebt haben. Wenn diefer in der Zeit des ge= menschaftlichen Birtens des Esdras und Nehemias um 440 etwa 30 Jahre alt war, tann er bis in die ersten Jahrzehnte des 4. Jahrhunderts v. Chr. gelebt haben. 3. 66 tann damals ein Brophet gelebt haben; die judische Lehre, daß der h. Beift und der Geift der Beiffagungen in der Zeit nach Esdras von Jørael gemichen, mird ichon allein durch den Bericht des Josephus über Johannes Hyrtanus widerlegt.

eria e

Was nun für das Buch Esther gilt, das gilt auch für die Bücher Tobias und Judith. Zur Aufnahme des Buches Judith hat wahrscheinlich die in demselben berichtete Festfeier wegen der Errettung von der Gewalt des Holofernes Beranlassung gegeben, und das Buch Tobias war bei dem Gegensatze zwischen den Juden und den Samaritanern von besonderer Wichtigkeit für die Streitfrage, welcher Tempel der rechtmäßige sei. Da diese Bücher deuterokanonische sind, wie vorher nachgewiesen ist, und da ihre Aufnahme in den Kanon zu den jüdischen Berhältnissen während der persischen Herrschaft am besten stimmt; so ist diese Aufnahme in die erste Periode der großen Sphagoge zu setzen.

In dem hebräischen Texte des Buches Cother unterscheidet sich der Unhang 9, 20-32, wie Bertheau ausführlich nachgewiesen hat , durch seine Sprache und Ausdruct= weise in auffallender Beife von dem ganzen übrigen Theile des Buches. Beraleicht man diesen Anhang mit der LXX. fo laffen fich die Ubweichungen zwischen dem ersten nachtrage 2. 20-28 und der LXX aus den Gigenthümlichkeiten der Baraphrase der LXX erklären. Bei dem zweiten nachtrage V. 29-32 verhält sich die Sache dagegen anders. Der Hauptunterschied besteht bier darin, daß nach dem griechischen Texte das Schreiben der Esther und des Mardochäus eine Bestätigung oder Feststellung berichtet, die mit einer Burim-Schrift zusammenhängt, welche die in B. 20-28 ermähnte fein muß, wohingegen nach dem hebräischen Texte in dem Briefe der Esther und des Mardochäus die Bestätigung einer Burimschrift vollzogen wird, welche diefe zweite Bu= rimschrift genannt wird und keine andere Deutung als auf den vorhandenen Text des hebräischen Buches Esther gestattet. Daß das jetige hebräifche Buch Esther eine zweite

### 512 Neteler, zu Esbras, Nehemias und Esther.

Purimschrift genannt wird, ftimmt zu der oben nachgewiefenen Verwerfung des Originals und zu der Biederanerkennung einer Ueberarbeitung des Originals, ist aber eine Fälfchung des hebrätischen Textes.

Wenn nun beim Buche Esther die oben nachgewiefenen Beränderungen vorgenommen sind, so stellt sich deutlich heraus, wie sehr die Kirche Recht hat, wenn sie an ihrer eigenen Ueberlieferung sesthält und die jüdische Ueberlieferung aus der Zeit des Christenthums nicht als maßgebend anertennt.

# II.

## Recensionen.

1.

- Das Buch 30b überset und erflärt von Dr. hermann 1. Bicotte, R. R. Hofcaplan und Brofessor der Theologie an der R. R. Universität in Wien. Mit oberhirtlicher Genehmigung. Wien 1875. Wilhelm Braumüller. XXVI und 334 S.
- Das Bud Siob, überset und ausgelegt von Dr. Ferdi-2. nand Sikig, Professor der Theologie in Seidelberg. Leip= zig und heidelberg, Binter'iche Verlagshandlung. VI und 317 S.
- Historia Sacra antiqui testamenti compendiose concepta 8. a H. Zschokke u. f. w. Vindobonae MDCCCLXXII. Sumtibus Braumüller. LXXV nnd 376 S.

Das unter 1 genannte Buch fündigt sich in der kurzen aber etwas holprichten Borrede als integrirenden Theil des von Brof. Rohling 1870 begonnenen Gefammtcommentars zum Alten Testament an. Dieses Unternehmen ift mittlerweile ins Stocken gerathen, mas den Berf. veranlaßt hat, feinc Bearbeitung hiobs felbständig erscheinen zu laffen für "Theologen und gebildete Laien," nach der Anlage der ganzen Sammlung, von der Verf. angibt nur durch die Bahl 33

Theol. Quartalicrift. 1875. Seft III.

lateinischer Lettern abgewichen zu fein. Die Einleitung handelt über Inhalt, Zweck, Stoff und Form, Abfassungszeit und Verfasser, dogmatisch ethischen Lehrinhalt und die alten Versionen. Die nicht ungefällige Darftellung bewegt fich hier im Besentlichen in der Schablone der über jene Materien bei den conservativen Bibelerklärern herkömmlich gewordenen Anfichten, ohne fich wie uns dünkt mit entgegenftehenden Behauptungen größern Gewichtes überall gründlicher auseinanderzuseten. Wir meinen dien befonders betreffs der Abfassungszeit des Buches. nicht das mir uns gegen die Annahme des Salomonischen Zeitalters für diefelbe unter allen Umftänden erklären wollten; aber man findet die Gründe, welche für Abfaffung Siobs in der fpätern Rönigszeit vorgebracht werden und gar nicht leicht wiegen, nicht Die Blüthezeit der hebräischen Literatur war aewürdiat. nicht auf David und Salomo beschränkt, fondern reichte bis tief ins achte, felbst noch ins fiebente Sahrhundert; ber alte Glaube an das fichere Balten der Gerechtigkeit Gottes mußte ichon geraume Zeit vor Erscheinen Hiobs tief erschüttert gemefen fein, und die tunftvoll ausgebildete Form fomie die Sprache, die ftarte Antlänge an bas Späthebräifche hat, scheinen ebenfalls ber jüngern Zeit angemeffen zu fein. In Bestimmung des bogmatisch ethischen Lehrinhaltes S. XXII ff. ift dagegen nach dem Urtheil des Refer. zu viel geschehen und Manches aus der vollendeten göttlichen Offenbarung in die alte Zeit zurückgetragen. Dak 25. 2 ein . Rampf der guten mit den gefallenen Engeln, andersmo (27, 2 f.) die Trinitätslehre, 14, 13 ff. die Erlöfung ber Geifter aus dem Hades durch Christi Höllenfahrt "beutlich genug" angedeutet fei, tann besten Falls geglaubt, niemals aber bewiefen werden. Auch lettere Stelle tann nur gang uneigentlich eine Weiffagung auf die Erlöfung aus dem Hades genannt werden, denn nicht schon ihr Urheber, der Dichter gibt ihr die richtige Beleuchtung, sondern bricht hoffnnugslos ab; die ihm unmöglich erscheinende Erfüllung des Bunsches, durch Gott aus dem Hades loszukommen, ward später ohne feine Erwartung, geschweige dem Beiffagung verwirklicht.

Die Ueberfetzung ift mit fortlaufender ziemlich reich= haltiger Erklärung versehen, an welche erst S. 272-334 sprachliche Erläuterungen sich schließen. Daß letztere laut Borrede durchweg in "einfacher und bündiger Form" gegeben find, lehrt nicht ohne weiteres der Augenschein. Uns erfcheinen diefe Erläuterungen zu großem Theil unbedeutend, überflüffig, auch unrichtig; manche fagen auch etwas Underes aus, als die Uebersetzung, welche fie rechtfertigen follen, und geben fich zu offenbar als zufälliges Conglomerat aus dem Börterbuch zu ertennen. Bei vielen ichmierigen Stellen fehlt dagegen eine forgfältigere sprachliche Behandlung, mofür andere fich von felbst verstehende Erläuterungen teinen Erfatz bieten. Ueberflüffig ift z. B. die Rote zu 1, 4 über die Beziehung des Suffires, zu B. 6 : daß Satan von satan anfeinden und nicht von schut, austundschaften, hergeleitet werde; weiter die Bemerkung zu 6, 2 daß lu Bunfchpartitel fei, ähnlich zu B. 8. 9. 10, 21 u. m. A. Daß S. 285 Scheol noch als Forderer, Abforderer der Seelen er= flärt wird, geht doch taum mehr an. 2. 4 ift "haut um haut" nicht deutlich erklärt. 3, 11 nicht : im Mutter= leib, fondern gleich vom Mutterleibe meg, nach der Geburt, wie das Barallelglied erklärt. B. 16 ift nicht für jene Auslegung, da er fonft nichts Neues, fondern eine Wieder= holung enthielte. B. 21 fagt nicht, daß fie nach dem Tod araben wie nach Schäten, fondern mehr als nach Schäten; 33\*

515

Mem ift und bleibt hier Bergleichungspartitel und man foll nicht den alten Ueberfetzungen folgen (die es als Bartitivprapofition faffen), auch wenn es "fast alle neuere proteftantischen Eregeten als Bergleichungspartitel fassen" (S. 276). Diefer Umftand darf doch für einen R. R. Professor feine Bogelscheuche in einer rein grammatischen und ganglich undogmatischen Frage fein. Bu 1, 15 könnte paffend bemerkt werden, wie Sept. zu ihrem alzualwrevorres tamen, und ebenso 2, 14, wie sie Sigeow erhielten. 1, 22 heißt es: in all dem versündete (sic) fich Hiob nicht und legte Gott nichts Ungereimtes bei. S. 274 fagt die Rate bierüber : Die Sept. erklären die Worte "in allem dem" burch : έν τυτοις πασι τοις συμβεβηχοσιν αύτω, mährend Bulg. (labiis suis) diefelben auf das Reden allein bezieht; und in der Erklärung (S. 10) ift bemerkt : "in allem dem" nicht blog mas ihm begegnete (Sept.), d. h. in allen diefen Schidungen, sondern auch in feine Worten, ja Gedanken ver= fündigte sich hiob nicht, noch gab er Gott einen Anlaß zum Mißfallen, indem er nichts Thörichtes, nichts Ungereimtes äußerte." Sierin liegt eine Confundirung zweier Borftellungen, die ftreng auseinanderzuhalten find. Die Worte: "in allem dem" können sich nicht auf die Schickungen Hiobs und zugleich auf feine Aeußerungen, ja Gedanken beziehen, in denen er fich nicht verfündigt habe ; es wird gefagt, daß er bei all feinem Ungluck fich nicht versündigte fei's in Borten, Gedanken oder handlungen, und Gott nichts Ungereimtes, feine Ungebühr beimaß, d. h. nichts Unziemliches von Gott behauptete, etwa daß er ungerecht gegen die Menschen verfahre, nicht aber wie Berf. S. 10 will, daß er Gott feinen Anftoß zum Mißfallen gab, indem er nichts Thörichtes äußerte. Das Ungereimte (תכלה) ift nicht auf Seite Biobs.

fondern Gottes, wie auch die Uebersetzung des Berf. vermuthen läßt, welcher fodann die Erflärung, die er gibt, widerspricht. Bulg. hat freilich ungefähr daffelbe : neque stultum quid contra Deum locutus est, dagegen hat fie ihr in omnibus his ficher richtig nach dem Sinn der Sept. verstanden, weshalb nicht zu fagen ift (S. 274), fie habe es aufs Reden allein bezogen. Darauf bezog fie lediglich ihr peccavit, indem sie labiis suis beisezte, und nicht auch auf das was Ursache und Anlaß zu Wort= oder Thatfünden bot, auf in omnibus his, eine rein sinnlose Beziehung. Bu 2, 10 wird bemerkt, daß, □1 das gar keine Fragpartikel ift, logisch zur zweiten Vershälfte gehöre. Es beißt jedoch: haben wir ja auch das Gute von Gott angenommen und bas Böfe sollten wir nicht annehmen? Die Frage ift weit fchärfer, wenn jenes Wörtchen dem erften halbvers verbleibt. 2, 11 fteht nicht das Perf. mit Art. ftatt des Relat. Bron., was späterer Sprachgebrauch ift, sondern das Particip mit zurückgezogenem Accent; und es ift hier doch wieder felbft= verständlich, wird aber ausdrücklich angemerkt, daß "fein Ort" der Wohnplatz eines Jeden ist und "zu Biob" zum Berb ergänzt wird. In der Einleitung zu Rap. 19 (S. 119) fteht : ihm, dem Gequälten, die Rechtfertigung schauen laffen ; B. 4 follte es heißen : habe ich gefehlt, hypothetisch, wie die Erklärung des B. richtig hat ; B. 17 find unter "meines Leibes" Söhne nach und wegen 3, 10 Brüder gemeint, nicht Entel, und Irn fommt nicht von , fon= bern 717, das entsprechende arabische Wort ift nicht mit ze (S. 302), sondern mit dsal geschrieben. Die Ueberfetzung ift hier (ich flehe zu den Söhnen meines Leibes) nach Bulg., während die Note dazu das Berb aus bem Arabischen leitet (übel rieche ich den S. m. L.); B. 18

### Bichoffe, Buch Job.

tommt nicht aus dem Begriff des Anredens, sondern des Redens gegen oder über Jemand der der Verspottung, und B. 23 steht die Pausalform nicht für PM, sondern mit langem Bocal statt Dagesch mit kurzem Bocal (Patach). Daß B. 25 ff. die leibliche Auserstehung geweissagt werde, davon kann wenigstens die Ausssührung S. 124 ff. nicht überzeugen: entschieden wahrscheinlicher ist, daß Hieb hier die Hoffnung ausspricht, daß er nach seinem Tode Gott in Gnade und Liebe schauen werde. Läßt man eine Entwicklung der Auserstehungslehre im A. Testament gelten, so würde Hieb, wenn hier die leibliche Auserstehung verstündet ist, in die Zeit kurz vor, in oder nach dem Exil herabgerückt. Die wahrscheinlicher genannte Erklärung der Stelle ist aber auch schon durch Kirchenväter vertreten.

An Druckfehlern und sprachlichen Unrichtigkeiten ift fein Mangel. So fteht S. VIII : deren zwei ersteren, S. XI : namentlich für nämlich, S. XII : Wenn Emald meint, der Dichter wollte die 3dee darftellen, S. XIII: fie halten es für Dichtung ohne hiftorischem Substrate; S. 1 fteht Ptolomäus, dann Alourau, S. 9 das Glück des Glückes u. s. w. Die XIII unter R. 1 angeführten Gründe fprechen nicht strifte für die historische Realität Siobs, fondern für bie Runft des Dichters, welcher ihm als Fürften ber im Zeitalter der Batriarchen lebte, das hohe Alter und bie Wirksamkeit als Familienpriester verleihen und auch in den fonstigen Angaben innerhalb jener alten Zeit fich zu bewegen hatte. S. XV fteht : den in (nicht im) dichterischer Broja gehaltenen Brolog und Epilog umrahmen die ganz in poetische (nicht: en) Sprachformen gekleideten Reden. Wir follten meinen, es verhalte fich umgekehrt. Es legt fich, ohne daß fonstige Borzüge dem Buche abgesprochen werden

Digitized by Google

518

sollen, der Wunsch nahe, daß der Verf. die kurz zuvor (1874) erschienene Bearbeitung Hobs durch Hitz gin, den Schwanengesang eines kritischen Meisters, sich in grammatischer Akribie und dem was damit zusammengeht zum Vorbild genommen hätte. Denn hierin überragt

2. Der Commentar Bigigs 3. Bichoffe ebenfo ftart, als letterer jenen in muthiger Vertheidigung des Bergebrachten in Tradition und Exegefe mas wir übrigens ein ganz berechtigtes Beftreben innerhalb ber richtigen Grenzlinien ju nennen nicht anstehen. Wenn es Sache des Erklärers ift, fich in feinem Text betrachtend zu vertiefen, den Grundgedanken icharf herauszulöfen und bie Schaale des Rerns mit Beihilfe umfassendster fachlicher und lieguistischer Erudition zu zergliedern, ben Busammenhang fich ftets präfent zu halten und was die Borgänger geleistet beffernd und fritisch fichtend zu überbieten, endlich im Anftand verbliebene Fragen wo möglich spruchreif zu machen oder doch das Material hiefür zu sichten und zu mehren, fo hat die Arbeit Hitzigs vollen Anspruch auf Anerkennung. Bei knappfter, oft nur ju ftart coupirter Darstellung, worin der Berf. fich gar nicht genug thun kann und fast der Manier verfällt, verfügt er über eine Menge aufklärender Gedanken, erhellt fchlaglichtartig manche dunkle Bartien und Stellen und über= rafcht durch feines grammatisches, überhaupt fprachliches Berftändniß. Dabei muthet der Commentar für volles Berftänd= niß dem Lefer hubsche Bortenntniffe zu und macht diesfalls ziemlich ftarke Voraussetzungen, mas immerhin weit beffer anspricht, als die Beischleppung des oft trivialsten Apparates und die Erklärung felbstverständlicher Dinge. Da der Berf. bekanntlich weder an Scharffinn noch an Bhantafie Mangel hatte, so fehlt es auch nicht an überraschend fühnen Auf-

ftellungen, die fich erft noch zu bewähren haben, dagegen begegnet man hier, wenigstens im fortlaufenden Commentar (anders in der Ginleitung, worüber fogleich Beiteres) taum mehr bloßen originellen Einfällen, die in frühern Arbeiten des Berf, häufig waren und oft zweifeln liefen, ob es ihm damit Ernft war oder ein bloßes Spiel von Wit und Scharffinn aufgeführt werden wollte. An der im Ganzen vollenbeten Arbeit aus Einem Guß ift es ichmer und undankbar, an Einzelheiten zu mäteln, wie daß S. 257 gesagt ift, daß feit 33, 13 jezt, 35, 1, Elihu querft mieder die Rede perjönlich an Hiob richtete, da dies doch auch schon 34, 33 geschehen mar, u. a. m. Dafür wenden wir uns noch etwas ber Einleitung zu (S. IX bis LI), nachdem wir noch bemertt haben, daß hitig betreffs einzelner Theile des Buchs, beren Mechtheit früher beanstandet worden ift, wie des Prologs und Epilogs, 27, 7-28, 28, auch 40, 15-41, 26 für deren Mechtheit und Urfprünglichfeit eintritt. Rur völlig abgeschloffen fieht er dagegen die Frage wegen der Mechtheit der Reden Elihu's an. Allein er überspannt (S. XXXIV ff.) bie Vorwürfe gegen diefen Abschnitt, denn Elihu verurtheilt Hiob nicht ichlechtweg, indem er wieder den dogmatischen Standpunkt behaupte, ben brei Bertheidigern deffelben als ungeschickten Fechtern die Waffe aus der hand nehme und den Hiob, "welcher nach dem Plane des Buches Recht behalten muß," ins Unrecht fete und gegen ihn Schmährede und Vorwurf häufe. Die Einrebe gegen die Urfprünglich= keit von R. 32-37 scheint um so weniger gerechtfertigt, als Berf. das volle Verständniß für den überraschend ichönen Schluß von R. 37 befigt, durch welchen die folgende Theophanie boch allein eingeleitet wird, indem die fie vermittelnden äußern Anzeichen derfelben noch ausdrücklich genannt

Buch Hiob.

ſ

1

find und die bloßen Anrufungen und Wünsche Hiebs nach Gottes Erscheinung 9, 34. 13, 18 f., noch zuletzt 31, 35 f. doch hiefür nicht genügen konnten.

Anders als über den Commentar muß Ref. über ben erften Theil der Einleitung urtheilen, welcher über namen, Berson und Heimath Hiobs handelt. Nicht daß zu fagen wäre, die hier gegebenen Aufschluffe feien nicht neu und original : fie find beides nur zu fehr und deshalb, fürchte ich, weniger haltbar. Um es furz zu fagen : Berf. macht den uralten Batriarchen Hiob noch älter und läßt ihn im Brillantfeuer einer ursprünglichen Aftralgottheit leuchten, die burch fpätere Bermenschlichung auf Erden Bofto gefaßt und endlich, ganz ungleich ihrer ursprünglichen Bedeutung, zum bulbenden Belden einer Schictfalstragödie gemacht worden ift. Bie jo dieß genauer herging, ift nicht gut zu fagen. Nicht daß es an "Beweifen und Gründen" hiefür fehlte : ganz im Gegentheil; dafür bürgt schon der Name des Berfaffers, der mit icharfem Geift ein immenfes Biffensgebiet umspannte und beherschte und wenn es ans Beweisen ging, nicht leicht etwas schuldig blieb. Aber in die Regionen, wo weit hergeholte Mythen verschiedener alter Culturvölker für Ertlärung alttestamentlicher Namen und Geschichten bas ent= scheidende Wort sprechen und ein in sich schwankter und brüchiger Boden die Basis für Untersuchungen abzugeben hat, vermag Ref. einstweilen noch nicht zu folgen. Die Worte hör' ich wohl, doch mir fehlt der Glaube, den die Sepp, Grill, Bernftein und hier auch Sitig für ihre Fünde auf dem Ritt ins romantische Land der Allerweltsmythologie heischen. Daher mag es genügen, die Ergebniffe der Gin= leitung nach diefer Seite hin in turgen Zügen zu zeichnen. Hiob hat niemals gelebt, was allerdings auch ichon ein

521

### Zschokke,

alter Talmudift meinte, und bedeutet der Gott Zugewandte, wogegen wir nichts haben, entsprechend dem Salich des arabischen Mythus. Er gehört zeitlich der Sphäre Abrahams an (den Bernstein glücklich auch als alte Gottheit entziffert hat) als Sohn von dessen Bruder Nahor, und ist mit dem Namen seines Heimathlandes Utz identisch, sofern unter diesem Namen die Zadier Harans den Benusstern verehrten, den Uçanas der Inder. Denn Awwab, d. i. eben Höch, war arabische Benennung des Morgensterns, als der zurückzukehren pflegt, sofern er nach dem Erlöschen wiederkommt (NKC), wiederaussehet als Abendstern. Dieser ursprüngliche Sinn des Wortes verschwand; und der Stern wurde ein Mann, hervorragend durch Rechtschaffenheit gemäß dem Bilbe 4 M. 24, 17 und der Bergleichung Dan. 12, 3. Q. e. d.

Der Annahme, daß das Buch im achten Jahrhundert noch in der classischen Beriode des hebräischen Schriftthums verfaßt fei, ist füglich nicht entgegenzutreten, vielmehr ge= deukt Ref. diefelbe selbst weiter darzulegen und zu begründen.

3. Die historia sacra compendiose concepta Antiqui testamenti ift schon vor bald drei Jahren erschienen als Leitsaden für biblische Vorlesungen. Die Vorrede bemerkt richtig: literatura rerum biblicarum in immensum jam accrevit, arte et studio laudabili praecipue multorum doctorum Acatholicorum, quorum plures auctoritati sacrarum literarum divinae vindicandae operam suam navarunt. Die überaus zahlreichen Schriften über biblische Literatur sind nun aber seit zwei Menschenaltern und darüber in deutschen Landen, die hiefür doch in vorzüglicher wenn nicht ausschließlicher Weise maßgebend sind, mit verschwindenden Ausnahmen deutsch geschrieben; anch der

Digitized by Google

historia sacra.

alte. febr verdienstvolle und gelehrte Sahn hat Einleitung und Archäologie deutsch erscheinen laffen : um fo feltfamer nimmt fich der lateinische Leitfaden aus, der, der natur ber Sache gemäß, fich überall auf deutsche Schriften und Bücher ftüten und berufen muß. Der polyglotte Charafter bes Staates, mo bas Buch erschien, reicht zur Rechtfertis anna nicht aus : Wer in mehr als ganz oberflächlicher Weife fich mit biblischer Biffenschaft beschäftigen will oder fich zu beschäftigen hat, muß eben deutsch lernen: ein lateinisches Compendium über biblifche Einleitung, Gefchichte und Alterthümer, das bei jedem Schritt sich mit deutscher Literatur hierüber auseinanderzuseten bat, ift ein gar feltfam befiederter Bogel. Wir feben davon ab, daß gar Bieles aus diesem mit Borzug deutschen Biffenschaftsgebiet nur febr schwer in der längst erloschenen Sprache wiederzugeben ift, beim beften Willen und Geschict des Ueberfeters nicht völlig verständlich oder migverständlich wird. Es entsteht fo nothgedrungen jener hybride Styl fadenscheinigen Lateins, aus dem überall deutsche Conception, deutscher Sinn und Gedanke hervorschaut. Es geht eben nicht mehr anders : entweder lateinische Sprache auch für theologische Biffenichaftsgebiete, denen diefelbe fast durchaus fremd geblieben ift, und dann formell und sachlich verfümmerte Darstellung, oder deutsches Sprachgewand in deutschem Land für eine fast allein burch deutsche Beistesfräfte geschaffene und bebaute Sparte der theologischen Literatur. Daher hätte der Berf. wenn immer möglich die "circumstantiae," denen das Buch das lateinische Gewand verdankt (2. S. der Borr.) überminden follen. Auf die Brolegomena, welche Materien aus der fonst f. g. allgemeinen Einleitung behandeln (darunter XXVI bis LX, etwas zu ausführlich über diefen Gegenstand für

,

523

#### Zschokke,

ein Compendium, von den Uebersetzungen) folgt die Urgeschichte, die mosaische mit der Gesetzgebung, wobei für den Bentateuch und die Rechtfertigung feiner mofgischen Abfassung S. 109-121 abfällt; in der nachmofaischen Geschichte bis Samuel wird das Buch Josua, der Richter und Ruth be-Aehnlich werden an die hiftorische und poetische handelt. Bücher in die Darstellung der Berioden eingeschoben, denen fie inhaltlich oder durch die streng festgehaltene Tradition über ihre Abfaffungszeit zugemiesen werden. nur die Bücher Samuels find nach den Rlagliedern und dem Büchlein Tobia fowie nach den jüngern vorerilischen Bropheten in einem fehr magern Baragraphen behandelt, obgleich fie Jahrhunderte älter und nach dem Bentateuch das bedeutendste canonische Geschichtsbuch find. Aehnlich ift die Darstellung der nach= exilischen Geschichte bis auf Christus gemischt mit turger Behandlung der wirklich oder muthmaßlich in die betreffenden Beitabschnitte fallenden Schriften bes erften und f. g. zweiten Canon. Der für ein Compendium bestimmte Umfang des Buchs und die geschichtliche Umrahmung machten es unmöglich . fritisch introduktoriche Fragen anders als in ganz kurzer Weise zu behandeln, wodurch der Studierende allerdings nur ein ganz abgeblaßtes Bild von der Wichtigkeit und Schwierigkeit vieler dabei in Betracht kommender Berhandlungen gewinnt und zu bald zu dem Ruhekissen des quod erat demonstrandum und zu unbedingter Bochhaltung ber diesfälligen Traditionen geleitet wird. Bir erlauben uns hiernach einige Einzelheiten zu ermähnen. S. XII wird ohne Einschräntung zu Gunften des Hieronymus behauptet, daß er im Sinne ber Juden geredet habe, wenn er die deuterofan. Bucher ju ben Apocryphen rechnete. S. XVIII wird den vorerilischen Juden in Reinerhaltung der h. Schriften zu ftarkes Lob

524

Digitized by Google

gespendet. Das befannte Buch von Geiger zeigt jedenfalls, bag jene gemiffenhafte Afribie erft in verhältnigmäßig fpäter Zeit angewandt murde. Noch bald nach dem Exil murden in der Chronit ältere Stellen aus verschiedenen Gründen umgearbeitet. S. XIX ift felbst von Theodoret angeführt: Esdras sacros libros descripsit, qui partim per Judaeorum incuriam, partim per impietatem Babyloniorum fuerant depravati. Bu XXVI ift zu bemerten, daß die Ausgabe von Döderlein-Meigner 1818 burch Rnapp in der Officin des halle'ichen Baisenhauses mieder edirt murde. Die Bemühungen von Geiger, Thenius, benen neu auch Bellhaufen fich zugesellte, u. A. um Tertfritit find unerwähnt geblieben. In ein Compendium gehörte teinenfalls ber ohne Schuld des Berf. gründlich langweilige § VIII (subsidia historiae sacrae), S. 2 berührt die Musterien bes 1. Rap. der Genesis. 3m Simmel des 1. Berfes ift aber die Engelsschöpfung nicht mitgemeint, und ob der Satan --- certe (vielmehr certo) ante hominis lapsum" -- probabiliter paulo post hominum creationem in der Bahrheit nicht bestanden, ift nicht aus der Schöpfungsgeschichte zu extrahiren. Es ift den Theosophen die Entscheidung darüber zu überlaffen, ob bie Completirung des durch den Beifterfall verursachten Ausfalls in der geiftigen Belt Grund ber Erschaffung des Menschen gemesen, oder ob erft die Nichtanerkennung der Hoheit des ursprünglichen Menschen Grund des in der Engelwelt fich vollziehenden Abfalls ge= wesen ift. Dagegen hat fich der Berf. lobenswerther Beije von der phantaftischen Reftitutionshupothese, die amischen B. 1 und 2 einen Invasionstrieg unzähliger Teufel in die eben fertig gewordene erste Schöpfung und daneben eine förmliche Depossedirung der Gottheit statuirt, abgewandt. Die Ratho=

#### Zschocke,

liten konnten diesen Fund füglich protestant. Superorthodorie überlassen, aber H. Beftermaper ließ es fich nicht nehmen, benfelben zu einer vierschrötigen Ausarbeitung in Form eines aruselnden kleinen Schauerromanes zu verarbeiten. Berf. tonnte beffer auch barüber weggehen, daß Reufch (B. und Ratur) doch noch an irgend einen Zusammenhang des Engelfalls mit dem Chaos dentt. Die Bibel fagt und wir wiffen Talmudisch scheint uns die Bemertung G. nichts darüber. 5 zu fein, das Adam im Berbst oder Binter erschaffen worden fei "antequam plantae herbaeque germinarent 2, 5." S. 24 war gründlicher über die Unmöglichkeit das Sebräische als die Ursprache zu betrachten, zu reden und bei ber Batriarchengeschichte durften die modernen Berfuche, die Urväter Jeraels in alte Götter aufzulöfen, nicht mehr unerwähnt bleib en. Die Japhetiden (S. 25 f.) als Beiße, die Chamiten als Schwarze und die Semiten als Rothe zu interpretiren geht nicht an. Sesonchis führte nicht gegen ben Rönig von Jørael (S. 50) Krieg, sondern gegen Juda. Die ägyptische Chronologie ift durchaus nicht fo ficher beftimmt, daß man fagen dürfte (a. D.): Menes, der Gründer der ersten geschichtlichen Dynastie habe 2782 die Regierung ans Die namhafteften Aegyptologen seben schon die 11. getreten. felbst die 12. und 13. Manethonische Opnastie noch früher an: Böth die 12. um 3404, Bunfen 2781, Reinisch die 13. um 2813, Unger die 12. um 3315. Ueber die älteren Dynastien, deren genauere chronologische Bestimmung fcweigt man vollends noch am besten. S. 56 ift der Unficht Calvins über die Verhärtung Pharao's die nicht minder einseitige, baß sie nur permissive seu indirecte zu verstehen, entgegengesezt und gesagt, daß aqua Nili universa (etiam ex eo hausta) in sanguinem verum, non autem in

526

aquam rubram verwandelt worden fei. 3ft man bier ein= mal fo peinlich auf dem Buchftaben verseffen, fo mußte man zugleich angeben, ob der Blutftrom die vollen 1200 Stunden lang bis zum Urfprung zurück gegangen und auch das Seegebiet, aus dem der Nil tommt, ju Blut geworden, endlich wie weit das Mittelmeer bavon roth gefärbt worden. Und dieß mehrere Bochen lang, da die Blagen fo lange ge-Uehnlich mird S. 60 bas Bunder der Ranchdauert haben. und Keuerwolke wo möglich noch vergrößert, indem sie den Jørgeliten (gegen 3 Millionen M.) auch Schutz gegen Sonnenhipe gewährt haben foll. Die dafür angegebene Stellen find fämmtlich unbeweisend und allein ungezwungen figurlich aufzufaffen. Schwer zu begreifen ift, daß (S. 68) Deut. 6, 4 die einfachen Worte Dominus Deus noster Dominus unus est ein Symbol des Monotheismus feien, welches triplex mysterium trinitatis indicat, non vero excludit, und daß fcon im Bentateuch (S. 69) die fichere Hoffnung jenseitiger Belohnung zu finden fei, die doch noch taufend Sahre nach Dofes, ganz dem schattenhaft vorbildenden unerlöften Befen bes 21. Bundes entfprechend, teineswegs ficher nachzuweifen Bon Mofes fagt Deut. 34, 5 f.: er ftarb und man iít. (oder der Herr) begrub ihn. 20as follen nun dazu die Worte : Deus potius transtulit eum (foll heißen feinen leib) ne computresceret corpus ejus? S. 118 mird Carlsstadt dem 17. Jahrhundert und der große Oratorianer und ruhmreiche Begründer ber fritischen Einleitungsmiffeuschaft, Rich. Simon, den interpretes acatholici zugezählt. Die Schriften über Echtheit, Alter und Composition des Bentateuch füllen eine ftattliche Bibliothet : es ift bier aber alles, die große Menge von Schwierigkeiten, Ginwürfen und Berhandlnngen auf drei leichten Seiten abgemacht (S. 119 ff.), nicht einmal gesagt, daß die Urtundenhypothefe die ältefte und daß zuerst bloß die Genefis dafür in Anspruch genommen wurde. Bum 3med bes Buches Ruth ober feines Schreibers gehörte doch nicht (S. 151): neben der Abstammung Davids auch die Christi zu erläutern. Beim Subjekt der Brophetie S. 222 ift in icholaftifcher Acuferlichteit der ethische Charakter derfelben, das sittliche Ergriffen und Durchdrungensein der Berson zurückgestellt, um ja den corretten Beariff mechanischer Einblasung in ein wie immer geartetes perfönliches Gefäß unangetaftet zu laffen. Und bilden benn bloß eigentliche Brädiktionen, zufällige fünftige Greigniffe. bas Objett? Ift denn der Prophet nicht zunächst ein Mann ber Gegenwart, mit welcher er in allen fafern feines gei= ftigen Lebens zusammenhängt, die er nach den Idealen des Gefetes umzugestalten fucht, und an deren natürlichen Grund. fowie subjektive an den der Berson des Propheten, der Geift Gottes feine Einsprachen und Verfündigungen antnupft? Die Ausicht, daß die BB. der Kön. (S. 283: putant plurimi) turg vor dem Exil geschrieben worden, hat taum mehr eine ernsthafte Bertretung. In Diefem Fall mären auch nicht bloß die lezten Berfe des lezten Rap., fondern eine Reihe von Rapiteln fpäterer Bufat. Ramen die weit älteren BB. Samuels erst zwischen den Rlagl. und babyl. Eril zur Besprechung, fo wird dagegen Chronik mit Esra, Rehemia und Efther vor den nacherilischen Propheten behandelt, obwohl Haggai und Sacharia um ein Jahrhundert älter find. Ebenso haben die Bemertungen über die babplonischen Schulen in Sora und auderwärts, die Entstehung der Talmude, mas tief in die chriftliche Zeit hereinführt, zwischen der Schilderung der Rücktehr aus dem Gril und dem Tempelbau teinen paffenden Play. Von Hofea ift 232 gejagt, daß er "pro-

Digitized by Google

. .

babiliter" aus dem Nordreich ftamme, aleich hernach ; daß er fich auch durch tiefen patriotifchen Schmerz als Bürger des Nordreichs verrathe. Ueber diefe Abstammung des Bropheten tann auch sprachlich tein Zweifel fein. Ang in ber rein fumbolischen Bedeutung von R. 1 bis 3 tann fich Berf. nicht betennen. Bei Joel will derfelbe die fymbolifche neben der buchftäblichen Bedeutung der Seufchrecten festhalten : zu fünftlich; die buchstäbliche kann allein nur gelten, wobei natürlich ift, daß sie dem Bropheten als Gottesgericht erscheinen. Wenn Joel den Obadja nachgeahmt hat (S. 237), Amos aber fich an Joel angeschloffen, fo tann Obabja nicht unmittelbar vor Amos geweiffagt haben, ungefähr als deffen Coave, sondern ift früher anzuseten. Bei Nahum (S. 248) ift wieder ohne jeden Grund unentschieden gelaffen, ob er aus Galiläa oder Affprien ftammte, einer fehr fpäten und völlig unbrauchbaren jüdischen Tradition zu lieb. Habatut uuzweifelhaft aus Mitte des 7. Jahrh., ift S. 251 viel zu tief in der Beit herabgeset, damit er ja mit dem deu= terokanonischen durch die Lüfte entführten habakut Daniels identificirt werden tann, mit dem er einmal für immer nichts gemein hat. Richtig ift, daß Jef. 36-39 in eini= gem Zusammenhang mit den übrigen Orakeln des Bropheten ftehen. Aber wie? wäre der großen Wichtigkeit ber Sache wegen bestimmter anzugeben. Daffelbe gilt für die äußern und innern Gründe der Echtheit des II. Theils. Dagegen hat hier der Grund, daß der Tempel als noch bestehend ericheine, wegzufallen, wie es überhaupt fodann unwahrichein= lich ift, daß gesaia bier jeweils wieder zu feiner hiftorischen Gegenwart zurücktehre, nachdem er sich doch einmal ideal gang auf den Boden des Exiles gestellt hat. Dag er nichts auf concret babylonische Zustände hinweisendes, aber auch 34

Thesl. Quartalforift. 1875. Seft III.

529

uichts Zeitgeschichtliches verräth, scheint zugleich festzuhalten. Die fable convenue über das hohe Alter des famaritanischen Bentateuch durfte S. 289, wie zu erwarten war, nicht fehlen.

Wir schließen dieses Berzeichniß, das leicht verdoppelt werden könnte, mit der Anerkennung des großen Fleißes und der Gelehrsamkeit, wovon das Buch Zeugniß gibt, und mit dem Ausdruk des Bedanerns, daß es dem H. Berf. nicht gefallen hat, mit einer Menge zum Theil längst antiquirter Ansichten und Anschauungen über alttestamentliche Geschichte und Exegese frischweg aufzuräumen, sondern vielmehr solche recht geflissentlich auf den Leuchter zu stellen. Er hat den Dingern damit doch nicht zu längern und festeren Beinen verholfen.

Simpel.

2.

**Conciliengeschichte.** Nach den Quellen bearbeitet von **Carl** Joseph v. Hefele, der Philosophie und Theologie Doctor, Bischof von Rottenburg. - Zweiter Band. Zweite, verbesserte Auflage. Freiburg i. B. Herder. 1875. gr. 8°. XI und 963 S. M. 10, 40.

Während der erste Band der Conciliengeschichte in nener Auflage bereits im Januar 1873 erschien (vgl. Theol. Quar= talschr. J. 1874. S. 509), ist die neue Auflage des zweiten Bandes erst im Januar 1875, also just zwei Jahre später, fertig geworden, eine Verzögerung, die in der inzwischen vollendenten zweiten Abtheilung des siebenten Bandes (Jan. 1874), wodurch das ganze Wert seinen Abschluß erhielt, eine ausreichende Erklärung findet. Wie vom erften, fo licat nun auch vom zweiten Bande bes belangreichen Wertes eine neue Auflage vor, die sich mit Recht als eine "verbefferte" anfündigt und in einer Geftalt erscheint, die unzweifelhaft allen billigen Anforderungen entspricht. Läßt der Umftand, baß ber Umfang diefes Bandes um 25 Seiten gewachfen ift, auf mehrfache Ergänzungen schließen, fo beziehen fich diefe. weil Anlage, Blan und Baragraphenzahl fich nicht ge= ändert haben, ausschließlich auf eine größere innere Bervoll= kommung und fachliche Bollendung. Den einen oder andern Baragraphen gänzlich umzuarbeiten, das fiel dem Berrn B., wo es nöthig schien, nicht zu schwer. Dies geschah 3. B. mit § 217. Ebenso erhielt § 228 einen bedeutenden Bufat durch Aufnahme der Regula fidei des Bapftes Bormisdas, wobei jene Stellen, die ihr auf dem jüngsten patitanischen Concil eine fo hohe Bedeutung gaben, durch den Druck hervorgehoben find. Auch hat die febr berühmte zweite Spnode zu Orange einige Verbefferungen erfahren, u. a. zu c. 22 einen Bufat bekommen, der über den Sinn der Worte "nemo habet de suo nisi mendacium et peccatum" genügenden Aufschluß gibt und zu weiteren nachforfcungen anregt. Ueberhaupt ftöft der Lefer nicht felten auf neue lichtvolle Gedanken, die er sich nicht erinnert in der ersten Aufgabe gelesen zu haben und auch mirklich nicht ge= lefen hat, und findet die Behauptung des herrn B., daß von den ungefähr 200 Paragraphen, die diefer Band umfchließt, nur wenige find, die in diefer Auflage ohne irgend welche, wenn auch kleine Berbefferung geblieben find, als zutreffend und begründet. In Bezug auf das, mas da und bort gestrichen wurde, mird es natürlich erscheinen, daß bie im 2. Band der 1. 21. für nöthig befundenen "Berichtigungen

34\*

und Aufäte" ganzlich in Wegfall, gerathen find; baneben aber wurde auf diefe neue Ausgabe eine folche Sorgfalt verwendet, daß ein derartiger Anhang nicht mehr nöthig schien. Selbst eines Druckfehlerverzeichnisses bedurfte es nicht; auf ben 963 Seiteu traf ich fozusagen nichts, mas eins nöthig gemacht hätte. Um doch etwas anzuführen, fo ift auf S. 356 vitae ft. animae (f. den Text), auf S. 726 St. Ma ximim ft. Maximus (Fr. Hard. II 110.) zu lefen. Soh ich noch erwähnen , daß auf S. 424 der Schluß einer Barenthese unterblieb? - hat der Berr B. durch dieje fast ängstliche auf Inhalt und Form gerichtete Aufmertfamteit achtungsvolle Rückficht auf die Lefer genommen, fo geschah bies nicht minder durch eine andere scheinbar unbedentende, aber in Wirklichkeit ebenso mühfame als vortheilhafte Berbefferung. Die neue dem Register zugewendete Aufmertfamteit ift hiermit gemeint. Um mehr als zwei Seiten vermehrt, umfaßt nun bas Register 39 Seiten, ober vielmehr doppelt fo viele enagebruckte Columnen, eine Einrichtung, die schon für sich allein das Wert jedem Freund der theologischen Studien unentbehrlich macht, zumal in Bezug auf Richtigkeit und Genauigkeit der Quellen- und Seitenangaben beim herrn B., wie befannt nichts zu münschen übrig bleibt.

So wird voraussichtlich dieser 2. Band der neuen Auflage die weiteste Verbreitung finden, besonders weil auch der darin behandelte Gegenstand, obwohl er sich auf eine längst verflossene Zeit bezieht, dennoch das ganze Intereffe der Gegenwart in Auspruch zu nehmen verdient. Die Zeiten des 2. dis 5. allgemeinen Concils incl., vom J. 381 bis 553 umfassend, umschließt dieser Band die Periode der reichsten dogmenhistorischen Entwicklung der Kirche, also gerede

Digitized by Google

ł

jene Bartie, die ber herr B., weil mit besonderer Borliebe aebfleat, darum auch mit dem besten Erfolg ansgeführt hat. Er darf hoffen, "zur Klareren Einsicht in diefen großartigen Proces" nicht nur "Einiges," fondern fehr Bieles "beigetragen zu haben." Nachdem der Trinitätsalaube durch die vom zweiten allgemeinen Concil aufgestellte explicitere Lehre über ben h. Geift fichergestellt mar, magte fich bie Barefie vorzugsweife an die erhabene Berfon des Gottmenschen : ber. wie die drei ersten Jahrhunderte hindurch ein Gegenstand ber muthvollften Begeifterung, fo jest ein Gegenstand ber tiefsten Spefulation murde : bereits bealaubiat burch bas Blut ber Martyrer, wurde die Lehre über ihn nun auch sieghaft vertheidigt gegen bie Angriffe der Barefie. Bie aber jeder Bug an ihm ftudirt, jede Bolltommenheit erforscht; wie die Lehre über feine Gottheit, feine Menschheit, feine Eine Berfon ; wie das Berhältniß der beiden naturen ju einander Schritt für Schrit genauer erörtert, fefter begründet, präciser definirt wurde : wie ferner diese Fragen die größten Beifter vollauf beschäftigten und bie mächtigften Raifer fammt ihren Miniftern in Athem hielten und wie diefe faft endlofen Streitigkeiten kein anderes Refultat hatten, als daß bas erhabene Bild des menschgewordenen Gottessohnes immer reiner, immer leuchtender hervortrat: das alles wird hier mit Silfe des zuverläßigsten Materials, an ber hand ber uns über das 3. und 4. allgemeine Concil erhaltenen Spnobalaften erörtert, unter gemiffenhafter Benützung der ein= schlägigen Literatur bis in die letten Details verfolgt und in zwar einfacher, aber fpannender, mürdevoller und leben= biger Sprache dem Lefer vor Augen geführt. Man wird Beuge von den feitens der Rirche über den Geift des An= ticriftenthums, der auch dem Rampfe unferer Tage ju

Grunde liegt, erfochtenen Siegen und erfüllt mit Begeisterung für jene Wahrheiten, die, wie anfangs eine so harte Feuerprobe, so nachher eine so schwere Geistesprobe zu be= stehen hatten.

In weitere Details einzugehen, ift hier ebensowenia am Blat, als über die zahlreichen und vielfach fehr wichtigen Berordnungen der vielen anderen, in diefem Baude besprochenen Concilien im Besonderen zu berichten. Nur fei es gestattet, einen Bunkt noch zu berühren, über den ich mit dem Herrn B. nicht einverstanden bin. 3ch meine hiermit die von Bapft Zofimus in der pelagianischen Streitigkeit eingenommen Stellung (S. 114). Es ift mahr, daß fein Borgänger Innocenz I. bem von den carthaaischen Bischöfen gefällten Urtheil über Caleftius und Belagius beitrat, die über diefe beiden gesprochene Exfommunifation be= ftätigte und in dem Bnche des Belagius viele Läfterungen und verdammenswerthe Säte fand. Aber ebenjo ficher ift es, daß jene Extomunitation bloß eine poena medicinalis war und daß deren Wirkung aufhörte, fobald die Urfache, die sie hervorrief, nicht mehr bestand, furz sobald aufrichtige Befferung eintrat. Diefen Sall hat Junocenz felbft in feinem Brief an die fünf Bischöfe, die fich besonders an ihn gewandt, vorgeschen (Migne, P. L. XX p. 597). Weil nun Cäleftius in feinem Glaubensbetenntniffe verfprochen, alles zu verdammen, mas der apostoliche Stuhl verdammen würde, deshalb fagt Angustin, "behandelte man ihn mit Milde, ohne daß man es für gerathen hielt, ihn von den Banden ber Exfommunifation zu befreien. Man gewährte ihm, bis die Antworten von Afrika angekommen feien, ju feiner Befferung eine zweimonatliche Frift" (de pecc. orig. n. 8). Bu diefer Milde hatte man um fomehr Anlag, als

534

i te Cälestius auf der römischen Spnode nicht blog im Allgemeinen, fondern, wie Baulinus berichtet (ap. Migne, P. L. XX p. 711), auf gang specielle Anfragen alles verbammte, mas Bapft Innocenz bereits verbammt habe. Unter diefen Umftänden durfte Bofimus die Buverficht hegen, daß Cäleftius wieder für die Rirche tonnte gewonnen werden und begründete diese Hoffnung im Brief an die Afrifaner burch folgende ichone Sentenz : "Unheilbar wird die Bunde, an beren Heilung man verzweifelt" (ap. Migne, l. c. p. 652). In der Folge hat es sich gezeigt, daß es dem Cälestius mit feiner Unterwerfung nicht ernft gemeint war, und ba bestätigte Zosimus ohne Bedenken jene Sentenz feines Borgängers, bie er (nicht bereits widerrufen, fondern) eine Beitlang gehofft hatte, wieder rückgängig machen zu tonnen (Aug. l. c. n. 9). Auf den Vorwurf der Belagianer, daß der römische Rlerus den Cäleftus verdammt, nachdem der Papft deffen Schriften für tatholisch ertlärt hätte, tonnte Augustinus ganz richtig ermidern: voluntas emendationis. non falsitas dogmatis approbata est (cont. du. ep. Pelag. II n. 5). Diefe paar Sätze genügen zur Rlarftellung bes von Zofimus in diefer Angelegenheit vertretenen Standpunkts, der nach meiner Ansicht ein ganz richtiger war. - Bu S. 199 ift zu bemerten, daß Cyrill bei Bapft Coleftin angefragt hatte, ob Neftorius auf der ausgeschriebenen Synode noch als Mitglied erscheinen durfe, oder ob die Absebungssentenz gegen ihn, nachdem die anberaumte Frift zum Biderruf verstrichen, in Rraft treten muffe (S. 179). Da ber Papft aus Mitleid gegen den Häretifer eine neue Prüfung gestattete, fo tann bieje boch als bloßer Aft der Billigteit angesehen werden. - Indem ich zu= lett noch bemerte, bag bie im gelafianischen Defret do

## Sefele, Conciliengeschichte.

libris recipiendis (S. 652) unter ben apocrypha aufgeführten opuscula Tascii Cipriani allem Anscheine nach die auf die Bekehrung des h. Epprian von Antiochien bezüglichen Schriften bezeichnen, schließe ich die Anzeige dieses Bandes, der sich auch durch seinen verhältnißmäßig geringen Preis und durch seine herrliche Ausstattung vortheilhaft auszeichnet.

Lnxemburg.

Peters.



### 536

# Theologische **Quartalschrift.**

In Berbindung mit mehreren Gelehrten

herausgegeben

von

D. v. Kuhn, D. Bukrigl, D. v. Aberle, D. v. Himpel, D. Kober, D. Linsenmann und D. Funk,

Profefforen ber tathol. Theologie an ber R. Univerfität Tübingen.

Siebenundfünfzigster Jahrgang.

Viertes Quartalheft.

# Cübingen, 1875. Berlag ber H. Laupp'schen Buchhandlung.

Drud von D. Laupp in Tabingen.



# I.

# Abhandlungen.

1.

Ursprung und älteste Wohnsitze der Sebräer und ihnen verwandten Bölter. Mythischer oder historischer Cha= ratter der Anfänge ihrer Geschichte in den Patriarchen?

Bon Profeffor Simpel.

## I.

Seit den großen Entbeckungen auf dem Gebiete der alten Reiche Babyloniens und Affyriens und den Bereiche= rungen der ältesten Bölker = und Culturgeschichte Border= afiens, welche die jüngsten Jahrzehnte durch Entzifferung der sehr zahlreichen Inschriften jener Länder ermöglicht haben, beginnt es auch über dem Ursprung und der Urheimath der großen semitischen Ration und des aus ihr entsprungenen Hebräervolkes zu tagen. Die Fabeln der Hellenen, eines Etessas, Diodor u. A. über Ninus und Semiramis als die Gründer des affprischen und babylonischen Staates, welche 35 \* auch das Abendland zwei Jahrtaufende lang gläubig nachbetete. weichen allmählig der Leuchte urfundlich beglaubigter Geschichte, die zwar aufwärts in die alten und frühesten Reiten wie natürlich ftarke Lücken bietet, aber boch mehr und mehr eine folide Bafis weist, auf melcher bereits hauptfragen wie die über Priorität des Reiches von Babel, Ursprung des affprischen Staates wie deffen Berhältniß zu Babel im zweiten Jahrtaufend vor Chr. mit Sicherheit zu entscheiden find und namentlich die spätere Geschichte beider Reiche und ihr Eingreifen in die Joraels und Juda's mit biplomatischer Genauigkeit festzustellen ift. 3srael in den fpätern Jahrhunderten hatte taum mehr eine Ahnung davon, in welch engem Verbande es in alter Zeit mit jenen Oftfemiten der beiden großen älteften Culturreiche gestanden, welche das Prophetenthum ihm dann als die Blüthe heidni= scher Entwicklung und Machtentfaltung, als Straf = und Buchtruthen in der hand des herrn, als durch Gottlosigkeit dem Untergang entgegenreifende Weltmächte darstellte, beren endliches Schickfal doch mieder in munderbarer Beife fich mit dem meffianisch vergeistigten Israel berühren und verschlingen und damit in höherer Weise in die Ursprünge gemeinfamer Entwicklung zurücklenten follte. In Verbindung bamit tritt nun auch jenes Urabien für die ältefte Zeit des Semitismus in größere Bedeutung und hellere Beleuchtung, das man bisher nur für spätere Zeit als Sammelort und Scheide von Bölfern (vagina gentium) fannte, melche es. einen neuen Glauben auf der Spite der Baffen tragend, Reiche zerftörend und gründend, über die alten Belttheile hin bis nach Indien und China wie bis zu den Säulen des Herakles und bis über die Byrenäen herüber einem unerschöpflich fruchtbaren Schooße entströmen ließ. Au

Größe fast ichon für fich eine Welt hat Arabien aber bereits Sahrtaufende früher einen ähnlichen Bölferftrom entlassen. ber nach Seite von Religion und Cultur von größter Wirfung geworden, beziehungsweise geblieben ift. Damit kom≠ men wir, wie später zu zeigen ift, an die Grenze geschicht= licher Untersuchung : denn es ist tein Zweifel, daß der Zeit nach die femitische Gesammtnation über Arabien hinaus und nach Innerasien zurückreicht an die dortigen Ursprünge ber Menschheit ; aber für genauere Verfolgung dieses Bölker= ftroms gegen feinen Ursprung hin läßt uns zuletzt auch die bl. Schrift im Stich, wenn sie auch durch furze Einzels angaben jene älteften Wanderungen auf Augenblicke erhellt. Allein auch für ben Nachweis des Verlaufs ber geschichtlich ältesten wenngleich ichon relativ spätern Wanderungen und Niederlassungen mag es an den vorhandenen nicht ganz geringen Schwierigkeiten genügen.

.

Für die vorhiftorische Zeit wird man ohne eine ernft= liche Einwendung zu gewärtigen, die Direktive der Genefis annehmen, wornach eine große Banderung, welche fie ziemlich bald nach einer großen Fluth in Mittelafien geschehen läßt. von Armenien aus nach Sud und Südweft stattgefunden Von diefer frühen Wanderung, die wir absichtlich hat. hier nach Zeit, Dertlichkeit und Volksthum noch ganz unbeftimmt laffen, halten wir aber genau getrennt die gewöhnlich angenommene Einwanderung femitischer Stämme, auch ber babylonischen Chaldäer, mögen fie als Semiten gelten oder nicht, also auch der Hebräer aus Arphaksad (Arrapachitis) am Südrande Armeniens theils nach Mesopotamien und in bas babylonische Tiefland, theils über Mesopotamien nach ber Oftfüste des Mittelmeers. Die Banderung wird unter allen Umftänden fpäter angesetzt, namentlich foweit fie bie

Sebräer betrifft : was aber von geschichtlichem Charatter an ibr ift, gehört vielmehr jener frühern und umfaffenderen an, welche über den größten Theil Beftafiens und aana Urabien fich erftreckte und die Unfiedlungen der femitifchen Bolfer definitiv geregelt, beziehungsweise bie große arabifche Halbinfel zum Mutterboden und Beerd aller weitern Evolutionen der semitischen Stämme bereitet hat. 3m geoaraphischen Sinne jener frühe ft en Banderung ber Semiten aus ober boch über Armenien iftdie Angabe der Bölfertafel zu verstehen (Gen. 10, 22), daß Arphatfad, der alte Rame bes armenischen Südlandes ein Sohn Sems ift und von ihm Schelach, Eber, Joktan u. f. w. stammen (a. D. B. 24 ff.), b. h. die Bebräer und die ältern arabischen Böllerschaften, welche darnach im Beginn hiftorischer Zeit vom mittleven Afien in ihr fpäteres zweites, aber nun erft eigentlich fo zu nennendes Stammland aufgebrochen find, mogegen bas erfte im Orusgebiet und füdweftlich bis nach Armenien als der ursprüngliche allgemeine Bölkerheerd zu gelten haben wird.

Von großem Belang ift nun hier die Frage nach Alter, Abstammung und Urheimath der Chalbäer, aus deren Land (Ur Kasdim) der Repräfentant des semitischen Hebräerstammes, in welchem er die Jehovareligion begründete, Abraham über Mesopotamien nach Palästina gesommen ist. Gerade aber die Beantwortung dieser Frage hat man sich erschwert, indem man aus viel spätern Böllerverhältnissen und oft confusen Nachrichten über dieselben Schlüsse auf weit ältere nationale Verbindung und Abstammung zog, jene zurückdatirte, Unzusammengehöriges mischte und ursprüngliche enge Berbände löste. Noch Hiszig im Bibellezikon I. S. 505 f. glaubt zu wissen, daß "dorthin im Allgemeinen, wo die Chaldäer anfänglich wohnen, auch ein Volt der

542

Rarbuchen gesetzt und neben den Chaldäern ermähnt wird" (Strabo XVI, 747: Xenoph. Anab. III, 5. 15. al.), und meint, daß das chaldäische Ur, das nach ihm Hut, also But ber Chaldäer, bemachter, fester Grenzort derfelben bedeuten foll, nothwendig im Norden oder Often von Baran wohl nicht allzuweit entfernt zu denken fei und man dasfelbe "ganz richtig, nur ohne Beweis" mit Urhoi, d. i. Edeffa, identificirt habe. Darnach wohnten die Chaldäer in der Gegend, wo bei Serug (Assem. Bibl. orient. II, 351) noch ein Dorf des chaldäischen Gottes Nebo angegeben wird; und die Grenzhut war eine gegen das Südland gerichtete. Bon diefen Nordchaldäern läßt ebendaselbst Sitig eine Einwanderung nach dem babylonischen Tiefland, dem eigentlich fo gen. Chaldaa, ausgehen bis an ben perfifchen Meerbufen, "wo fcon Berodot fie zu denten fcheint", von fpätern ge= häuften Nachrichten ganz abgesehen, die hierauf lauten; da nun aber Jesaia und Micha wohl von Babel, jedoch nichts von Chalbäern daselbft miffen und Chalbäa nach Jef. 23, 13 von Affur gestiftet worden fei, fo hält er fürs mahrichein= lichfte, daß jene füdliche Colonifirung durch Chaldäer erft burch Efarhaddon zwischen 696-668 vorgenommen worden fei, welcher fie als Erfat in die füdlichen Städte Babel, Rutha, Avva, Hamath und Separvaim gesandt habe, deren Bewohner der Affprier als Colonisten nach Samarien verpflanzt hatte (2 Ron. 17, 24). Dieß ift im Befentlichen, nur einzeln fo ober anders modificirt und die füdliche Banberung der Chaldäer noch früher oder später, freiwillig ober ge= zwungen angesetzt, bie herkömmliche Ansicht über die Rasdim ber Bibel, welche fo erft fehr fpät in Babylonien aufgetreten und zur herrschaft gefommen wären. Es ist aber diefer Anficht die hauptftuge durch den Nachweis aus altaffprischen

Quellen entzogen worden, daß die Raldi, d. h. Caldäer, beren erweiterte Namensform erft aus der fprifchen Ausfprache stammt, schon weit früher als im 7. Sahrhundert in Babylonien anfäßig waren und das Land ichon damals 900 Jahre vor Chr. (Zeitichr. der Deutschen morg. Gef. XXVII, S. 38 ff. : Schrader, die Abstammung der Chaldäer) nach ihnen benannt war. Somit ift unzweifelhaft, daß fie ichon Jahrhunderte vor diefer Zeit fich dort befanden als die herrschende Classe der Bevölkerung, von welcher bereits laut Denkmälern frühe im zweiten Jahrtausend vor Ehr. dieselbe Sprache geredet murde, die auf den Infchriften um 900 entziffert worden ist. In jene alte Zeit, um Mitte des zweiten Jahrtausends gehört die (im Loupre be= findliche) Inschrift des Rönigs hammurabi, die im beften Affprisch der fpätern Zeit, alfo in rein femitischer Sprache abgefaßt ift (Schrader : Die Reilinschriften und bas 21. Teftam. Giegen 1872, S. 13). Die Chaldäer erscheinen fo ficher feit 2000 3. v. Chr. am untern Gufrat und Tigris ununterbrochen als herrschende Nation. Dadurch mird ihre Einwanderung dorthin ins dritte Jahrtaufend hinaufgerückt. Es ift nun zwar fast einstimmige Annahme ber ftimm= berechtigten Renner babylonisch = affprischen Alterthums, daß bereits damals die einwandernden Ralder eine hochgebildete nation turanischer oder fuschitischer Abfunft vorfanden, von der fie als deren Erfindern die Reilschrift herübernahmen, welche mit ihrem fünftlich vermickelten Syftem für eine nichtsemitische Sprache, das f. g. Altadische urfprünglich gebildet hätte und erft auf die affprisch = femitische Sprache übertragen worden mare. Alfad ift Gen. 10, 10 als eine der vier hauptstädte der Nimrodischen herrschaft genannt und durch die Denkmale als Mittelpunkt der Bölferichicht

bezeugt, welche wegen des angeblich agglutinirenden Charafters ihrer Sprache mit dem türtisch-tatarischen oder ural-altaischen Boltsftamme veralichen wird, ohne daß übrigens bis jest eine Bermanbtichaft beider Bolfsftämme zu constatiren mare. Von diefer protochaldäischen Bevölkerung und ihrem Ibiom hat man Inschriften hiftorischen, mythologischen, auch poeti= ichen Inhalts, und auch spätere affprische Spllabare aus den wiedergefundenen Reften der Bibliothet des vorletten Rini= vitischen Königs Affur Banipal (Sardanapal) enthalten attadifche Wörter und Ausdrücke, welche durch affprifche erflärt werden. Es darf aber nicht verschwiegen werden, daß nicht bloß der Charakter des f. g. akfadischen 3dioms noch gar nicht näher bekannt ift, fondern felbft bezweifelt wird, daß die Sprache vom nun schon in fast allem Wefentlichen weit beffer ertannten Babylonisch=Affprischen verschieden fei, indem der durch feine Reifen in Südarabien befannte halevy im Journ. Asiat. 1874, T. III. n. 4. S. 461 ff. die attabischen für affprische Texte erklärt, die in besonderer ideographischer Manier geschrieben seien. Die affprischen Splla= bare wären in diefem Fall nicht zweisprachig, sondern würden eine ältere Schrift derfelben Sprache verdeutlichen. Es wird hiefür betont, daß jederzeit ein ununterbrochen und ftreng einheitlicher Charakter femitisch babplonischer Runft vorhanden war, feine turanischen Orts = Flug= Landschafts= namen fich finden, die mythologischen Borstellungen durch= weg femitisch feien und daraus geschloffen, daß die Affabier wie Sumerier weder ethnographische noch linguistifche Bedeutung haben, sondern blog verschiedene politische Abtheilungen derfelben femitischen Nation bezeichnen. Die ganze Frage ist hier für uns von keiner besondern Bedeutung: autochthon im eigentlichen Sinn find die Chaldäer Babyloniens

in keinem Fall, sondern Zugewanderte, aber wie sich ergeben wird, nicht mehr von Nordosten und der ursprünglichen semi= tischen Einwanderung, sondern von der großen Bölkerscheide im Südwesten.

Die Chaldder waren traft ihrer Sprache Semiten und bürfen nicht mit Hitzig a. D. mit den Armeniern identificirt werden. Damit ftimmt, daß Abraham, der (zweite) Stammvater der hebräer, ein Semite, aus Ur ber Chalbäer ausauswanderte 1 Mof. 11, 28, das teineswegs identisch mit Urhoi-Edeffa ift. Die Reilinschriften nennen ein Ur in Babylonien, dem Chaldäerland, da wo heute Mugheir (Asfaltstadt) liegt, am weftlichen Ufer des Eufrat, fudöftlich von Babylon, ziemlich genau zwischen letzterem und dem perfifchen Meerbufen. Es ift zweifellos Ur der Genefis, da zugleich mit ihm in II Rawl. 46, Rev. 50. 51 die altbabylonische Stadt Affad genannt ist (Schrader a. D. S. 383 f.) und das vor Ur stehende Ideogramm Sis überall auf den zu Mugheir gefundenen Thontäfelchen er-Die Ruinen von Mugheir bezeichnen somit den Ort scheint. ber mit jenem 3deogramm angedeuteten altbabylonischen Stadt, während das Jdeogramm felbst phonetisch mit U=ru=u (= אור Gen. 11, 28) umschrieben wird. Dazu kommt, daß nach den einheimischen Quellen Chaldäer außerhalb Babyloniens nirgends genannt find. Daraus ergibt fich für die ältefte vorberasiatische Geschichte, daß auch die Hebräer, das fünftige Offenbarungsvolt in Abraham den Ausgang ihrer nördli= chen Wanderung nach Haran in Mesopotamien und von da ins Jordanland, in Babylonien nahmen, nachdem ihnen die Bhönicier, d. h. Kanaanäer dorthin vorangegangen waren, beren Banderung aus der Tiefebene des perfischen Meerbufens betanntlich mehrfach auch burch claffische Autoren

546

bezeugt ift. Die Affprer, ein britter verwandter Stamm, folaten und lieken sichhodann, bald nach der Wanderung der Hebräer, um den mittleren Tigris, zuerft in Rala Schergat, ber alten nach ihrer Hauptgottheit Afur benannten Bauptftabt am rechten, und erft später auch am linken Tigrisnfer in Rinive nieder. Die große Achnlichkeit, fast Gleichheit ber alten fanaanäisch = phonizischen Sprache mit der hebraiichen und die durchaängige Verwandtichaft des Bebräifch-Phönizischen mit dem Alfprisch=Babylonischen kann nach biefen ältesten ethnographischen Berhältniffen der genannten Bölker untereinander nicht mehr auffallen. Wenn nun Resed, d. h. die Chaldäer (Gen. 22, 22: Milta gebar bem Bruder Abrahams Rachor den Refed) dem aramäischen Stamm zugerechnet mird, fo bestätigt fich auch von daher ihre femitische Abstammung, mag man über die genealogische Ableitung berselben von den Aramäern denten wic man will. Man hat wohl Resed hier nicht als Ahn des chaldäischen Gefammtvolkes, fondern nur als Beros Cponymus eines mit Chaldäern gemischten Stammes der Nachoriden zu nehmen, mit welchen fie dieffeits des Euphrat mehr nach Nordweft gegen die Büfte zu wohnten, ein raubluftiges Bolt, das auch Hiob 1, 17 gemeint ift. Delitich (Genesis S. 361 zu 22, 20-24) sagt zwar richtig, daß die Schrift mit Confequenz hier wie c. 10 die femitische Abkunft der Chaldüer behaupte ; menn er die Gen. aber zugleich nicht nur die Chaldäer von den Aramäern, fondern noch weiter Chaldäer der im Norden Affpriens und Mefopotamiens belegenen Gebirge als "einen nach der Bölkerscheidung aus Nachtommen Arpachsabs neben bem hebräischen ermachsenen Boltsstamm" von jüngern Chalbäern Desopotamiens bis dieffeit des Euphrat (vielmehr Babylonien) unterscheiden läft, fo ift lettere Unter-

#### Himpel,

scheidung nur falsche Auslegung von Stellen wie Gen. 11, 28 und findet fich wohl bei claffischen Autoren, jedoch nicht in der Schrift, noch in den Denkmalen, welche teine Chaldäer außerhalb Chaldäa's kennen. Er verwirft zwar die Ansicht, daß die Chaldäer erft mährend der affprischen Zeit nach Babylonien gekommen feien als Folge von Migverftändniß von Jef. 23, 13, und meint, daß fie in unvorbenklicher Zeit ichon aus den chaldaischen (gordyäischen) Bergen ausgewandert seien, die Landschaft Chaldaa am untern Euphrat besett, von hier aus die Serrichaft über das Niederland erworben haben und die Gründer eines mächtigen Reiches geworden feien. Sieran ift mahr, daß fie in unvorbenklicher Zeit fühmärts wanderten, aber nicht als Stammbewohner der farduchischen Gebirge, ihre Banderung damals aber noch nicht in dem nach ihnen benannten Chaldäa fistirten. Es ift sogar ungewiß, ob fie damals schon ihren gesonderten Ramen innerhalb ber großen femitischen 20anderung führten, aus deren gemeinsamen Wohnsigen in Arabien fie fich später abtrennten, um von hier aus und nicht von Norden her am untern Euphrat fich anzufiedeln.

Es ift nun aber von den andern Chaldäern der Claffiker zu reden, die viel Mißverständniß verursacht und bei den meisten Erklärern die ächten Chaldäer um Originalität und Stammland gebracht haben, obgleich vielmehr j en e ungewisser Benennung, Abstammung und Nationalität sind und beide scharf auseinander gehalten werden müssen. Xenophon (Anab. 4, 3. 4; 7, 8; Chrop. 3, 1. 34) sodann Strabo (12, 548 f.) nennt nämlich Chaldäer als eine Völkerschaft Armeniens, die bis gegen den Bontus hin gewohnt hätte, weßhalb a. O. Hisig ste geradezu mit den Armeniern identisch nahm. Sind aber die Chaldäer des Süldlandes

nach Bibel und Dentmalen unzweifelhaft Semiten, fo verbietet sich die gleiche Annahme für die des armenischen Berglandes ichon baburch. daß fie an den angeführten Stellen ftets in Verbindung mit nichtsemitischen Stämmen auftreten, wie Urmeniern, beren Sprache längst als arische ertannt ift und unter welchen fich, wenn die armenischen Siftoriter hierin Glauben verdienen, vor Alters nur einzelne femitische (bebräische) Ramilien, wie die Bagratunier, niederließen, sodann mit nicht weiter bekannten Mardoniern, für deren nicht= arifchen Charafter jeder Anhalt fehlt, Rarduchen (Rurden) mit unzweifelhaft arischer Sprache, und fonft unbekannten Auch für die Tibarener, mit welchen Plutarch Taochen. (Lucull. 14, 19) die Chaldäer des Nordens zusammennennt. fehlt jede Wahrscheinlichkeit einer nichtarischen Abstammung. und legt man dennoch auf die Namensgleichheit Gemicht. fo tann mit Schrader a. D. XXVII, S. 399 darauf vermiefen werden, daß auch Gen. 10, 22 ein femitischer Stamm Lud, und B. 13 ein chamitisch äguptischer desfelben Namens aufgeführt wird, die ebenfo blok den Namen, sonft gar nichts mit einander gemein haben. Man hat also zum Nachtheil der Protochaldäer (nicht im Sinn der hypothetischen, vorchaldäischen Affadier, sondern der Urchaldäer) mit ihrem alten Namen fich an den erft weit fpäter vortommenden namen der armenischen Chalbaer gehalten, um eine nirgendwo angedeutete Abstammung und Einwanderung der unvordenklich angefiedelten Südchalbäer von den nördlichen zweifelhafter Exiftenz zu ftatuiren, von denen die fehr zahlreichen affprischen Dentmale und Inschriften trotz der häufigen Berührungen Affurs mit den armenischen Bergvölkern nicht die geringste Erwähnung thun. (Schrader ebendas.). Ift es nun auch unmahrscheinlich, daß

Sinnes einer Schriftstelle. Einmal widerspricht der Hppothese jener fluchtartigen Banderung oder Berpflanzung ber felbit nur invothetischen semitischen Nordchaldäer alles oben über biefelben Beigebrachte, fodann ift die Unnahme, daß bie Affprer eben noch vor ihrem Sturg, wo fie ichon von ben Medern und dem Chaldäer Nabopolaffar auf den Untergang betriegt worden waren und in großer Entfräftung nurmehr von der unfreiwilligen Guade der Scythen lebten, ihnen staatliche Ordnung und feste Regierung verliehen haben, eine gelinde gesagt unbegreifliche ; die Stelle leidet ferner an einem Verderbniß und hat als alten Schreibfehler die Chaldäer statt der Rananäer (Ewald, Bropheten I, S. 411 und Gött. Gel. Ang. 1837 S. 1799), endlich ift auch bie Ansicht, daß Jef. 23 erst am Ende des 7. Jahrhunderts verfaßt worden fei, grundlos - felbft Emald findet ipäteftens in bem Stud bie hand eines Schülers des Jefaia.

Auch diefe Stütze der Annahme einer Berpflanzung von Chalbäern (die keine find) aus dem armenischen Gebirge (wo es teine gab, außer vielleicht zerfprengte Schaaren nachd em ihre staatliche Eriftenz gebrochen war) nach Babylonien (wo fie ichon über anderthalb Sahrtaufende fich befanden), zu einer Zeit mo die Berpflanzenden ohnmächtig, die Berpflanzten fast noch ehe fie an Ort und Stelle gebracht maren, fich gegen ihre Bflanzer erhoben und beren ftaatliche Exiftenz hinwegfegten, auch diefe Stütze hat fich als morfch ermiefen und man muß darauf verzichten, Chaldäer, Aramäer, Bebräer aus Armenien füdwestwärts nach Sinear und westlich an ben Jordan wandern zu lassen um dort erft ihre Urheimath noch geranme Zeit nach der großen Flut zu suchen. Die arifchen Bölter der armenischen Berge führten Jahrhunderte wo nicht Inhrtausende ihr eigenartiges Leben, zwar gestört

#### Urfprung ber hebraer.

burch alfprische, alfo femitische Eroberungszüge, aber nie mehr geschwächt durch semitische Auswanderungen, die fich von ihnen gelöft hätten, weil die Semiten eben ichon in unvordenklicher Zeit, bald nach der Fluth, wenn wir diefelbe als völlig hiftorisch nehmen, dann aber den chronologischen Rahmen der Geschichte von der Fluth bis Abraham um ein ganz namhaftes, etwa die Jahrhunderte deffelben zu ebenfo vielen Jahrtaufenden erweitern, vom armenischen Lande füd= wärts gezogen waren. Hier hatten sie fich auf einem Terrain größter Ansdehnung verbreitet, mannigfaltig nach Stämmen und Bolfsabtheilungen geschieden und gegliedert, um fich nach höherem Blane für die großen Aufgaben vorzubereiten, bie im Schooß der Zutunft ihrer harrten, und sich dann im Dienfte derfelben gleichfam ftog = und periodenweife nach Norden und noch in viel weitere Fernen zu verbreiten, anfangs meift friegerisch und staatenbildend, später als Träger von Cultur und Religion, deren höchster Form. der geoffenbarten, nur fie urfprünglich gewürdigt wurden, auletst in nicht aar ferne binter uns liegender Zeit (durch Mohammed) in merkwürdiger Berquickung wie Berbildung Krieg, staatliche Form, Cultur und Religion auf dem Flug ihrer Kriegsroffe über die erschreckte halbe Welt hintragend. Ein folcher Theil der Menschheit, dem diefe unter höherer Leitung ihr Höchftes verdankt, Religion und Glauben, ift nicht unwerth, noch genauer in feiner urfprünglichen und im Grunde von je nach ihrer wichtigsten Seite vertannten Seimath aufgesucht zu merden. Bevor wir näher barauf eingehen, tann noch darauf hingemiefen werden, wie fehr das doppelte Berkommen der gleichen Bolksnamen, wie bas der oben erörterten Chaldäer, zur Borficht mahnt, daß nicht zeitlich und örtlich entfernte Stämme zusammengerückt

Theol. Quartalfchrift. 1875. Seft IV.

553

36

und faliche oder doch unfichere und ichiefe Bermandtichafts= perhältniffe barauf gebaut merben. So erscheint Gen. 10. 22 in ber Bölkertafel Aram als ein Sohn Sems, 22, 21 bagegen als Sohn Remuels und Entel Nahors, des Bruders Abrahams, und Ut ift Gen. 10, 23 ein Sohn Arams, hinmieder 22, 28 Erftgeborner Nahors und 36, 28 Entel Seirs des Horiters, des idealen Stammvaters ber Urbewohner des Gebirgslandes, welche Sorim : Troglodyten beißen als Bewohner der Höhlen des Gebirges und von ben Edomitern vertilgt wurden. 3m erftern Fall ift zwar beidemal das femitische Bolf der Aramäer gemeint, aber in ber Bölfertafel die Nation Aram im umfaffendften Sinn, alfo bie Bölter von Nordoftpaläftina, Sprien, Mefopotamien, bem obern Tigrisland, im Taurus bis nach Cilicien, mährend an ber andern Stelle (Aram ein Entel Rabors) unter bem Ramen Aram ein abgezweigter Stamm der Therachiden auftritt, ber in weit jungerer Beit westlich vom mittleren Euphrat fich in die Büfte hierin ausgebreitet haben muß. Bon diefem großen Aramäervolt ift 10, 23 unter andern ber Stamm Ut hervorgehoben, in Sprien und füdlich herab im Beften des Euphrat wohnhaft. Dahin muß er fich fpäter gezogen haben, weshalb diefer Theil von Ut der Erftgeborne Mahors heißt; damit foll gefagt fein, daß die Therachiden, welche sich dort schon früher niedergelassen hatten, die ftammberwandten Uffiten in ihren Boltsverband aufgenommen haben. Wenn sodann später Utz nochmals als Entel Seirs des Horiters erscheint, fo ift damit entweder ein weiterer Bruchtheil jenes Boltes bezeichnet, welcher fich in ähnlicher Beise bem noch weit ältern Berband der Horiter im später sogen. Joumäa angegliedert hat, oder es war eine Abtheilung des uralten Horitervoltes felbft, über beffen

Nationalität (und dann auch über die dieses dritten Utz) nichts weiter bekannt ist.

Die semitische Bölterwelt tritt ichon fehr frühe in der Geschichte in ziemlich fest von einander geschiedenen, gefcbloffenen Gruppen auf, denen das Bewußtfein urfprünglicher Busammengehörigkeit zwar nicht entschwunden, aber meist doch nur in solchen Traditionen vorhanden ift, über beren tiefern Sinn fie fich feine genaue Rechenschaft mehr geben konnten. Bei einzelnen Zweigen diefer mächtigen Bölkerfamilie war es in Folge widriger äußerer Schicksale und gewaltsamer Umbildungen auch schon fo weit gekommen, daß das Bewußtfein ihres ursprünglichen Berbandes mit dem Grundstamm ihnen felbst wie den ihnen ftammperwandten Gemeinschaften, den Schwefter- und Tochtervölkern völlig untergegangen war und diefelben in ihren Augen nun einer ganz andern Bölkerfamilie angehörig erschienen. Darin liegt ein weiterer Beweis für den nur fehr allmähligen und viele Jahrhunderte beanspruchenden Broceg der Hervorbildung ber verschiedenen Bölkergruppen, ehe fie in das Licht der Geschichte eintraten, für die Nothwendigkeit der Erweiterung ber hertömmlichen Chronologie vor dem Beginn ber Banberung der Therachiden in Vorderafien um 2200-2000 v. Chr., von denen, wenigstene in der Darftellung der Genefis Abraham (mit feinem Bater Therach) in vollkommen perfönlicher Weise als Anfänger einer neuen höhern Geschichte feines Stammes, nicht bloß mehr als idealer Eponymus beffelben auftritt. Zwei hauptgruppen, obgleich wieder in fich mehrfach geschieden und gegen einander verselbständigt, treten aber deutlich einander gegenüber, indem innerhalb derfelben je das Gemeinfame überwiegt, im Berhältniß zu einander bas Unterscheidende vorschlägt und nur gegenüber

36\*

## Himpel,

der indogermanischen Bölfergemeinde noch tiefer gehende Berschiedenheiten die beiden femitischen hauptgruppen in höherer Einheit jufammenfaffen laffen. Die eine ift die arabifch-athiopifche im Guden, bie andere im Norden umfast die Chalbao = Affprer, Aramäer und Sebräer mit ben Rananäern. Gine Scheidemand hält beide auf lange Berioben auseinander : mas an Greigniffen innerhalb eines jeden ber beiden Bölferfreife vorgeht, berührt ben andern nicht mehr, fo gewaltige Wellen fie auch im eignen Gebiet ichlagen mögen. Der füdliche Theil der femitischen Welt scheint erichopft nach ben Boltsgeburten, bie aus ihm hervorgegangen find. So ift fich nicht zu wundern, daß auch ber Götteralaube, bie mythologifchen Anfchauungen beider Rreife in ihrer Weiterbildung fich immer icharfer fondern und auletst die Mathologie der Südsemiten mit der grifcher Bölfer taum weniger Berührungspuntte bildete, als mit den religiöfen Borftellungen der Nordfemiten, deren hauptgeftalten Baal, Afchera (Aftarte), Moloch, Remofch, St. Bel, Afur, Dagon u. A. doch einem großen Bantheon angehören und weit mehr finnlich concrete Rinder ber Mythen schaffenden Bhantafie find, als die ftrengern Geftalten des altarabifchen Muthus, ber feinen Urfprung aus abgeschlognem Bolfeleben und außer Berührung mit Frembländischem erhaltenen Sitten und Gewohnheiten nicht verläugnen tann. Dasfelbe gilt pom Sagenfreis ber nördlichen und füdlichen Gruppe, den Fluth- und Seroenfagen. Die jüngft in annähernder Bollftändiafeit aufgefundene babylonifche Fluthfage, die wohl ins fiebzehnte Jahrh. v. Chr. zurücfreicht, zeigt bie auffallenbften Berlihrungen mit dem hebräifchen Fluthbericht und gemeinfamen Urfprung mit demfelben, mar aber auf ber arabifchen Salbinfel ganglich unbefannt, welche auch teine Unaloga mit

der babylonischen Beroenwelt aufweift. Die Einheit über bem Unterscheidenden wiederholt sich auch im Sprachlichen innerhalb des Nordoftsemitischen im Gegenfat zu dem Arabi= ichen. Es fehlt nicht an durchgreifenden Berschiedenheiten zwischen dem Altbabylonischen, Aramäischen und Sebräisch-Phönizischen, aber von ihnen allen, die durch gemeinsame Merkmale wieder einheitlich gebunden find, unterscheidet fich das Arabische in wesentlichen Stücken, die nach allem in den andern Sprachen noch nicht zur Ausbildung getommen waren', als deren Bölfer fich vom gemeinfamen Urfprung ichieden. Einen folchen legen nämlich fowohl die mancherlei Nachrichten alter Schriftfteller als auch die neugefundenen nud entzifferten Dentmale zugleich mit Angaben ber h. Schrift nahe, da beide von verschiedenen Wanderungen semitischer Bölker reden, die in der hauptsache von Sud nach Nord und Nordoft gingen und mit Nothmendigkeit auf einen ge= meinsamen Quellpunkt, dem fie entfloßen, zurüchweisen. nach ben Infchriften ift es zweifellos, bag fchon frühe im zweiten Jahrtaufend v. Chr. eine große Bölferbewegung vom baby= lonischen Tiefland nach Norden ftatthatte, aus welcher die Gründung des affprischen Staates erfolgte (Schrader, Reilinschrift u. A. Teft. S. 17 ff.). Dasselbe meint die Bölkertafel B. 8-12 mit der Angabe über Nimrod, der wenn er auch Ruschite heißt und damit vielleicht als aftadischer Ureinwohner bezeichnet wird, doch ein wesentlich femitisches Reich am Tigris schuf. Db er als geschichtliche Einzelperfönlichkeit zu fassen ist, die in gewaltthätiger Reaktion der bortigen ursprünglichen Bolfselemente das zugewanderte Semitenthum vorübergehend bändigte und zu feinem Dienste zwang, ist mehr als zweifelhaft, da seine babylonische Herrschaft, feine Auswanderung und Gründung des affprischen Staates

#### himpel,

558

beutlich groke Bölferbewegungen und staatenbildende Ereig= niffe im Lauf eines längeren Zeitraums hinter feiner Berfönlichkeit vermuthen laffen, gewiß aber in feiner Abstammung bie Andeutung liegt, daß uranfänglich, nichtfemitische Elemente sich in Sinear fanden. Auch nach Hellanitus (Steph. Byz. unt. Chalbäer) hießen die Babylonier urfprüng= lich Rephener, mas name der afiatischen Methiopen (Ruschiten) ift, und der Aethiope Memnon, als Berson nicht minder problematisch als Nimrod, somit semitisch-ägyptische Faktoren, find wie ichon Movers gezeigt hat!, in den Anfängen baby= lonisch-affprischer Geschichte mitbetheiligt. Der Fortgang der großen femitischen Bewegung von Sud nach Nord liegt auch flar darin, daß die Hauptstadt des nördlichen Reichs zuerft bas füdöftlich vom spätern Rinive am meftlichen Tigrisufer belegene Affur (heute Rale Schergat) mar, welchem noch eine große Infchrift Tiglat Bilefers I. um 1150 v. Chr. angehört, und daß erft nach Mitte des zehnten Jahrh. das nördlicher gelegene Ninive hauptftadt bes affprischen Reichs zu werden begann. Ebenso ift eine Banderung arabischer Stämme nach Weften in das afritanische Rüftenland Habesch (Nethiopien) erfolgt und ichon weit früher eine umfaffendere der tananäisch-phönizischen Bölfer von Sudoften her, vom perfischen Meerbufen ins Jordanland und an die nord= paläftinische Mittelmeerfüste, nach Serobot I, 1. VII. 89. Juftin XVIII, 3. Endlich gehört hierher die Gen. 12 f. berichtete Wanderung der Therachiden (hebräer) aus Sudchalbäa über Mesopotamien an den Jordan. Als Auszuas= heerd erscheint in den genannten Fällen Babylonien und die ihm nach Südweften in maffenhafter Ausdehnung vorliegende arabische Halbinsel. Rum zeigt zwar eine genauere Erforfchung der mythologischen Borftellungen der drei hauptab-

theilungen der nordfemitischen Gruppe (der babyl.=affprischen, aramäischen und hebräischen), daß diefelben ursprünglich identisch und bei der Auswanderung aus Babylonien schon mitgenommen worden waren, und es ergibt fich daffelbe für eine Anzahl hebräischer Inftitutionen und Beobachtungen, wie die heilige Siebenzahl, die Rechnung nach Jubelperioden von 50 Jahren, wahrscheinlich auch die Berechnung der großen Bahlen für das Lebensalter der Batriarchen. Eine hierauf gestützte Unnahme, daß somit die Babylonier das Muttervolt der Aramäer und Bebräo-Rananäer gewesen fein müffen, erhält aber keine Bestätigung burch eine Bergleichung der babylonisch=affprischen Sprache mit der hebräischen und aramäischen, auch zunächft noch abgefehen von dem Arabischen, bas auch hierin ein fehr gewichtiges Wort mitzureden hat. Die bündige Untersuchung hierüber verdankt man der auf dem Boden des babylonisch = affprischen Alterthums bahubrechenden Thätigkeit Schraders (Zeitschr. der D. M. Gef. XXVII, 406 ff.), woraus sich ergibt, daß das Hebräische im nächften Verwandtichafteverhältnig zum Babylonischen, das Aramäische demfelben ichon etwas ferner fteht, davon jedoch teine Rede fein tann, das Affprisch-Babylonische als bie Urfprache zunächft der nordfemitischen, oder gar der fämmtlichen semitischen Sprachen anzusehen. Denn aerade in mehrern wichtigen Formen und Lautbildungen, die der Urzeit der Sprachbildung angehören müffen, treten die drei fonft nächstverwandten wieder fcharf auseinander und weift bas hebräisch=Aramäische darin auf noch frühere Wege, die es vor und fodann auf folche, die es neben dem Babyloni= schen gegangen ift. Fest fteht nur, daß teiner der drei ber nördlichen Gruppe angehörigen hauptzweige bie femitische Urfprache gemefen fein tann, weder das Sebräifche, das

559

blinder Dogmatismus lange Zeit für die Urfprache der Menschheit schlechthin erklärt hat, das aber diesen Vorzug auch nicht in weit beschräukterm Sinn für das semitische Sprachgebiet beanspruchen kann, noch das Assprische=Baby= lonische.

Etwas anders fteht es mit demjenigen femitischen Idiom, das mit den Eroberungen durch die Waffen feiner Träger gleichen Schritt gehalten und fich zu einer Beltsprache ausgebildet hat, dem Arabischen. Wie der Arabismus am längsten vorgehalten und jetzt noch als lebende Sprache ein bedeutendes Gebiet in Oft und Weft beherricht, fo icheint bieß nur daher zu rühren, weil er feine Burgeln am tiefften in feinen Mutterboden eingeschlagen und am mächtigften in demfelben ausgebreitet hatte, mit anderen Worten: weil er die relativ älteste femitische Sprachbildung, zwar auch nicht die Ursprache der femitischen Menschheit, aber derfelben im Ganzen am nächften geblieben ift. Wohl find manche Triebe und Bildungen in fämmtlichen femitischen Sprachen fpäterer Entstehung, da ja das sprachliche Leben nie stille fteht, sondern entweder neu schaffend oder in sich absterbend sich ändert; wenn man aber auch diefes Gefet in vollem Daß auf das Arabische anwendet, fo bleibt demfelben doch noch eine hinreichend große Anzahl ur priinglicher Formen und Bildungstriebe, die mit dem Leben der Sprache felbft ges geben erscheinen und in den Schwesteridiomen in ärmlich zufammengeschrumpfter Form oder gar nicht mehr vorhanden find. Neben der hohen Ginfachheit der lautlichen Beschaffenheit in den brei Grundvocalen, deren Alterthumlichkeit und keineswegs fpäter erfolgte tünftliche Vereinfachung und Burückbildung durch das Affprische, das denselben Vocalismus hat, verbürgt wird, neben dem ebenfalls im Affprischen noch vorhandenen vocas

560

lischen Auslaut der Nomina (wogegen die im Arabischen allein herrichende volle Cafusbildung ebenfo gut für spätere grammatische Entwicklung wie für ursprüngliche Bildung ge= halten werden kann) und der Nafalirung der Aussprache am Schluß derfelben, welche nochmals nur das Affprische mit dem Arabismus theilt, hat letterer reiche Diminutivbildungen, die im Nordsemitischen fast gang erftorben find, mit dem Affprischen die volle, nicht blog mehr vocalisch aus= lautende Femininendung, für fich allein die ursprüngliche Form des Dualis, obgleich das Sebräische bezüglich der Bedeutung deffelben, der Bezeichnung zunächft nur des paarweise Zusammengehörenden, nicht der Zweiheit schlechtweg, die Priorität beansprucht. Nicht minder zeichnet sich das Sübarabifch = Nethiopifche durch eine Angahl urfprünglicher Pronominalbildungen aus und trifft in einigen Erscheinungen auffallend mit dem Affprischen allein zusammen. Eine Ab= trennung des Nordsemitischen von Sudsemitismus, alfo eine ursprüngliche Auswanderung ber Affpro-Babylonier, Aramäer, Ranaaniter, Bebräer aus gemeinfamem fühlemitischen Sprachund Bölfergebiet bezeugt fich ferner in der bei letterem voll= ftändigen und regelmäßigen Stammbildung der Berba, die alles Achnliche bei den Nordsemiten ichon in fich begriff und fich als die reichhaltigere Originalbildung zu erkennen gibt, deren Triebfraft bei den Geschiedenen theils erlahmte, theils zum Erfatz hiefür andere aber ärmere Bahnen einfchlug, fowie in der paffiven Aussprache der Stämme (im Gegenfatz zur activen), welche bier burch alle Stammbilbungen geht, im hebräischen bagegen nur in zweien (Bual Hophal) fich erhalten hat, die eben damit bloß als Refte einer urfprünglich weit gleichmäßigeren Bildung fich zu ertennen geben und auch hier die Priorität des Arabischen

Einen Bunkt mehr gleichmäßiger Ausbildung constatiren. hat dieses speziell mit dem Hebräischen gemeinsam in dem Artikel, den blog die beiden Sprachen unter allen femitischen bewahrt haben, und zwar das Arabische in ursprünglicherer Auch dieg deutet nothwendig auf ursprüngliches Bu-Form. famensein und hierin verwandte fprachliche Fortbildung, wobei die Ausnahme fortfällt, daß unabhängig von einander die Araber und die Sebräer den Artikel ausgebildet haben könnten. Neuschaffung ganz ähnlicher oder gleicher Bildungen zeigt fich in vermandten Sprachen, nachdem fie fich einmal von einander ausgeschieden haben, der natur der Sache nach weit feltner, als Bewahrung und allmählige Umbildung derfelben in Folge des erlahmenden Sprachtriebes. Ift es fodann unentschieden, ob die arabischen Casusendungen ursprünglich oder fpäter entwickelt find, fo ergibt fich dagegen aus dem Aethiopischen wie dem Affprischen, daß ursprünglich im Semitischen alle Nomina auf einen, im Bebräischen und Aramäischen verloren gegangenen, vocalischen Auslaut endigten, fomit auch hierin das Südfemitifche (wieder mit dem 21ffprischen) der ursprünglichen Gestalt der Nomina näher geblieben ift, als das Hebräische und Aramäische. Auf das Syntaktische gesehen laffen fich ähnliche Bemerkungen, mit den nämlichen Folgerungen machen: die strenge Beherrschung des Nomen durch das Berb und deffen durchweg noch größere Reftionstraft gegenüber den nordsemitischen Sprachen meifen auf einfachere, also ursprünglichere Beschaffenheit des Sates, bie fich im Suden erhalten hat, mährend auch die große Freiheit, Regelmäßigkeit und Sauberkeit der arabischen Satbildung im Bangen das Refultat lange fortgefester Uebung und Bemühung Bas endlich den Sprachschatz der verschiedenen semitischen ist. Sprachen betrifft, fo ift derfelbe in Bezug auf zeitliche Briori=

#### Ursprung der Hebräer.

1

tät der Stammbedeutungen noch viel zu wenig durchforscht um hierin sicheres aufzustellen. Man muß sich also mit dem wenig Besagenden begnügen, daß das Arabische unzweiselhaft viel alterthümliches Sprachgut enthält, aber auch im Afsprischen, Hebräischen, Aramäischen es an solchem ge= genüber dem Südsemitischen nicht fehlt, dem sohin Manches, was sich dort gerettet, in lexitalischer Hinsicht abhanden ge= fommen ist.

Das Angeführte, welches fich einer eindringenden philologischen Erforschung, wie fie nicht in diefe Zeitschrift gehört, noch bedeutend vermehren würde, leitet unabweislich au Kolgerungen, deren hohe Bichtigkeit für die früheste Befchichte der Menschheit und die Banderungen und Anfiedelungen bes Theiles derfelben, von welchem die hanptreligionen zum größern Theil ausgegangen find, und der auch zuerft die Reime ber wahren Religion in sich eingesenkt erhielt, gar nicht unterschät werden tann. Beherrichen der Brahmanismus und Buddhismus in der hauptsache den ausgedehnten öftlichen Theil Afiens mit den Infeln, fo haben fich Judenthum, Christenthum und Muhammedanismus in das übrige Afien, Europa, größere Theile von Afrita und die neue Belt getheilt ; bie natürlichen Grundwurzeln diefer Reli= gionen aber gehören dem Semitenthum an und gehen nach dem Stande heutiger Erkenntnisse über das babplonische Tiefland noch weiter füdwärts zurück nach Arabien, nicht als autochtone, aber boch als relative Urheimath des gefammten Semitenthums betrachtet, von ba an, wo baffelbe in Folge einer großen Bölkerscheidung in Mittelasien in vorgeschichtlicher Zeit auf feinen Wanderungen in diefe abge= legne Belt geführt wurde. Diefelbe hatte, in umfagenderer Weise und nach allgemein natürlichem Blane der Brovidenz

563

Himpel,

eine ähnliche Bedeutung für die großen geschichtlichen Berhältniffe der alten Welt, wie fpäter der fleine Ausschnitt ber semitischen Race, das Judenthum in Paläftina für die jungere Geschichte der Menschheit nach speziellem Blane der Vorsehuna. Denn, um jetzt genauer die vorerwähnten Fol= gerungen ins Auge zu fagen, mir besiten zwar fo wenig mehr eine femitische als eine arische Ursprache, da weder bas Arabische, noch das Sanscrit für die eine und die andere anzusehen ift, fondern beide ichon Beiterbildungen mit ben Eigenthümlichkeiten der betreffenden Bölker über die Urfprache hinaus find, aber mit Beibehaltung einer Menge originaler Ausbrücke, Formen und Bildungen, in welchen bas gemeinsame älteste Idiom fich getreuer wiederspiegelt, als in den übrigen Schwefterfprachen. Beim Arabischen zeigt sich dieß hauptsächlich darin, daß es nicht bloß über eine größere Anzahl ihm allein oder etwa nur noch dem Alfprischen oder Sebräischen eigenthümlicher, unzweifelhafter alter Bildungen gebietet, fondern daß es auch in den allem Semitischen gemeinsamen Spracherscheinungen größern Reichthum, Rülle, Lebendigkeit und Ursprünglichkeit bekundet. Wie weit aber auch schon das Arabische sich von dem gemeinsamen Urtypus aller semitischen Sprache entfernt, wie lange auch es fich schon selbstftändiger entwickelt hat, läßt sich nicht beurtheilen, ba hiefür jeder Anhaltspunkt einer Zeitberechnung fehlt.

Jede der andern femitischen Sprachen ftellt sich aber wieder in ein besondres, näheres oder entfernteres Verhältniß zum Arabischen: somit muß auch jede derselben, vom Südarabischen, dem Himjarischen und Nethiopischen, das am engsten mit ihm zusammenhängt und sich genau nachweisbar non ihm abgezweigt hat, angesangen auf die Sprache Arabiens, des mittlern und nördlichen, zurüchzuführen sein

564

und müffen von dort die verschiedenen Bölfer als Träger ber übrigen Sprachen ihren Ausgang genommen haben. um losge= löft vom Mutterland und Stock der gemeinfamen Sprache und Bildung ihre eigenthümliche Entwicklung fortzuführen, die zwar eine Menge neuer Reime legte und enfaltete, auch viel ursprüngliches Stammgut verschleuderte, aber doch wieder in andern Fällen theils unmittelbar, theils auf größern und fleinern Umwegen zum Urftamm zurückführt und denfelben oft hinter ziemlich durchsichtiger, fpater gewohner Sulle ertennen oder errathen läßt. - Stimmen fo alle geschichtlichen Nachrichten und die Mythologeme dafür, die entlegensten nordsemitischen Bölker in ursprünglichem engem Berband mit Babylon und Affprien und dort wohnhaft zu denten, führen sprachliche Erwägungen die gefammten Nordsemiten noch tiefer herab nach Arabien als Ursprungsland, das zudem sprachliche Einfluffe fchon fehr frühe auch nach Weften hin, bis nach Negypten geltend machte, fo ergibt fich, mas fchon früher angedeutet wurde, für jenes große Land in fehr alter Zeit bereits eine Thatsache, die in ähnlicher Beife daffelbe in neuerer Zeit zum weit hin durch feine auswan= bernden Stämme herrschenden gemacht hat: mächtige Umgeftaltungen, wie folche das Mittelalter und die fpätere Zeit Arabien verdankten, find in ähnlicher Beife ichon an der Schwelle der Geschichte von dorther, wenn auch der Natur der Verhältniffe nach auf nicht fo umfagendem Gebiet voll= zogen worden. Die Chaliphate in Damastus und Bagdad ftanden auf demfelben nationalen Burgelboden mit den zwei Jahrtaufende ältern Monarchien von Babylon und Afur-Daß die Nordsemiten vielfach andre mythologische Ninive. Unschauungen und verschiedene Cultformen hatten, mare ein ungewichtiger Einwand gegen ihren urfprünglichen Berband mit dem Südsemitismus: jahrhundertlang fortgefezte Mi= schungen und Berührungen derselben, feindliche und freund= liche mit verschiedenen Bölkerraçen mußten viclfach ihnen ein andres geiftiges Gepräge geben, als das war, welches Urabien, im Ganzen stets unberührt von äußern Einflüssen seinen Stämmen bewahren konnte.

Eine größere Schwierigkeit erhebt fich von Seite der Bölfertafel Gen. c. 10, 22 ff. und 11, 10 ff., wornach bie Israeliten von Arphaffad mit den andern Sebräern nach alter Tradition ausgegangen wären. Schrader a. D. S. 419 sieht hier einen Ausdruck der Erinnerung daran, daß die hebräer von Nordoften ber über haran nach dem Beften gegen Baläftina zogen, mas ja nach Gen. 11, 26 ff. unter allen Umftänden geschehen ift, auch wenn Ur der Chaldäer, von wo die Terachiden auswanderten, in Babylonien lag. Indem er aber behauptet, daß die Tradition der Bölkertafel bie Bebräer zuerst aus Urphaffad und erft fpäter den Abraham aus Ur der Chaldäer auswandern laffe, während thatfächlich der Wegzug von Ur nordwärts nach haran, oder allgemeiner in die Arrapachitis (an Sudoftarmenien angrenzend) weit früher stattgefunden hätte, fo muß er bort eine Berschiebung ber localen und ethnographisch zeitlichen Berhältniffe annehmen, ganz wie er fie auch darin findet, daß dort die Südaraber in ihrem Stammpater Joktan, einem Sohn Ebers, den Hebräern gemiffermaffen coordinirt worden und dann doch von ihrem gemeinfamen Stammpater Abrabam abgeleitet feien. Man dürfte fich nach unfrer Meinung ohne 30gern zu jener Annahme betennen, wenn fie allein die Schwierigfeit lofen könnte. Es wird indeg unter ben Semiten die Erinnerung an jene noch frühere gemeinsame Wanderung aus Mittelafien nach dem Guden nicht völlig geschwunden

fein : man icheint daher berechtigt, hier eine Spur derfelben au finden, wonach sie auf derfelben Südostarmenien und die anarenzende Landschaft nicht blof berührten, fondern dort zeitmeiligen Aufenthalt nahmen. Das die Tradition insbefondre den Hebräern und Joktanidischen d. i. Südarabern jenen Aufenthalt, beziehungsweise Ausgangspuntt für weitere Wanderung zueignete, muß ebensogut feinen geschichtlichen wenn auch wie das Meiste für jene älteste Beit, nicht mehr genauer nachweisbaren Grund haben. Darin wird nun aber allerdings eine Berschiebung genealogischer Ableitung anzunehmen fein, wenn später die Nordaraber dirett von Abraham und 3mael abgeleitet werden. Bei jener (fpätern) Wanderung der Terachiden Gen. 11, 26 ff. c. 12 wird dagegen blog Haran, und nicht speziell Arphatsad als ihr temporärer Aufenthaltsort erwähnt, was jedenfalls unfrer Annahme günstig ift, daß das c. 10 genannte Arphakfad eine Erin= nerung an die frühere Wanderung involvire, fomit an der rechten Stelle stehe und für tein Spfteronproteron anzufehen fei.

Daß ein längeres Verweilen wandernder Bölker in jenen Zeiten wo sie in dunklem aber mächtigem Freiheitsund Selbständigkeitstriebe nach neuen Heimathlanden auszogen, auf Zwischenstationen stattgefunden habe, wo sie sich schon vorhandenen Culturheerden acclimatisirten oder solche erst gründeten, nimmt Schrader a. S. 420 ebenfalls an. Ob dasselbe auf der ursprünglichen Hinwanderung der Semiten nach der Urabischen Halbinsel vor sich gegangen, wie wir es vorhin für die Hebräer in Urphaksabehaupteten, oder auf später erfolgter Auswanderung aus derselben, macht in der Sache keinen Unterschied. — Es wird sodann dort gefragt, ob wohl die Nordsemiten, stammweise die einen nach den

andern, oder in vereinter Maffe nach Norden gezogen und fich erst hier, nachdem fie in Mesopotamien gemeinsame Wohnsitze gegründet hatten, wieder von einander getrennt und einzelne Gruppen derfelben weiter gewandert feien? Db= gleich aber von folchen einzelnen Banderungen der Bhönizier (Canuanäer), Hebräer, Aramäer, Babylonier öfters berichtet wird, so muß man sich doch für die andere Annahme entscheiden. Bene Berichte von einzelnen, gleichsam stokweise auf einander gefolgten Wanderungen gehören entweder der Sage an oder find boch fagenhaft ausgeschmückt ober verwechseln Zeit und Ort, indem fie fpätere und aus anderm Local erfolgte Auszüge in ältere Zeit verseten, und harmoniren zudem nicht mit dem Umstande, daß die Nordsemiten mannigfach gleichartige sprachliche Entwickelung und in noch höherm Grade gleiche religiös = mythologische Anschauungen und Begriffe haben. Diek weist doch unverkennbar auf längeres gemeinfames Busammenleben der nordsemitischen Stämme und zwar in Babylonien bin, nachdem fie fich von den Gudfemiten getrennt und Arabien verlagen hatten. Und erft aus Babylonien erfolgten jene weitern Büge ber Bhönizier, hebräer, Sprer, welche zu den Niederlaffungen führten, in denen mir jene Bölter in frühefter geschichtlicher Zeit vorfinden. Auf teinen Fall dürfte man aber die fünf Dynaftien des Berofus, welche (mit Ausnahme der erften mythischen) Babylouien feit Mitte des britten Sahrtaufends bis nach 1300 beherrschten, mit (ex hyp.) Einwanderungen ber genannten semitischen Bölfer in Babylonien, das sie von Arabien her nach einander in Befitz genommen hätten, identifiziren, denn fogleich die zweite, medische Opnaftie bei Berosus war eine turanische und die fünfte, arabische würde weder auf die Aramäer, noch die Bhönito-Sebräer pagen,

.

#### Urfprung ber hebraer.

welche zur Zeit der Herrschaft der arabischen Ohnaftie über Babylonien schon längst sich im Gegensatz zum Arabismus individualisiert und verselbständigt hatten. Süd= und Nordsemiten waren längst getrennt als die medische Ohnastie in Babylonien auftrat, und nur das kann vermuthet werden, daß die spätern Auswanderungen nordsemitischer Bölker aus Babylonien in Beziehung zu dem Auftommen der Berosus'= schen Ohnastien gestanden sind, somit etwa der Zeit vor Mitte des britten bis zu der des zweiten Jahrhunderts an= gehört haben.

Die in die Bölfertafel 1 Mof. 10 ff. versprengte Nachricht von dem Ruschiten Nimrod und feiner Gründung oder boch Beherrichung des älteften babplonischen Staates zeigt zwar nach allem die Berdichtung ursprünglicher Böltergefchichte in Leben und Thaten einer einzelnen Berfönlichkeit, in welchen jene symbolisch sich darstellt, gibt aber auch fo einen sichern Fingerzeig für bie ursprüngliche Bevölkerung Nimrod ift hamitischer Abtunft und constatirt Babyloniens. hamitische Bestandtheile im alten Chaldäerstaate, wie folche auch durch Hellanitus (Steph. Byz. u. Chaldäer) und A. bezeugt find, nach denen die Babylonier ursprünglich Rephener bießen : Rephenia aber war der name des afiatischen Aethi= opiens. Samitische Ruschiten nun fanden sich außer in Afrita nur noch im fudlichen und fudöftlichen Urabien, von wo demnach die nimrodischen Schaaren nach Mesopotamien gewandert sein müßen. Daß aber wohl (Schrader a. D. S. 421) Nimrod, d. h. die aus Südarabien in Babylonien eingewanderten Ruschiten bloß die eingewanderten femitischen Babylonier bezeichnen sollen, geht zu ftart gegen den Wort= laut des Berichtes der Genef., welche Nimrod einmal einen Ruschiten, nicht Semiten uennt, und hat auch das souftige .

Theol. Quartalforift 1875. geft IV.

37

noch spätere Bortommen hamitischer Elemente in Desopo= tamien gegen fich. Wenn aber auch Ruschiten und Sudaraber in der Darstellung in einander übergehen und ihre Stellen wechseln, wenn havila und Seba 1 Moi. 10, 7 Rufchiten, dagegen B. 29 femitische Joktaniden, Scheba und Dedan chendort Ruschiten, 25, 3 jedoch Araber von ber Retura genannt werden, fo beweift auch dieg bochftens Berwechslung, und nicht Identität, und das turanische Element in der Bevölkerung der caldaischen Tiefebene bleibt um fo ficherer als ein Mitfactor ber ursprünglichen bortigen Boltsperhältniffe bestehen, als ein folches noch in dem von Babel ausgegangnen affprischen Reiche nachgewiesen ift (Spiegel unt. Ninive in herzogs R. Enc.). Die hamitische Einwanderung vollzog sich aber sicher in Verbindung mit femitischen Südarabern, die fich unterstützt von nachwandern-Schaaren ihrer Landsleute allmählig zu dem herrschenden Boltstern in Babylonien herausarbeiteten und die tuschitischen Elemente mehr und mehr zurückbrängten. Ein folder urfprünglicher Zusammenhang Babyloniens mit Südarabien. beziehungsmeise eine ftarte femitische Colonifirung des erftern Landes vom lettern aus erweist fich auch durch die auffallende Berührung beider Bolksgebiete in eigenthümlichen religiss. mythologischen Anschauungen, die fich neben Babylonien nur noch bei den fpätern Bewohntern Sudarabiens, den Simjaren sich finden (Schrader a. D. S. 422).

Ift das babylonische Tiefland als zweite gemeinsame Heimath der nun außerhalb der arabischen Halbinsel befindlichen Semiten erkannt, so hat man es für die Folgezeit, nicht minder wie jene für die älteste, als Mutterland neuer Colonisationen zu betrachten. Als solche stellen sich die der Aramäer, Bhöniko-Rananäer und Hebräer dar. Die Ara-

mäer verstehen wir hier als Gesammtname der femitischen Stämme, welche das umfassende Gebiet bewohnten, das im Norden durch Armenien, westlich durch das Taurusgebirge, ben Orontes und Leontes, somie den Libanon begrenzt wird, im Süden und Südoften aber in die Arabia deserta verläuft und oftwärts bis an den Euphrat, theilmeife an den Er find die Chatti (Chethiter) der affprischen, Tiaris reicht. Cheta der ägpptischen Denkmale, später in der griechisch römischen Zeit ward ihr Land gewöhnlich Sprien (das verfürzte Affprien) genannt, mit dem Rernland in der Mitte. dem Aram der beiden Ströme, wo die Abrahamiden vor ihrem Zuge nach Baläftina wohnten, mit Damastus, wo die Sage ebenfalls den Abraham vorübergehend eingebürgert hat, fammt dem füdlich davon belegenen Aram Zoba und Aram des Hauses Rechob (2 Sam. 10, 6) in der Nähe bes Hauran. Von den Aramäern fagt Amos 9, 7, daß fie aus dem Lande Rir gekommen feien, jedenfalls nicht der Landschaft am Kur nördlich von Armenien, da Kir im affprischen Reiche lag, welches niemals über Armenien hinaus fich erftrecte. Es muß eine (noch nicht näher bestimmbare) fpäter affprifche Landschaft barunter verstanden fein, und bann hat Amos wenigstens eine nähere, vielleicht die nächfte Station angegeben, auf welcher die Aramäer nach ihrer Abtrennung von Semitenheerde Babyloniens fich aufhielten, bevor fie den oben begrenzten Ländercomplex einzunehmen und zu bevölkern begannen. Denn nicht zu bezweifeln steht, daß fie gleich den Affprern, nur ungleich früher aus Babylonien tamen, deffen frühefte Emigration, die dasfelbe leicht= lich ichon taufend Jahre verlaffen hatte, ehe der Aramäer Cuschan Rischataim, Anfangs der Richterzeit, Israel befriegte und acht Jahre lang in Unterwürfigkeit hielt.

37\*

(Richt. 3, 8.) Je mehr Verwandschaft das Affprische übrigens mit der hebräischen Sprache hat, besto weniger Berührungspunkte hat es mit dem Aramäischen, obgleich Affprer und Aramäer in West und Nord weithin zusammengrenzten.

Dief ist ein weiterer Beleg dafür, daß die Aramäer icon fehr frühe das Tiefland verlagen haben müßen und in ihrer sprachlichen Entwiklung, welcher der vielfach raube und ftart gebirgige Charafter ihrer neuen heimath etwas Dürftiges, Berbes und Einförmiges verlieh, ichon ziemlich abgeschloffen hatten, als das affprische Reich entstand und ihnen, bie es nie zu einem großen Staatswesen brachten, Gebietstheile abrang. Obwohl aramäische Sprache und Schrift zu einer Art lingua franca,, Bertehröfprache und Schrift für den aröften Theil Borderafiens murde, ungefähr wie heute das Bulgärarabische, oder das Italienische im vordern, das Englische im öftlichen Morgenland, so ift doch von der ältern Gestaltung deffelben verhältnigmäßig Beniges bekannt, das Meifte davon im füdweftlichen Dialekt, der bis an die Grenze Babyloniens und gegen den Jordan bin reichte, in welchem auch die bekannten Abschnitte in ben Büchern Esra und Daniel geschrieben find. Derselbe beißt feit Hieronymus (zu Daniel 2, 4) chaldäische Sprache, ganz verkehrt, da die alten Chaldäer Babyloniens, deren name ebenso migverständlich später auf eine einzelne Classe babylonischer Weisen oder auf die ganze Gelehrtentafte des Reiches übertragen wurde, nicht aramäisch redeten. Noch weniger bekannt ift uns in frühern Denkmalen der nordöftliche mesopotamisch-damascenische Dialekt, die später f. g. fprifche Sprache, die erst durch das Christenthum in Edeffa und Nifibis einen neuen Aufschwung nahm und Literatursprace geworden zu scheint, als welche sie fich über die arabischen

Juvasionen hinaus bis ins dreizehnte Jahrhundert erhielt und im Neusprischen kümmerlich noch fortdauert. Deutlich stellt auch die Religion der Aramäer dieselben sammt den andern nordssemitischen Mythologien zu Babylonien, auf welches der aramäische Sonnengott Baal, die Mondgöttin Aftarte, beide auch für die Hebräer von starker Anziehungstraft, die sprische Aphrodite (Baaltis), der sprisch nabathäische Abar, Thammuz (Ez. 8, 14) und Derketo (Atargates in Hierapolis, die auch im philistäischen Askalon verehrte Fischgottheit) zurückweisen.

Noch haben wir von den Canaanitern zu reden. ebe bie Einwanderung der Sebräer ins Auge gefaßt werden tann. Erst der spätere Bak graels gegen Cangan hat das Berftändniß der ursprünglichen Wechselverhältniffe zwischen Bebräern und Canaanitern für eine lange Folgezeit getrübt, ba dasselbe doch fich namentlich im Licht der Sprachgeschichte als ein fehr enges darstellt. Cangan, f. v. a. Niederland, biek ursprünglich der nordöftlich gelegne Rüftenstrich am Mittelmeer im Gegensatz zu dem palästinischen Binnen= und Sebirgsland (4 Mof. 13 29), und übertrug feinen Ramen fodann auf das ganze Weftjordanland, mährend das Oftjor= banische den Namen Land Gilead behielt. Die Canaaniter im nächsten, engern Sinn waren demnach die Bhönizier, und das Wort fteht in diefer ftritten Bedeutung noch häufig genug im alten Teftament, in Stellen, wo Canaaniter neben andern paläftinenfischen Bölfern aufgeführt werden. Sie erscheinen neben den Pheresitern (Landbewohner gegenüber ben Städtern) 1 Mof. 13, 7; neben Bevithern und Bethi= tern 2 Mos. 23, 28, wiederholt neben ben brei genannten zusammen mit Amoritern und Jebufitern. Ueberall in folchen Stellen find die Canaaniter im ursprünglichen engern Sinn,

.

### Himpel,

bie später sogenannten Phönizier zu verstehn, das älteste und berühmteste Handelsvolt Vorderasiens, weshalb Canaaniter schon frühzeitig (bei Hos. 12, 8 und Hiob 40, 30) geradezu den Handelsmann bedeutete. Noch gewöhnlicher wird aber das Wort im weitern Sinn von sämmtlichen heidnischen Bewohnern des Landes vom Mittelmeer bis zum Jordan gebraucht, die Bewohner des Küstenstrichs im Norden des Karmel natürlich eingeschlossen. In diesem Sinn werden Jos. 12, 8 ff. 31 von Josua bestegte Könige aufgeführt, ist Richt. 1, 7 von 70 kananit. Königen die Rede und wird schon 1 Mos. 10, 15 Canaan, der Heros Sponymus des ganzen Landes, der Sohn des Ham, als Stammvater von elf Völlerschaften aufgestellt, von welchen einzelne anderwärts als Bewohner des Mittellandes erscheinen.

Ueber die frühern Bohnfige der Bhönizier und übrigen Canaaniter find wir zuverläßiger unterrichtet, als über die aller übrigen femitischen Bölfer, zu welchen wir fie einft= weilen zählen, obgleich die Bölfertafel ihnen fuschitische Abfunft Man verdankt die zahlreichen und verläßlichen Nachaibt. richten des Alterthums über die früheren Banderungen der Phönizier der großen Bedeutung, in welcher fich das gewandte und mächtige handelsvolt viele Jahrhunderte zu erhalten Einstimmig wird als heimath diefer Bölferschicht wußte. das Tiefland des vereinigten Tigris und Euphrat bis an den perfischen Meerbufen angegeben, mögen fie nun den Namen Canaaniter (Niederländer, wie auch noch die Bunier Nordafrika's sich nannten) schon dort geführt oder erst in Baläfting durch Uebertragung von den Bewohnern des nörd= lichen Rüftenlandes erhalten haben. Und auch nach eigner, einheimischer Ueberlieferung führen die Canaaniter fich auf jene Grenzlandschaften zwischen der arabischen halbinfel und

Nordbabylonien mit Mesopotamien zurück. Serodot (VII., 89) sagt zugleich, daß diese Angaben der Bhönizier durch perfifche (babplonische) Geschichtichreiber bestätigt merben. Ebenso berichtet bei Strabo XVI., 382 Gratosthenes, daß bie Bewohner der (jett f. g. Bahrein) Infelu Thros und Arados im Erhthräischen Meer (perfischen M. Bufen), mo fich phonizische Heiligthümer befinden, die gleichgenannten Tyrus und Arabus in Bhönizien als Colonien ihres Bolkes in Anspruch nehmen, und der Scholiast zu Dionpfius Beriegetes nennt die Erythräer, d. h. die Anwohner des perfischen Meerbufens, zu welchen die Bhönizier gehören, Abkömmlinge der Araber am erythräischen Meer. Nehnlich Btolemäus und Um fo leichter erklärt fich der uralte Berkehr der Blinius. Bhönizier (jedenfalls feit dem 15. Stahrh.) mit Südarabien, das ihnen Balfam, Weihrauh, Ebenholz, Zimmt, Elfenbein und Gold mit Berlen und Edelfteinen lieferte. Aus Trogus Pompejus (Juftin XVIII., 3) erfährt man weiter, daß die Canaaniter in Folge eines Erdbebens vom verfischen Meerbufen ausgewandert seien und sich zuerft in einer affp= rifchen Sumpfebene niedergelaffen haben, am untern Euphrat also, in deffen Nähe auch später noch phönizische Grünbungen und von ihnen ausgegangene Colonien genannt Bon da zogen fie öftlich vom Euphrat nach Norden, werden. gründeten in Mesopotamien unter andern Orten Nifibis und wandten fich westwärts nach Sprien, wo fie wieder Laifch und hamath bauten, bis fie endlich dauernd fich an der fprifchen Rufte niederließen. Schon am perfifchen Meerbufen hatten die Phönizier die Avviter zu Machbarn, und wir finden letztere wieder neben ihnen, fühlich an der paläftinischen Rüfte gegen Philistäa hin. Damit kommt das Zeugniß des Stefanus Byzant. überein, der Gaza durch einen Flücht=

ling vom erhthräischen Meer her erbaut fein läßt. Beide. Phönizier und die ihnen stammverwandten Appiter werden fomit aus denfelben Unläßen und gleichzeitig vom perfifchen Golf ausgewandert oder pertrieben und über Nord nach Westen gewandert sein. Die Bhönizier, d. h. die rothen Menschen tamen aber aus noch entlegnerem Suben, am Beftufer des erythräifchen Meeres herauf, auf welches mit feinen Infeln ihre gleichbedeutende griechische Benennung als Durchzugs- und Colonifationsland derfelben weift. Anq die Bölkertafel (Gen. 10, 6, 15), welche die Bhönito-Canaaniter zu dem hamitenstamm rechnet, bezeichnet fie badurch als Südländer, da die Hamiten (Ruschäer) Südasien und Afrita bewohnten. Rothe Bevölferung bedeutet nun aber auch himjar, und die arabischen Simjariten nahmen den Süden der großen halbinfel vollends ein, nachdem die ihnen ftammverwandte Bevölkerung der fpäter fo gen. Bhönizier fich von ihnen getrennt hatte. Auch hier ift alfo Arabien, näherhin Südarabien als Mutterland eines großen Culturvolkes des höchften Alterthums ermiefen. Db aber auch eines femitischen, wie die übrigen waren, ober nach der Bölkertafel eines hamitischen? ift wohl nie mehr auszumachen. Die Sprache stellt scheinbar widerspruchlos die Canaaniter zu ben Semiten, benn fie redeten, wie auch fpäter die Bunier, das Sebräische nahezu fo wie wir es im alten Testament haben; find jedoch die Angaben der Bölfertafel ftritte zu nehmen, fo fagen fie entweder ichon febr frühe mit fo überwiegenden Maffen hamitifcher Bevölferung, bie fich gern unter bie Semiten brängte , vermengt in Sud= arabien, daß fie unter den hamiten aufgiengen, ausgenommen bie Sprache, welche lettere von den höher ftehenden Besiegten annahmen, oder der ganze Rern der Canaanitischen

Nation war von hause aus hamitisch, nahm aber ichon in Südarabien und dem perfischen Golf entlang auf ihren fruheften Banderungen, oder während ihres langen Aufenthalts in Mesopotamien ben femitischen Dialett an, ben fie vollends in Paläftina und an der Mittelmeerfüfte zu eigen= thumlicher Ausbildung brachten und ben erft viel fpäter einmandernden hebräern mittheilten. 3m erstern Kall finden wir in neuerer Zeit die Bulgaren, einen uralisch finnischen Stamm', der aber frühzeitig feine turanische Nationalität, freilich zugleich auch feine Sprache an die in der baltanischen Halbinsel überwuchernden Slaven verlor. Die Bölkertafel nennt dann a potiori das ursprünglich femitische Volt ein hamitisches, was uns nicht hindert, dasselbe nach feinem Ursprung und der Sprache wieder unter bie Semiten ein= zureihen, denen es auch nach feinen religios mythologischen und philosophischen Anschauungen angehört.

# Ueber den Proceß und die Unterwerfung Meister Edbarts.

Bon Professor Dr. Litolf Chorherrn in Luzern.

Durch Georg Baits auf die im vaticanischen Archiv liegenden Acten des gegen Meister Echart geführten Broceffes aufmertfam geworden, verschaffte fich Franz Bfeiffer 1857 Abschriften davon, die jedoch die rechte Lesart nicht burchmeg getroffen zu haben scheinen. Er wollte fie für den zweiten Theil feiner Ausgabe der Berte Echarts ver= wenden; allein allzufrüh raffte ihn der Tod hinweg. Die Abschriften erwarb nun Hr. Director D. Halm für die königliche Staatsbibliothet in München, wo sie der bortige Symnafialprofessor Licentiat Wilhelm Breger 1869 ju einer unter ben Schriften ber königlich bairischen Mabemie erschienenen Abhandlung "Meister Echart und die Inquisition" benützte, dann, 1874, wiederum in feiner "Geschichte der deutschen Muftit im Mittelalter" verwerthete.

Da wir aber in der Auffassung der betreffenden von Preger mitgetheilten Actenstücke uns nicht durchweg mit ihm in Uebereinstimmung finden, erlauben wir uns diesen Proceh nochmals durchzusprechen.

### Lütolf, Ueber ben Proces Meister Edharts.

Die ersten Spuren von Anrüchigkeit Meister Edharts wegen feines Berhältniffes zu den häretischen Begharden möchte Preger in das Jahr 1317 verlegen. In feiner Schrift für "Swefter Katrei" von Straßburg (Ausgabe Bfeiffers S. 462) fagt nämlich der Meifter : "Sant Baulus fprichet von den heiligen martireren unde von den vriunden unfers herren 'fie fint tot'. dag fulle wir alfo verftan, dag wir tot müezen fin. 3ch fpriche : wer niht ze grunde tot ift, der mac die minneften heilikeit niht bekennen, die got finen geminneten friunden in offenbarete. Ir fult wizzen, alfo lange als du weist, wer din pater unde din muoter ift gemefen in der git, fo mizzeft, dag bu bes rehten tobes tot niht enbist. 3ch spriche mî: also lange als dich bag berüeret, das man dine bihte nit hören wil noch dir gotes lichnam niht geben wil noch bich nieman beherbergen mil und alle menfchen bich versmehen, als lange bu baz vindeft in bir, baz bich baz berüeren mac, fo mizzift, daß bu dem rehten tode premde bift."

In diefer Stelle fowohl als im ganzen Tractate wollen nur die Wege zur höhern Bollkommenheit nachgewiesen wer== ben und unter die bezüglichen Führungen gehört noch jene Gehorsams = und Entsagungsprobe, wo der geiftige Führer und Bater Beicht und Communion zeitweise nicht gestattet. Wollte man aber diese Stelle auf einen concreten Fall be= ziehen und daraus auf andere Thatsachen schließen, so würde man zu weit gehen. Und sicher geht Hr. Preger zu weit, wenn er annimmt, Schwester Katrei, wahrscheinlich eine Waldschwester (sofern eine Stelle S. 465 wörtlich zu nehmen ist) sei 1317 vom Edict des Straßburger Bischofs gegen die häretischen Begharden und Beginen betroffen worben.

579

Damit fällt aber auch ein Stein aus Bregers chronologischem Bebäude der Edart'ichen Schriften bahin. Die Entstehungszeit des fraglichen Tractates ift also noch eine offene Frage. Freilich sucht Breger (Geschichte ber Muftit I, 351) feine Anficht mit den Worten zu erhärten : "Unter den als häre= tifch bezeichneten Sätzen ber Begharden führt der Bischof auch folche an, welche in auffallender Beije mit Säten in Schwester Ratrei übereinstimmen, wenngleich fie anders gemeint sind als dort. Dort verdammt der Bischof der Begharden Glauben: "se esse Deum per naturam sine distinctione", und hier ruft Schwester Ratrei : "freuet euch mit mir, ich bin Gott; worden". Dort behaupten die Begharden : "quod non est infernum nec purgatorium" und bei Schwefter Ratrei beißt es, "das Fegefeuer ift ein angenommen Ding als eine Buße". Die volle Stelle lautet (Bfeiffer S. 470) : "Belle ift niht dan ein wesen. Was hie der liute wesen ist, das blibet swiclichir wefen, alfo ob fie drinne funden werden. Menge liute wonent hie haben ein wesen der creature unde wenent dort befigen ein götlich wefen. Des enmac niht fin. Bizzet, baz vil liute ba inne wirt betrogen. Das vegefiur ift ein angenommen dinc als ein buoze, daz nimt ende". Schwester Ratrei läugnet Hölle und Fegfeuer nicht, fie erklärt fie.

Die erste sichere Thatsache, wo gegen Meister Echart wegen "mala familiaritas" Klage erhoben wird, gehört in's Jahr 1320, da derselbe Brior zu Frantfurt war. Jetzt nämlich ertheilte der Ordensmeister Herveus den Brioren von Worms und Mainz den Auftrag, hierüber zu untersuchen mit den Worten: "habui etiam delationes graves de fratre Ekardo nostro priore apud Franckefort, et de fratre Theodorico de s. Martino, de malis familiaritatibus et suspectis et idcirco de ipsis duobus signanter inquiratis sollicite " u. f. f. Datum Metis pridie idus Augusti (1320). (Preger Sefch. d. Mhft. 353) <sup>1</sup>). Da allen Anzeichen nach das fittliche Leben Echarts untadelhaft, ja erbaulich war, fo glaubt man den Ausdruck mala familiaritas nur auf den Umgang mit der Härefie verdächtigen Personen beziehen zu dürfen. Das Ergebniß dieser Untersuchung ist unbekannt; nur weiß man, daß im folgenden Jahre der Orden das Verbot der mala familiaritas wieder betonte. Meister Echart trat bald hernach als Lesemeister in Köln auf; der Orden muß also feine Rechtgläubigkeit nicht bezweiselt haben. Aber neue Gerüchte er= hoben sich wider ihn.

Zu Benedig auf dem Generalcapitel des Ordens erhielt 1325 Gervafius Prior zu Angers den Auftrag, zu untersuchen: inwiefern die Klage begründet sei, daß deutsche Ordensbrüder in deutschen Predigten das unwissende Bolk zum Frrthum verleiten. Da wir bald nach diesem den Proceß gegen Meister Eckhart angehoben sehen, so liegt die Bermuthung nahe, daß jener Borwurf schon ihm gegokten habe; doch sehen wir bald nicht den Prior Gervasius, sondern den Meister Ricolaus von Straßburg mit einer Untersuchung gegen Eckhart beauftragt und dieser erfuhr die mildeste Beurtheilung. Preger sagt (S. 356) geradezu: "Eckhart wurde freigesprochen". Der Dominicanerorden als

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Dagegen Giejeler, Kirchengeschüchte II, 3. 2. Auff. (1849) S. 247: Schon 1324 wurde Echart, damals Prior in Frankfurt a. M., auf Beschl bes Dominicanergenerals in Untersuchung gezogen". (Schmidt, Étude sur le mysticisme allemand au XIVe siècle. pag. 14. — Da mir das letztere Wert nicht zu Gebot frand, so kenne ich Schmidts Beweise nicht; wenigstens in seinem Artikel über Echart in Herzogs Realencyclopädie sagt er hievon nichts mehr.

Lutolf,

folcher hatte allerdings ein Intereffe, daß ein so hervor= ragendes Mitglied deffelben nicht durch kirchliche Eensuren als Irrlehrer und Bolksverführer hingestellt werde; gleich= wohl waren es gerade Dominicaner die mit andern dem Erzbischof von Köln, Heinrich von Virneburg, Waffen wider Echart boten.

Heinrich von Virneburg, ber vom Mai 1304 bis 5/6 Januar 1332 auf dem Kölner Stuhle faß und vielleicht schon bei der zu Benedig geschehenen Anregung die Hand mit im Spiele hatte, war keineswegs der Ansicht, daß Eckharts Speculationen und Wirksamkeit so ganz zu rechtfertigen seien und wie er überhaupt der Irrlehre in seinem Bisthume, oft sogar unter schwierigen Verhältnissen 1), scharf zusetzte, so ließ er auch das Rechtsverfahren gegen Meister Eckhart nicht ruhen, ja er leitete auch ein solches gegen Meister Nicolaus von Straßburg ein und beauftragte um die Mitte des Jahres 1326, etwas vor oder nach, seine Commissarien mit der Führung des Processes.

Es war am 14. Januar 1327, als zu Cöln im alten Capitelhaus am Domplaze ungefähr zur Zeit als dort die Terz gesungen wurde, Meister Reiner, Doctor der Theologie, Domherr zu Cöln und Bönitentiar des Erz= bischofs, Bruder Albert von Mailand, Lesemeister der Min= derbrüder, beide des Erzbischofs abgeordnete Commissare sowie der Official der Cölner Curie, Herr Godeschalt, und Meister Giofred den vom hl. Künibert, beide Domherren der Kirche von Cöln und der öffentliche Notar Johannes Hossiani beisammen saßen und nun vor ihnen im Beisein von zwölf genanuten Zeugen, wovon zehn dem Dominicanerorden an=

1) vergl. Binterim beutsche Concilien VI, 132 ff.

582

gehörten, Bruder Nicolaus von Strafburg, Lesemeister ber Dominicaner zu Coln, erschien. Unter Berficherung, er fei ber vom Bapft ernannte Bicar für die deutsche Provinz feines Ordens, verlas er eine Schrift in welcher ftand: Da der Erzbischof von Solchen, die auf den Bredigerorden offenbar eifersuchtig feien, eine falfche Ungabe angenommen habe, ohne den andern Theil genugsam angehört, noch in gehöriger Beife vorberufen zu haben, mährend boch in folcher Angelegenheit das Rechtsverfahren Borficht verlange : fo bestreite er -- ohne die dem Erzbischof iculdige Ehrfurcht badurch im Grundfatz zu verleten - die Befugnif des= felben in diefer obichmebenden Sache; denn eine folche Befugniß stehe durch papstliche Uebertragung in Sachen feines Ordens in Deutschland nur ihm zu; traft derfelben fei er es, dem in allem mas Glauben und Sitten belange. über bie Brüder diefer Provinz die besondere Bollmacht zuftehe und eben daraus folge auch, daß er noch mehr als feine Mitbrüder von der bischöflichen Gemalt befreit fei. Allerdings fei diefe in Sachen der Glaubensuntersuchung die Regel, aber nicht ohne Ausnahme : fei boch der Bredigerorden von der Rirche gerade dazu eingesett, die Irthumer anderer auszurotten. Aber auch ohne dieß Brivileg des Ordens wäre das Berfahren der erzbischöflichen Commission gegen ihn, Bruder Nicolaus, grundlos, da er den Commiffaren in allen ihr Amt betreffenden Dingen den Bruder Wilhelm von Nidecke ganz frei gewährt habe; in andern Dingen aber, auch im Falle derselbe an das Berhör des Erzbischofs appellirt oder vor das erzbischöfliche Forum ge= hört hätte, habe er doch nicht der Gemalt des papftlichen Bicars entzogen werden dürfen, weil fich dieß mit der Ordnung nicht vertrage. Deßungeachtet habe ihn (den

päpftlichen Bicar) der Erzbischof in ungebührender Weise ins Recht gerufen <sup>1</sup>).

Man fieht, es handelte sich hier um eine Untersuchuna. wo ein Theil der einzuvernehmenden Berfonen vor das Forum ber erzbischöflichen Commiffarien, ein anderer Theil vor dasjenige bes papftlichen Bicars gehörte : doch bedurften die erstern bei ihrer Untersuchung auch der Mithilfe eines Dominicaners aus Cöln, des Bruders Bilhelm von Nidecte. Das Nähere ift unbekannt. Doch ergibt fich aus spätern Acten, daß es fich um eine Glaubensuntersuchung handelte, wobei sowohl gaien als Dominicaner zu verhören maren 2). Die erstern hatte der erzbischöfliche Richter zu verhören und insofern dabei von Seite der Dominicaner eine Mitwirtung nöthig war, wurde sie von den Ordensobern zugeftanden und Bruder Wilhelm von Nidecte zur Berfügung gestellt. Die erzbischöfliche Commission wollte aber auch Dominicaner por ihr Forum ziehen, mas aber der papstliche Bicar fraft feiner Bollmacht nicht zugeben tonnte; daher der Conflict. Sei es nun, bag bie erzbischöflichen Bevollmächtigten ben Meifter Nicolaus von Strafburg der Begünftigung der Bäresie bezichtigten, oder ber Behinderung ihres Umtes oder beider Dinge zugleich -- fie luden ihn im namen des Erzbischofs vor. Er erschien am erwähnten Tage, pro-

1) Erklärung und Protestation des Nicolaus von Straßburg zu Ebin den 14. Januar 1827, abgebruckt in den Abhaublungen der Münchner Atadennie, histor. Classe. 28b. XI. 2. Abth. S. 29 f.

2) Der Minorit Heinrich von Thalheim sagt in dem unten anzuführenden Briefe: licet fr. Nicolaus fuisset de praedictis favoribus (die er Echart gewährte) accusatis coram commissariis ad hoc datis per ipsum dominum archiepiscopum Coloniensem et tandem per sententiam ipsorum commissariorum ut fautor judicatis ....

Digitized by Google

٠

teftirte aber gegen ihre Competenz, beklagte fich über ein Berfahren, das für feinen ganzen Orden ichimpflich fei und hauptfächlich die Gewalt des Bapftes verletze - ordinem meum praedictum graviter notando, potestati summi pontificis principaliter derogando. Hierauf appellirte er feierlich an den apostolischen Stuhl: Ideo ego frater Nicolaus praedictus, sentiens me et provinciam mihi decretam gravatos, in his scriptis ad sedem apostolicam appello, et apostolos iterum et iterum peto, insinuans hujusmodi appellationem vobis testimonio praesentium singulorum et specialiter tui notarii publici hic praesentis, rogans te ut praemissa in publicam formam redigas, tuoque signo consuete signes. Er verlangte alfo beharrlich den Anerkennungsbrief (apostolos) feiner Appellation, indem er als Zeugen berjelben fomohl ben Notar als die mitgebrachten Männer 1) anrief und vou erftern einen besiegelten Brief hierüber begehrte. Da for= berte auch Berr Godeschalt, der Official, eine Abichrift über biesen Hergang und bezeichnete dem Appellanten den Termin (terminum juris) bis mann er den Apostelbrief haben tönne. Johannes Hosiani, der taiserliche Notar, stellte fofort bie verlangte Urfunde an Meifter Nicolaus von Stragburg aus 2).

1) Praesentibus viris religiosis fratribus Johanne de Gryfensteyn priore, Johanne de Monasterio, Johanne de Tambach Hermanno de Summo, Johanne dicto Juvenis, Wilhelmo de Nidecken, Hermanno de Sterrengassen, Brunone Scherfgin, Ulrico de Straysburk, Hermanno de Summo (?) ordinis praedicatorum, fratre Conradino de Aquis ordinis fratrum minorum domorum Coloniensium et Gobelino de Belze publico notario testibus ad permissa vocatis et rogatis.

2) Die ichon angeführte Urfunde vom 14. Januar 1327. Theol. Quartalicrift, 1875. Seft IV. 38

585

Dieß geschah, wie bemerkt, zur Zeit der Prim oder Terz des 14. Januars 1327: ungeachtet diefer Appellation aber führten die Commiffare ichon bei der nächsten Nonzeit den Broceg mider Meister Nicolaus fort. Da verfügte fich derfelbe ichon am folgenden Tage zur Besperzeit zum erz= bischöflichen Commiffar Domherr Magifter Reiner in feine Wohnung um in Gegenwart des öffentlichen Schreibers Bermann de Brennet, des Priors der Dominicaner zu Cöln Johannes von Greufenstein. Theodorichs von Borms aus dem Dominicanerklofter ju Coblenz, Medardus von Löwen aus dem Rlofter derfelben ju Cöln, des Meifters Gerard Ruf, Fürsprecher der Curie zu Cöln und heinrichs von S. Lupus, Magifter Reiners Clerifer, um feine Appellation aufrecht zu erhalten. Das neue Berfahren der Commiffare. - behauptete er in feiner Schrift die er vorlas - fei ichon deshalb ungültig, weil fie dem Erzbischof von feiner Berufung an den hl. Stuhl jedenfalls hätten Renntniß geben follen, mas in der furgen Frift zwischen der Brim oder Terz und der Non gemiß nicht hätte geschehen können, folglich feien sie eigenmächtig gegen ihn vorgegangen und dieß in ber Absicht, um feine Dazwischentunft gegenüber einigen feiner Jurisdiction unterstellten Ordensbrüdern, die bei der Inquisition hätten mitmirken follen, zu vereiteln. Welche Brüder dieß feien, habe er aus bem Mandat der Commiffare leicht errathen können. 3hr unbefugtes Borgehen gegenüber dem papftlichen Bicar laffe ihre handlungsmeise fogar als eine gegen einen Glaubensfatz gerichtete erscheinen und ftelle thatsächlich in Abrede, daß der Papft das Anfehen der Schlüffel befite und Nachfolger Betri fei, wie denn die bl. Rirche des Bestimmtesten lehre, daß der Bapit dem Betrus nicht blos in gleicher, sondern in derfelben Bollmacht nachfolge. Da nun durch folche Enormitäten und unmöglichen Proceffe der apostolische Stuhl beeinträchtigt werde, zumal in einem Glaubenspuncte, überdieß er, der papftliche Bicar und die ihm anvertraute Broving vielfach beschwert würden. fo appellire er inständig sowohl für sich als seine vorge= nannten Brüber an den hl. Stuhl und verlange die Apoftelbriefe, indem er den Commissaren als peremtorischen Termin (termini peremptorii) den nächsten 4. Mai (crastinum dominicae Jubilate) sowohl in Sinficht des Geschehenen, als weciell bes ermähnten Glaubensartifels bezeichne, wo bam hierin von Ebendemfelben (dem Bapfte) ertannt werden möge, deffen Macht fie offenbar miffentlich geschmälert hätten. Auch über diefen Borgang verlangte Nicolaus vom anwefenden Notar einen Brief mit Unführung der Zeugen. Magister Reiner hingegen begehrte feinerseits eine Abschrift diefer Appellation und erklärte fich bereit innerhalb der gesetslichen Frift die Aposteln auszuhändigen. Meister Nicolaus bemerkte dazu : daß eine folche Copie eigentlich, weil er keine Surisdiction habe, wie er nachgewiefen, ihm nicht gebühre 1).

Aus der Wohnung des Domherrn Reiner begab sich Meister Nicolaus mit demselben Notar und den übrigen Zeugen um die Zeit der Complet in das Minoritentloster und wiederholte hier in Gegenwart sowohl seiner eigenen Zeugen als mehrerer Minoriten<sup>2</sup>) seine Rechtsverwahrung und Berusfung an den Papst<sup>3</sup>).

3) Dritter Proteft beffelben vom gleichen Datum : bajelbft G. 36 f.

<sup>1)</sup> Zweiter Proteft des Meister Nicolaus datum et actum Cöln 15. Januar 1327: daselbst S. 34 f.

<sup>2)</sup> Praesentibus viris religiosis fratribus Gerwino custode Romano, Conrado de Aquis, Johanne de Colonia, Johanne de Juliaco ordinis Minorum.

Bei diefer bisherigen Auffassung nun finden wir uns überdiek in zwei Bunkten nicht in Uebereinstimmung mit Einmal meint er, daß es im freien Ermeffen der Breaer. Commiffare, d. h. des Erzbischofs gestanden fei, die Berufung an den Bapft anzunehmen oder nicht. Aber dadurch wäre eigentlich in folchen Dingen das Appellationsrecht felbst illusorisch geworden, mas gemiß nicht in der Absicht der Rirche lag. Der fragliche Termin hinfichtlich der Aushändigung der Aposteln hatte also nicht den Sinn: daß der Richter Bedenfzeit habe ob er fie überhaupt geben wolle oder nicht : fondern man wollte einem Ausgleich der Barteien unter fich oder reiferer Ueberleaung nicht durch allzuschnelles Borgehen den Boden entziehen. Die erzbischöflichen Richter. mußten den Appellationsbrief ertheilen. Sodann faßt Breger die von Meister Nicolaus gestellte Frift bis zum fünftigen 4. Mai in dem Sinne, daß alsdann schon in Avignon die Sache zur Entscheidung kommen follte. Allein nie ift es Sache der Barteien den Gerichtstag zu bezeichnen, fondern das ift nur Sache des Richters, im vorliegenden Falle des Papftes. Der Meifter wollte damit nur einem längern, feinem Orden nachtheiligen Berschleppen des Sandels an der Cölner Curie vorbeugen und der Sinn des Termins war eben der peremtorische : wenn von erzbischöflicher Seite bis nächften 4. Mai die Appellation nicht angenommen ift, fo gilt das ben Dominicanern gegenüber als ein Fallenlaffen des Handels.

In keinem diefer bisherigen brei Borftände war von Meister Echart selbst die Rede. Daß es sich aber insbesondere um seine Sache gehandelt habe, ergibt sich aus den der Zeit nach sich unmittelbar auschließenden Acten, die zudem auf das bisherige Getriebe neue Streislichter werfen.

Digitized by Google

Meifter Edhart war auf Samstag ben 31. Januar von denfelben Commissaren in das Capitelhaus am Dom porgeladen worden, erschien aber, mit mehrern Zeugen, ichon acht Tage früher, Samstag den 24. Januar und ließ durch feinen Ordensbruder Conrad von Halberstadt feinen Broteft verlefen. Bum voraus verwahrte er fich dagegen, als wolle er bas Anfehen des Erzbifchofs fchmälern, murbe er doch nöthigenfalls an ihn appelliren. Sie hingegen, die Commiffare, hätten ibn allzulange in ungebührender Beife (impertinenter) herum gezogen und gemiffer, vorgeblich glaubens= widriger Artikel wegen gequält, ihm und feinem Orden, aus bem noch kein Mitglied der deutschen Broving wegen härefie in Berruf getommen, jur Beschimpfung. Statt den Broceg, wie es möglich gewesen, ichon vor einem halben Jahre als abgeschloffen zu erklären, hätten fie unnöthige und läftige Termine angeordnet, obwohl er öfters sich bereit erklärt habe, dem Rechte und der Kirche sich zu unterwerfen, falls er in Etwas von ihr abgewichen, fobald nur in gesetzlicher Beife über feinen grrthum Meldung und Erkenntnift erfolgt fein würde, ba er boch nicht eher bazu verpflichtet fei, indem eine Sache, bie der Schuld ermangle, nicht geschädiget werden dürfe. "Man muß" — fährt er wörtlich fort und Preger hebt namentlich diese Stelle hervor — "Streitigkeiten in ordnungsmäßiger Beife zu Ende führen, fonderlich wo Wichtiges auf dem Spiele steht und es fich um ein Aerger= niß handelt und eine Berzögerung für Kleriker und Laien gleich anstößig ift, wie in vorliegendem Falle. Denn ihr entscheidet oder verfündet und berichtet nicht auf rechtsträftige Beise, ob ich in dem ermähnten Kalle mich befinde oder nicht, fondern nach reiner Billfür ober vielmehr Bermeffenheit zieht ihr mich herum und umstellt ihr mich zu Schmach

und Gefahr und größten Aergerniß und thut damit zugleich meinem Stande und bem Orben Eintrag. Um uun mich noch mehr mit Schmach zu überhäufen, fo beruft ihr häufig Brüder meines Ordens, welche bei dem Orben felbft um ganz evidenter Ursachen willen in hohem Grabe anrüchig find und die um des Brandmals ihrer eigenen schändlichen Erceffe millen diefe Sache bei euch betreiben, in ber Abficht frei auszugehen wegen ihrer Erceffe, die rechtlich durch den Spruch ihrer Richter festgestellt find. Und barin bestärkt ihr fie, mas boch unmöglich verantwortet werden tann, und beschwert damit und schändet meinen Orben und gebet auf ihre falfchen Anklagen mehr als auf meine Unschuld und Lauterfeit, welche ich bereit bin vor dem Papfte und ber ganzen Rirche darzuthun". Statt ihn fo zu behandeln und fchließlich vor fich zu citiren, hatten fie fich eher feines bisherigen guten Rufes erfreuen follen, abgesehen bavon, bag über fragliche und ähnliche Artitel schon genügend und in gehöriger Beife von Bruder Nicolaus, als papftlichem Bicar, Erörterung und Erkenntniß ertheilt worden fei. Ueber biefelbe Sache dürfe aber, aus ichon entmidelten Gründen, nicht mehrmals Untersuchung angehoben werben, wie ichon bas Recht wolle, zumal sie in Sachen ganz unberechtigt seien. Bieran fnüpfte nun Meister Edbart, um diefen bisherigen und fernern Bedrängniffen fich und feinen Orden zu entzichen, folgende Appellation: sanctam sedem apostolicam his scriptis, subjiciens me correctioni appello in eiusdem in premissis, et apostolos cum instantia peto iterum ac iterum innuens (?) hanc appellationem et insinuans vobis praedictis commissariis domini mei archiepiscopi Coloniensis in praemissis vice et loco termini peremptorii ad prosequendum appel-

Digitized by Google

590

lationem praedictam in curia Romana et terminum vobis statuo crastinum dominicae Jubilate, (4. Mai) invocans ad praemissa testimonium praesentium singularum et vestrorum specialiter Hermanni dicti Raze et Bartholomaei de Borchurst, notariorum publicorum hic praesentium". Nun antwortete im Namen ber Commiffare Meifter Godfried vom hl. Aunibert, Domherr der Gölnerkirche: daß die Inquisitoren bereit seien ihm die Aposteln zu geben und ihm hiefür den anderlegten Tag der gesetlichen Frist feltsen <sup>1</sup>).

Nach diesem glaubte Echart eine öffentliche und feierliche Bersicherung seiner Rechtgläubigkeit ablegen zu follen. Noch bevor am 1. Marz bie Diöcesanspnode zusammentrat 2), Freitags den 13. Februar 1327, jur Zeit der Sext, nachdem gemiffe Beugen berbeigezogen maren, beftieg er in der Rirche feines Ordens die Canzel, hielt eine Rede an bas Bolt, rief am Schlusse derfelben den Dominicaner Conrad von Halberstadt herbei und ersuchte ihn in feinem namen eine Schrift vor dem Bolke abzulesen. Derselbe that es. Bei jedem Urtitel hielt er inne und Meifter Echart erflärte ihn bann von Wort zu Wort in deutscher Sprache den Anmefenden. In diefer Schrift aber betheuerte derfelbe Folgendes, wobei wir uns wiederum mit Absicht der Ueberfetzung Bregers "3ch Meifter Edhart, Doctor der heiligen Theobedienen. logie, erkläre vor allen Dingen, indem ich Gott zum Zeugen anrufe, daß ich jeglichen Irrthum im Glauben und jegliche Ausschreitung im Bandel immerdar, foviel es mir nur möglich gewesen ist, verabscheut habe, da folcherlei Berir-

<sup>1)</sup> Proteft Meister Edharts zu Cöln ben 24. Januar 1827 : Da= felbft S. 38 f.

<sup>2)</sup> Binterim Deutsche Diöcefanspnoben VI. 183. .

rungen meinem Stande als Doctor und Ordensmitglied widerstritten haben und noch widerftreiten 1). Wenn fich baber etwas grrthumliches in diefer ginfict finden follte3), bas ich geschrieben, geredet ober gepredigt hätte, öffentlich ober nicht öffentlich, wo und wann nur immer, direct ober indirect, aus ichlechter Einsicht ober verwerflichem Sinns), das miderrufe ich hier ausdrücklich4) und öffentlich vor allen und jeglichen, die gegenwärtig hier versammelt find, weil ich bas von nun an als nicht gefagt oder geschrieben angesehen wiffen will, insbesondere auch weil ich höre, daß man mich übel verstanden 5) hat, als hätte ich gepredigt, mein fleiner Finger habe alles geschaffen, denn das habe ich nicht gemeint noch fo gefagt, wie die Borte lauten, fondern ich habe es gefagt von den Fingern jenes fleinen Rnaben gefus. Und bann, ein Etwas fei in ber Seele, um beffen willen fie, wenn die ganze Seele die Art wäre, als ungeschaffen bezeichnet werden muße, - und das habe ich für richtig gehalten und halte es mit meinen Collegen ben Lehrern noch für richtig in dem Sinne, daß fie ungeschaffen mare wenn sie Vernunft würe in wesentlicher Weise . Auch habe ich niemals gefagt, fo viel ich weiß, noch gemeint, deß etwas in der Seele fei, mas ein Theil der Seele und boch ungeschaffen ober unschaffbar märe, weil bann die Seele aus geschaffenem und ungeschaffenem beftände, fondern bas Begen-

1) — — quod omnem errorem in fide et omnem deformitatem in moribus semper, in quantum michi possibile fuit, sum detestatus, cum huiusmodi errores, statui doctoratus mei et ordini repugnarent et repugnent.

2) Quapropter si quid errorum repertum fuerit - - -

3/4) ex intellectu minus sano vel reprobo, expresse hic revoco.

5) quia male intellectum me audio . . .

6) si anima esset intellectus essentialiter.

COLOR T STR

Digitized by Google

theil davon habe ich geschrieben und gelehrt; es müßte benn fein, daß einer sagen wollte, unerschaffen oder nicht erschaffen heiße so viel als nicht an und für sich erschaffen sondern hinzugeschaffen <sup>1</sup>). Unter Wahrung von allem verbessere ich also und widerrufe, wie ich gesagt habe, und werbe ver= bessern und widerrufen im allgemeinen wie im einzelnen und wie oft es dienlich sein wird, alles, wovon sich heraus= stellen sollte, daß es einen minder gesunden Sinn habe"<sup>2</sup>). So der Meister<sup>8</sup>).

Unter Betonung der von ihm mit unterlegter Schrift hervorgehobenen Vorbehalte bemerkt Preger hinzu: "Von dem, was wir unter einem Widerrufe verstehen, ift in diesen Worten nichts zu finden". Nicht Jedermann ist dieser Ansticht <sup>4</sup>).

Allerdings ift zuzugeben, daß Echart hiemit nicht den erzbischöflichen Commissaren gegenüber einen Widerruf gcleistet habe, betrachtet er sie doch überhaupt nicht als seine competenten Richter, noch ihre Censur feiner Sätze für richtig; zu ihnen hat sich durch diesen Act vom 13. Februar sein Berhältniß in keiner Weise geändert. Meister Echart beabsichtigte mit dem ganzen Vorgange nichts anderes, als

3) Preger daselbst 21 f., 42 f. und Gesch. d. Mohlit 360 f., 477 f. theilweise auch bei Pfeiffer, Meister Edhart I. S. XIV.

4) So erhellt aus den verschiedenen Recensionen über Pregers Gesch. d. Mystik. 3. B. Literarisches Centralblatt 1875 no 31; Bonner Literaturblatt (Langen) 1875 no 8. Auch wir haben uns schon in der Literarischen Rundschau 1875 no 7 ausgesprochen.

<sup>1)</sup> increatum vel non creatum id est non per se creatum, sed concreatum.

<sup>2)-</sup>Salvis omnibus corrigo et revoco, ut premisi, (et) corrigam revocabo in genere et in specie quandocumque et quoties cumque id fuerit opportunum, quaecunque reperiri poterunt habere intellectum minus sanum.

nun vor der Deffentlichkeit zu bezeugen, daß er zwar feiner Ueberzeugung und Absicht zufolge nichts Frrthümliches gelehrt habe und einzelne seiner Sätze offenbar entstellt und mißverstanden worden seien; daß er jedoch immerhin sich unterwersen wolle, wosern im Allgemeinen oder Einzelnen ihm etwas nachgewiesen werde, das einen minder gesunden Sinn habe.

Echart kleidete feinen Vorbehalt allerdings in die Worte: "wenn etwas Frrthümliches sich finden sollte"; und: wovon sich herausstellen sollte". Und der Nachweis eines Frrthums konnte in zweisacher Weise geschehen; entweder subjectiv, durch dialektische Demonstration, oder auctoritativ durch kirchliche Lehrentscheidung. Ja es konnten auch beide Versahren miteinander verbunden werden und die Appellation an den Papst schloß diese Verbindung noch nicht aus, indem derselbe vor aller Entscheidung die Sätze Eckharts noch der Prüfung gelehrter Männer vorlegen konnte, wie er das z. B. in der Frage de visione bestisca gethan hat.

Statt nun im Vorbehalte Echarts sowohl der miffenschaftlichen als auctoritativen Ueberweisung Raum zu gönnen, schließt Preger, ohne dieß näher begründen zu können, die letztere einfach aus und nimmt nur die erstere an. Ein solches Verfahren ist aber ein willkürliches. Wer objectiv und unparteilich urtheilen, überhaupt den Gesetzen der historischen Kritik gerecht werden will, darf Echarts Erklärung vom 13. Februar nicht abgerissen als einen Act für sich allein betrachten, sondern muß ihn auffassen einerseits in seinem engern Zusammenhang mit der bereits erfolgten Appellation an den Papst, dessen fen hat, und anderfeits aus dem besondern Verhältniffe herauserklären in dem der Meister zu feinem Orden und dessen ftand.

Benn man alfo, wie auch Breger (Geschichte ber Myftit S. 261 Anm. 2) gethan hat, zugefteht, daß Edhart die Unflagepunkte der Commiffare im Einzelnen gefannt habe und diefen gegenüber ihn der papftlichen Burechtweisung (seque subjecit correctioni ejusdem sedis) fich unterworfen sieht, so tann man boch nicht mehr so schlechthin allen und jeden Biderruf alle und jede Unterwerfung bes Meisters verneinen. Es liegt doch in folcher Handlungsweife die Anerkennung des papftlichen Lchranfebens nicht fo von vorneherein ausgeschloffen und der intellectus sanus wird fo ziemlich in dem Ginklang mit der Rirchenlehre zu fuchen fein. Das von Edhart eingeschlagene Berfahren und feine Berufung an den Babst in diefem angegebenen Sinne zu verftehen, war damals fo fehr die conventionelle Auffaffung, also auch die Auffaffung feiner Ordensobern, ohne beren Einwilligung er ohnehin zu diefer öffentlichen Erflarung gar nicht schreiten tonnte, bag, meinte es der Meister anders, er eine absichtliche und bewußte Täufchung beging. Wer will ihn einer folchen fähig erachten? Wenn Meifter Nicolaus von Strafburg, der Freund und Gönner Edharts. das Berfahren der erzbischöflichen Commissare als häre= tisches Thun zu brandmarten geneigt mar, infofern fie bie Autorität des Papftes durch Migachtung feines Bicars thatsächlich geläugnet hätten, in welchem Lichte hätte ihm bann eine unaufrichtige Appellation erscheinen müßen ? Meifter Edhart konnte in diefer Angelegenheit mit der römischen Curie in Avignon nur durch feine Ordensobern verkehren

595

und er hätte nicht die eine ohne die andern täuschen können. Aber er war sicher keines Truges fähig 1).

Der Umftand, daß Echart in feiner öffentlichen Ertlärung vom 13. Februar der vorausgegangenen Appellation nicht erwähnt, fällt gar nicht in's Gewicht, wie Preger (Gesch. d. Myst. 362) geltend machen will; denn daß man beide Acte als zusammengehörig und einander ergänzend betrachtet, ergibt sich schon daraus, daß man beide Urtunden dem Richter, an den man appellirte, übersandt hat.

Uebrigens mochte Meifter Eckhart allerdings hoffen, daß bie Entscheidung wie vor Nicolaus von Straßburg, dem pähftlichen Bicare, so auch am pähftlichen Hofe zu seinen Gunsten ausfallen werde. Am 22. Februar, dem für Aushändigung der Appellationsbriefe festgesetzen Tage, begab er sich zur Primzeit mit zwei Notaren in's Armarium der Domkirche zum erzbischöflichen Commissar Meister Reiner und begehrte vor gerufenen Zeugen jene Briefe. Da überreichte ihm derselbe einen Brief worin gesagt war: obwohl Scharts Appellation eine rechtlich haltlose sei (frivole evidenter), wie aus dem Inquisitionsproceß sich ergebe<sup>2</sup>), so gewähre er ihm nichts desto weniger den Brief. Das Gleiche wiederholte sich im Capitelhaus der Minoriten.

1) So beurtheilte ihn auch Linsemann, ber ethische Charafter ber Lehre Meister Echarts. Tübingen 1873 S. 12.

2) Der Tert läßt hier zu wünschen übrig und lautet bei Breger Gesch. b. Myftit 477 ober Abhandlungen ber Atabemie X1. 2 S. 45: Appellatio (appellationis?) magistri Eckharti quam nuper coram et a nobis interposuit, tamquam (quamquam?) frivole evidenter, ut ex actis, coram nobis in causa inquisitionis super heresi contra eundem magistrum Eckardum pendentis actitatis, liquet manifeste (non?) duximus deferendum, hanc nostram responsionem ipsi loco apostolorum concedentes . . Siehe hiezu eine ähnliche Stelle bei Du Cange (Henschel) I. 322 v. Apostoli.

596

Von jetzt an wurde die Angelegenheit nicht mehr in Cöln, fondern in Avignon ihrem Entscheide entgegengeführt. Wenn jene Urtunde bei Heinrich von Hervord<sup>1</sup>), welche Jo= hannes XXII. gegen die häretischen Begharden und Beguinen erlassen haben soll, wirklich in das zwölfte Pontificialjahr dieses Papstes, also in die Zeit vom 5. September 1327 bis 4. September 1328 gehört<sup>2</sup>) und in diesem Falle keine Berwechslung vorliegt, wie Preger (Gesch. d. Myst. 478 und Abhandlungen 13) glaubt, so war das wohl der erste Erlass der nach der Appellation von Avignon aus in dieser Sache ersolgt ist. Den eigentlichen Entscheid aber hat Meister Echard nicht mehr erlebt, da er, was Preger höchst wahrscheinlich macht, noch im Jahre 1327 gestorben ist.

Als endlich am 27. März 1329 die päpftliche Bulle gegen Meister Eckhart erschien, versicherte der Papst darin, "er habe die von ihm verurtheilten Sätze Eckharts erft durch viele Doctoren der Theologie prüfen lassen und dann sie auch selbst noch mit seinen Brüdern geprüft". Preger (Gesch. d. Myst. 363) bemerkt aber zu diesen Worten: "Schwerlich ist es die Rücksicht auf die Sache selbst ge= wesen, welche den Papst zu einem so gründlichen Versahren bestimmte; dieses erklärt sich vielmehr aus der Lage in welcher er sich um jene Zeit befand". Weil der Papst zu einer Zeit, in der er sich die Franzisscaner entfremdet

<sup>1)</sup> Chronicon Henrici de Hervordia, ed. Aug. Potthast pag. 247 f.

<sup>2)</sup> Schmidt, Studien und Kritiken 1839 S. 699 und Gieseter, Lehrbuch b. Kirchengesch. II. 3. 2 Aufl. S. 249 verlegen diese Bulle in das Jahr 1330 und berusen sich dafür auf die Chronit des Herz mann Corner bei Eccard corp. historic. med. aevi II. 1086; allein Corner gibt das Datum der Bulle nicht an, flicht sie aber beim J. 1330 in die Erzählung ein. Corner schöpfte aus heinrich v. hervord.

hatte, um fo mehr auf bie Dominicaner habe Rücksicht nehmen müßen, habe er die Berurtheilung Echarts aufqufchieben ober auszuweichen versucht, wie ihm denn auch bie Anhänger Michaels von Cefeng defimegen Barteilichkeit vorgeworfen hätten<sup>1</sup>). Doch gegen das Jahr 1329 hin habe fich das Berhältniß des Bapftes zu dem Franciscanerorden günftiger gestaltet. "Damit es aber zu einer An= näherung tommen tonne, mußte manches, mas bisher dem Unwillen Nahrung gegeben hatte, befeitigt werden und dagu gehörte ficher auch in den Augen der Franziscaner die Bevorzugung, welche den Dominicanern in der edhartischen Frage bisher zu Theil geworden mar". So Breger (Geich. d. Muft. 365), der nun Echart das Opfer merden läft. Um aber auch dem Dominicanerorden "bas Demäthigende, das in der Berurtheilung eines feiner angesehensten Mitglieder lag, einigermaßen" zu mildern, follte die Berdammungsbulle am Schluße die Bendung erhalten, daß Meifter Echart vor feinem Lebensende hinreichend miderrufen hätte. Da nun aber dem Bapite feine andere Erflärung, welche als Widerruf hätte dienen können, von ihm vorlag als jene vom 13. Februar 1327, fo "mußte bei ihrer Benützung verschiedenes, mas fie enthielt megbleiben, anderes durfte nur eine ichmache Andeutung finden , anderes hinmieber mußte hinzugefügt werden mas zwar außerhalb ber Ertlärung eine gemisse Wahrheit hatte, aber in biefe felbst hineingebracht, fie in einem andern Lichte erscheinen ließ. Denn es ift richtig, daß Echart an den römischen Stuhl appellirt hatte; aber er hatte damit noch nicht gesagt, daß er mit jeder Beife, wie diefer entscheide, zufrieden fein werde, und in feiner Erklärung gedenkt er jener Appellation nicht; wohl

1) Preger Gefch. b. Mpft. theilt 483 ein bezügliches Actenftud mit.

aber tnüpft er seinen Widerruf an die Bedingung, daß man ihm den Frrthum nachweise. Davon aber faat beareiflicher Beise wieder die Bulle nichts. Auch das verschweigt fie, wie wir feben, daß er von den Sätzen, welche die Bulle verdammt, gerade zwei Sätze in feiner Erklärung ausdrücklich vertheidigt hat. Der Papft glaubt der Lüge entgangen und mit ber Bahrheit in einer gemiffen Berührung geblieben zu fein, wenn er, nachdem er 28 Säte als häretisch oder der Häresie verdächtig bezeichnet hat, am Schluffe wie durch einen lapsus calami fagt, Echart habe jene 26 Sätze widerrufen. Er fagt ferner mit Beftimmtheit, Echart habe jene 26 Sätze miderrufen, und es ift auch zweifellos, daß er sie gekannt hat, denn es find die ichon von dem Erzbischof angegriffenen Säte; aber die Bulle bringt diefe Befanntschaft mit den Sätzen in Verbindung mit Echart's bedingter Erklärung, und fo entsteht der Schein, als habe fich fein Widerruf auf jene 26 Sätze bezogen, während er in Wirklichkeit in feiner Erklärung jener 26 Sätze mit keiner Silbe gedenkt. In fo trügerischer Beife fucht die Bulle Edhart einen thatfächlichen Biderruf zuzuschreiben, den er niemals gethan hat". (Daselbst S. 366 f.)

Sehen wir auch hier wieder ruhig zu. Der Papft foll 1329 den Franzisscanern zu Lieb den Eckhart haben fallen laffen. Aber wenn er in diefer Angelegenheit sich wollte durch Rücksichten leiten lassen, keine lag ihm bei der damaligen Lage der Dinge, da Johann XXII so gern eine neue Königswahl geschen hätte, näher als die Rücksicht auf den Kurfürsten von Eöln und doch — er nahm sie nicht, wie selbst der Borwurf Heinzichs von Thalheim und seiner Genossen (bei Preger Gesch. & Myst. 483) bezeugt. Damit ift der Vermuthung, der Papft habe nur aus Rückficht gegen die Franciscaner den Echart endlich aufgegeben, die Spise abgebrochen und außerdem lagen damals, 1329, für den Papft gar keine Gründe vor, die Dominicaner weniger zu schonen als die Franciscaner; denn die Treuen unter diesen waren ihm ohnehin treu und sie hatten den Papft ebenso nöthig als er sie; die andern aber machte er sich dadurch keineswegs gewogener. Und da es ferner bekannt ist, daß er gerne mit theologischen Fragen des Weiten und Breiten sich beschäftigte und solche gelehrten Männern vorlegte, ist kein Grund vorhanden in etwas anderm als hierin die Ursache der Verzögerung jenes Entscheides gegen Echart zu suchen.

Es bleibt noch die Frage: ob und inwiefern die Bulle mit Recht oder Unrecht von einem Widerrufe Ectharts rede. Doch die Antwort hierauf ift im Borausgeschickten bereits ertheilt. Wir wiederholen, daß der Papst nicht bloß die Erklärung vom 13. Februar 1327, fondern alle damals ihm übersandten Actenstücke, mithin auch die Unterwerfung unter seine Correction als zusammengehörig betrachten durste. Er war auch berechtigt die Appellation sowohl, als jene Versicherung im conventionellen Sinne hinzunehmen, und durste ebendeßhalb alle jene Sätze die in der Bezeugung und Unterwerfung als ecthartische<sup>1</sup>) und irrthümliche zugleich sich herausstellten, als in dem allgemeinen Widerruf vom 13. Februar inbegriffen betrachten. Auch darin, daß die Bulle jetz von 26, dann wieder von 28 Sätzen redet, finden wir nicht gerade ein Zeichen oder einen Beweis von

600

<sup>1)</sup> Schmidt a. a. D. S. 673 hat nachgewiesen, daß 8 der in der päpftlichen Bulle verurtheilten Stee wörtlich in echartischen Predigten vortommen, 11 dem Sinne nach darin enthalten sind.

### Ueber ben Broces Meister Edharts.

Unredlichkeit und Fälichung. Die Bulle behauptet Gingangs: quod ipse (Eckart) praedicavit dogmatizavit et scripsit viginti sex articulos und zählt sofort diefe 26 Säte auf. Ohne Zweifel waren zuerft diefe 26 Säte Gegenstand ber Anklage gemesen und diefelben als eckhartisch von der Gegenpartei dem Papft ermiefen worden. In der Folge tamen noch, zwei Anklagepuncte, die nicht mit derfelben Sicherheit Echart zugeschrieben werden tonnten, hinzu und das bezeichnet die Bulle gleich nach Anführung der erften 26 Säte mit den fortfetenden Worten : "Objectum praeterea extitit dicto Eckardo, quod praedicaverit alias duos articulos sub his verbis: I. Aliquid est in anima, quod est increatum etc. II. Quod Deus non est bonus neque melior neque optimus etc.

Auch Edhart hebt in feiner Erklärung vom 13. Febr. 1327 insbesondere zwei ihm vorgeworfene Lehren hervor, von denen die eine den ersten der angeführten zwei Sätze betrifft und wozu der Meister erklärend bemerkte : "intellexi verum esse et intelligo secundum doctores collegas si anima esset intellectus essentialiter." Der andere von ihm citirte Satz lautete: "Quod ego praedicaverim, minimum meum digitum creasse omnia, quia illud non intellexi non (nec?) dixi prout verba sonant, sed dixi de digitis illius parvi pueri Jhesu." Diefer lettere Satz nun ift, wie er lautet, in der Bulle gar nicht erwähnt und der andere von den zwei Zufäten der Bulle Quod Deus non est bonus u. f. m. nimmt in dem von heinrich von hermard gegebenen Verzeichniß der Bärefien der Begharden, d. h. in der oben ermähnten Bulle vom zwölften Bontifikaljahr Johanns die allererste Stelle ein und Schmidt (daselbst 675) hat ihn in einer Predigt Edharts gefunden. 39

Theol. Quartalicrift. 1875. Seft IV.

Bon diefen 26 und 2 Sätzen hat dann der Bapft, wie die Bulle weiter fagt, nach reifer Ermägung die ersten 15 und Die hinzugekommenen 2 als häretisch. Die übrigen 11 (ber 26) als anrüchig und der Härefie verdächtig erklärt. Unter den als häretisch bezeichneten steht nur einer der von Echart entschuldigten Gate, er muß also dem Papfte doch in der verurtheilten Form bezeugt gemesen fein. Ohnehin fprach Edhart auch nach feiner Entschuldigung die Bereitwilligkeit eventuell zu widerrufen, mit den Worten aus : Salvis omnibus corrigo et revoco ut praemisi (et) corrigam et revocabo in genere et in specie quandocunque et quotiescunque id fuerit opportunum, quaecunque reperiri poterunt habere intellectum minus sanum. Seine Sätze damals noch aufrecht zu erhalten war Echart fubjectiv berechtigt, ohne dadurch mit feiner Bereitwilligkeit zum Widerruf in Widerspruch zu tommen, bis der von ihm angerufene Richter entschieden hatte. Und umgekehrt konnte ber Richter, ohne einer Fälfchung bezichtet werden zu dürfen, die als unrichtig erkannten und von Echart herrührenden Sätze als bereits widerrufen erklären, fo lange nicht der implicite Revocirende wieder andern Sinnes geworden und dieg dem Bapft befannt gemacht mar. Davon aber verlautete fo wenig etwas, daß man vielmehr aus der Abneigung, welche Heinrich von Thalheim und feine andern gleichgefinnten Minoriten auch dem todten Echart gegenüber noch befundeten 1), schließen darf, derfelbe fei im Frieden mit der Kirche dahingeschieden.

1) Allegationes religiosorum virorum fratrum Henrici de Thalheim, Francisci de Esculo (Asculo), Guilelmi de Ocham in sacra pagina doctorum et fratris Bonagratiae de Pergamo juris utriusque periti aus Cod. Bibl. Vatic. 4008 in Sfciffers

ļ

the same in the days

Digitized by Google

Eine andere Frage ift die schon von Brofessor Linsen= mann (a. a. O. S. 5) erhobene: ob wirklich in den 28 censurirten Gäten die eigentliche Lehre Echarts und feine Brincipien oder die letten bewußten Confequenzen feines Systems vorlägen. Es dürfte bezweifelt werden. 21ber da aerade in Cöln ein antinomistisches Sectenwesen graffirte 1), fo mußten hier gemiffe feltfame und ausschreitende Meuße= rungen des Meisters um fo gefährlicher erscheinen und einer Reaction rufen. Der Mehrzahl der Dominicaner war die Berurtheilung eines ihrer Brüder ficher nicht angenehm und schwerlich hätte man fie fo schweigend hingenommen, maren nicht Beweise im Wege geftanden 2). Uber anderfeits hatte Bapft Johannes XXII bekanntlich auch jo viele offene Gegner, daß sie nicht ermangelt haben würden ihm die Fälfchung aufzudecken, wenn er eine folche in der Angelegenheit Meifter Echarts begangen hätte. Wie alfo ichon Böh= mer, Bfeiffer, Ropp die Sache angesehen haben, fo müffen wir fie heute noch anfehen.

2) 213 notorifch bezeichnet Edharts Jrrthümer auch Heinrich v. Thalheim in der angeführten Urfunde: Notorinm etiam est in dicta curia Avinionensi et etiam in provincia theutonica, quod frater Aycardus de ordine praedicatorum verbo et in scriptis publice et manifeste docuit et praedicavit haereses detestabiles et horribiles multis praedicis fidei articulis adversantes u. j. f.

39 \*

Nachlaß abgedruckt bei Preger Gesch. d. Myst. S. 483 f. Das Generals capitel ber Franciscaner in Perpignan., von dem darin als einem bes vorstehenden die Nede ist, fand um Pfingsten 1331 statt.

<sup>1)</sup> Johannis Vitodurani Chronicon. Edid. G. de Wyss pag. 105 ad annum 1328. Denselben Borgang erzählt Johann. Victoriens, bei Böhmer Fontes, I, 40 zum Jahre 1327; hingegen zum Jahre 1325 ber Mönch von Egmond bei Matthaeus Veteris aevi analecta II, 643.

# II. Recensionen.

## \*\*\*\*\*

## 1.

Studien zur Geschichte der alten Kirche von Franz Overbed, Dr. der Phil. und Theologie, ordentlichem Professor der Theologie an der Universität Basel. Erstes Heft. Schloß= Chemnis, Ernst Schmeisner. 1875. VIII. 230 S. 8.

Es find drei Studien, welche uns in der vorliegenden Schrift geboten werden. Die erste führt den Titel: Ueber den pfeudojustinischen Brief an Diognet, und es wird in ihr der Nachweis zu liefern gesucht, daß der fragliche Brief nicht, wie disher allgemein angenommen wurde, aus dem zweiten Jahrhundert und überhaupt nicht aus der Beriode der versolgten Kirche stamme, sondern ein nachconstantinisches Machwerk sei. Die zweite handelt von den Gesetzen der römischen Kaiser von Trajan bis Mark Aurel gegen die Ehristen und ihrer Auffassung bei den Kirchenschriftstellern und es wird hier hauptsächlich die Frage nach der Aechtheit der im zweiten Jahrhundert angeblich zu Gunsten der Christen erlassenen Gesetz erörtert und verneinend entschieden. In der dritten endlich wird das Berhältniß ber alten Kirche zur Sklaverei im römischen Reiche besprochen und wir wollen dieser Abhandlung einige Aufmerksamkeit widmen, indem wir auf die erste an einem andern Orte zurückkommen werden.

Der Berf, bemerkt im Eingang derselben, es fei unter Gelehrten und Ungelehrten, man dürfe fagen, öffentliche Meinung, daß die Aufhebung der Stlaverei in der modernen Belt ein Wert des Chriftenthums fei, fofern fie der chrift= liche Slaube an die Gleichheit der Menschen vor Sott herbeigeführt habe, nur daß die Kirche allmählig vorbereitet hätte, mas fie aus praktischen Gründen sofort durchzuführen aufgeben mußte ; Ratholiten und Brotestanten feien in glei= cher Weise diefer Anschauung und unter den lettern befinde fich auch der Rationalift Baur, der gleichfalls vom Chriften= thum eine allmählige Aufhebung ber Sklaverei herleite; eine Ausnahme mache nur eine altfatholische Tendenzschrift, in der die These vertheidigt werde, die Rirche habe nach ihrer Anerkennung durch Constantin — als im Staate freie Rirche - alle Grundfäte und Anschauungen, zu welchen fie fich früher als unfreie oder verfolgte über Stlaverei, Gemiffensfreiheit und Dämonen befannt habe, verleugnet (Buchmann bie unfreie und die freie Rirche in ihren Beziehungen zur Sklaverei, Glaubens - und Gemiffenstprannei und zum Damonismus 1873), und die französische Freigeifterei, wie Rivière mit seiner Schrift l'église et l'esclavage (1864) beweise, der jedoch in den entgegengesetten Fehler gefallen und bem falichen Lob der Rirche die ebenfo faliche Untlage gegenübergestellt habe, für die Aufhebung der Staverei Nichts gethan zu haben. Wie schon ans diesen Worten erhellt, erscheint die herrschende Anschauung über das Verhältniß von Chriftenthum und Stlaverei dem Verf. als

eine irrige und er nimmt an, daß die alte Rirche nie die Absicht hatte und fie haben konnte, die Sklaverei als folche zu beseitigen, weil dieje Inftitution für fie "thatfächlich ein wesentliches und unablösbares Glied der Staatengebilde fei. mit denen fie es zu thun habe", werhalb fie diefelbe auch nicht anders in Frage ftelle als den Staat felbit . fie beide gleichmäßig beschütze und, foweit fie einen zerftörenden Rampf mit diefem vermeide, auch die besondere Inftitution ber Sklaverei darin ichone, gegen deren Beftehen im Staate ein specifisches Bedenken in der ganzen alten Rirche überhaupt nie auftauche. Er meint fogar, von der vorconstantinischen Rirche wenigstens laffe fich, wenn man ihr überhaupt eine oppositionelle Stellung zuschreiben wolle, noch eber fagen, daß fie den Staat negire, als daß fie die Sklaverei migbillige, da eine Neußerung, wie sie Tertullian bezüglich des erftern und feines Berhältniffes zum Christinthum gethan habe: Si et Caesares credidissent super Christo, si aut Caesares non essent saeculo necessarii, aut si et christiani potuissent esse Caesares (Apol. c. 21), bezüglich der zweiten in jener Beriode vergebens gesucht werde, und bemüht fich fodann an der hand der römischen Alterthümer von Becker = Marguardt (Bb. V. 1864) und ber Schrift von Büchsenschütz über Befitz und Ermerb im griechischen Alterthum (1869) darzuthun, daß die Sklaven bei den Hellenen nicht fo ganz rechtlos waren, als die gewöhnliche Anschauung ift, und daß, mas bei den Römern zu ihrer Erleichterung und Befferstellung auf dem Bege ber Befetgebung geschah, zum größeren Theil von den heidni= ichen Raifern ausging. Die Rechtsentwicklung, die in biefer Beziehung vor fich ging, und ein vergleichender Bllct auf bie Geschichte moderner Emancipationsbewegungen gibt ihm

Digitized by Google

bie fichere hoffnung, daß es im römischen Reiche noch ju einer gänzlichen Abschaffung ber Sflaverei getommen mare, wären nicht im Laufe des britten und vierten Jahrhunderts alle Quellen des politischen Lebens darin versiegt, und der Grund diefer Möglichkeit liegt ihm in der 3dee der humanität, welche auch dem Heidauthum nicht gefehlt habe (S. 159 Auf der andern Seite werden aber auch dem Chriftenthum nicht alle Verdienste in diefer Frage abge= Wenn auch behauptet wird, die alte Rirche habe iprochen. nie an die Beseitigung der Inftitution der Sklaverei oder an bie politische Emancipation der Sklaven gedacht, so wird boch zugleich eingeräumt, daß fie diefen unglücklichen Theil ber Bevölkerung teineswegs fich felbit überlaffen, fondern unabläffig und mit einer Eindringlichkeit, wie fie teine 3dee bes Alterthums befaß, um feine Befferstellung fich bemühte, indem fie das Berhältniß des herrn zum Stlaven zu moralifiren suchte (S. 222).

Wir gestehen, daß der Verf. Manches zur Erhärtung feiner Anschauung beibrachte und daß die Verdienste der Kirche um die Beseitigung der Stlaverei bischer nicht selten zu hoch angeschlagen oder vielmehr mit zu überschwänglichen Ausdrücken gepriesen wurden, indem das, was sie zur Erleichterung des Looses der Stlaven that, sofort so aufge= faßt wurde, als sei es auf ihre Emancipation abgeschen worden. Allein für völlig begründet können wir jene Anschauung nicht halten, und gerade die Homilie von Ehrysostomus, auf die sich der Verf. am Meisten stücken zu können glaubt, zeugt am Schlagendsten gegen ihn. Es ist homil. XXII in ep. ad Ephes. (Opp. XI. 165—174 ed. Montfaucon) und hier soll zu finden sein, daß für Chrysostomus im vierten Jahrhundert nach Ehristi Geburt ebenso wie für

#### Overbed, Studien.

Ariftoteles im zweiten (?) vor derselben die Familie auf ben zwei Grundelementen der Freien und Unfreien beruhe. Wir haben indeffen von einer folchen Anschanung hier Richts gefunden und glauben ficherlich, daß es jedem unbefangenen Lefer nicht beffer ergehen wird. Die Homilie handelt über Ephef. 6, 5-10 und beginnt mit dem Say, der, wie es scheint, vom Berf, mikverstanden wurde, daß nicht allein der Mann und die Frau und Kinder, sondern auch die Tugend der Diener zur Einrichtung und Verwaltung des hauswefens förderlich fei. Als die Diener werden fobann die Sklaven genannt und es ift ftets von der Sklaverei als einer thatfächlichen Inftitution die Rede. Mls ein "Grundelement der Societät im aristotelischen Sinn wird sie nicht nur nirgends betrachtet, fondern Chryfoftomus gibt fogar feine abweichende Anschauung zur Genüge zu ertennen, indem er fagt, die Stlaverei habe feinen andern Grund als ben Namen und sie beruhe nicht auf dem Besetze Gottes oder, wie ber Stagirite fich ausgedrückt hätte, auf ber Ratur, fondern nur auf den Gefeten ber Menschen. Die Anschanung, Die ihm der Berf. imputirt, ift ihm daher fremd und eine Bauptgrundlage feiner Beweisführung ftellt fich fomit als hinfällig dar. Die aristotelische Ansicht von der Sklaverei ift in der That widerchriftlich und schon diefer Umftand berechtigt uns zu der Annahme, daß fie bei teinem chriftli= chen Schriftsteller zu finden fein wird, der fich über feine Religion far geworden ift. Zeigten bie Bäter auch gegenither dem Bestand der Sklaverei eine weit gehende Accomimodation, fo vertraten fie doch zugleich eine Lehre, welche biefelbe im Grunde aufhob, und infofern ift es nicht fo unerlaubt zu fagen, als der Berf. annimmt, bas Chriftenthum habe das Joch der Stlaven gebrochen. Runt.

608

Digitized by Google

2.

Chleswig-Holfteinische Kircheugeschichte. Rach hinterlassenen Handichriften von H. R. A. Jansen, Doctor der Philos. Bastor zu Boren in Angeln, überarbeitet und herausge= geben von A. S. J. Michelsen, Doctor der Rechte und der Philosophie u. s. w. Zweiter Band. Riel, E. Ho= mann. 1874. 361 S. 8.

Bon der fchleswig = holfteinischen Rirchengeschichte von Janfen und Michelfen, deren erfter Band im vorigen Jahraang der D.Schr. (S. 328 ff.) angezeigt wurde, liegt nun= mehr auch der zweite die Zeit von der Mitte des 12. 3ahrhunderts bis zur Reformation umfaffende vor und in demfelben mird näherhin die firchliche Geschichte diefer Beriode im engern Sinn behandelt, indem die Capitel, in denen von der Geschichte und den Buftanden des Landes überhaupt fomie von den Beziehungen zwischen Staat und Rirche eine allgemeine Uebersicht gegeben ward, offenbar mit Rückficht auf eine gleichmäßige Bertheilung des Stoffes noch dem ersten Bande einverleibt murden. Der Berfasser, bezw. der Herausgeber fpricht fich über ben Gesichtspunkt, von dem er fich bei der Ausarbeitung diefes Theiles bestimmen ließ, zwar nirgends ausdrücklich aus. Derfelbe läßt fich indeffen ber Schrift felbst leicht entnehmen und man muß fich ihn vergegenwärtigen, wenn man fein Verfahren begreifen mill. Es war hauptfächlich feine Abficht, feine Landsleute und Glaubensgenoffen über die firchliche Bergangenheit der Beimath zu orientiren und er nahm nicht bloß einen theologisch gebildeten, fondern einen allgemeineren Leferfreis in Ansficht ; benn nur fo begreifen mir, mie die Geschichte der Erzbischöfe und Bischöfe auf einigen Seiten abgethan werden tonnte.

# 610 Jansen, Schleswig=Holfteinische Rirchengeschichte.

während umgekehrt Dinge behandelt murben, die aus ber allgemeinen Rirchengeschichte als befannt vorausgesett werden Die hier in Betracht kommenden Männer ichienen durften. ihm eben für feinen Leferfreis teine besondere Beachtung ju verdienen und fie wurden barum entweder übergangen oder nur leife erwähnt oder gelegenheitlich in Verbindung mit andern Bunkten zur Sprache gebracht. Sachlich oder wijs fenschaftlich tann dieses Verfahren wohl schwerlich genannt werden und der Berf. hätte nach unferm Dafürhalten beffer gethan, wenn er der Geschichte des Epiflopates eine grökere Aufmerksamkeit gewidmet und anstatt eine allgemeine Ueber= ficht der Geschichte und Zustände des Landes vorauszuschiden, die hier berührten Dinge jener Geschichte etwa einverleibt hätte. In einer Rirchengeschichte find die Obern der Rirche nicht als Nebensache zu behandeln, sondern wie gebührmd in den Bordergrund zu ftellen und nur wenn diefes geschiebt, wird fich eine fachaemäße Anordnung ded Stoffes ergeben. Bätte der Verf. diefen Gesichtspunkt beachtet, fo murde feine Arbeit auch für fernere Rreife nutbar geworden fein, mab rend fich jest ihre Brauchbarteit vorwiegend auf die Seimath beschränkt. Der erste Band hat uns in diefer Beziehung mehr befriedigt und auch der nächste dürfte mieder eher entfprechen, ba dort das Moment in Wegfall fommt, dem bier zu wenig Rechnung getragen wurde.

Funt.



# Cochläus, der humanift.

•

١

3.

Johannes Cockläus ber Humauiff. Bon Dr. Carl Otto, Prä= fect des fürstbischöflichen theologischen Convicts in Breslau. Breslau. Adlerholz 1874. VIII und 199 S. 8.

Die Geschichte der geistigen Bestrebungen in Deulichland im Zeitalter ber Reformation hat in ber jüngsten Zeit mehrere namhafte Bereicherungen erfahren. 3ch erinnere nur an bie Schriften über Reuchlin von Geiger (1870), über Caspar Brufchius von Horawits (1874) und über Jatob Locher von Sehle (Oymnafialprogramme von Chingen 1873, 1874 u. 1875). Bürdig ftellt fich diefen Arbeiten die oben genannte an die Seite und wenn mir etwas an ihr ju bedauern haben, fo ift das ein Buntt, in dem wir mit bem Berfaffer felbft zufammentreffen, daß es ihm nämlich versagt mar, den Mann, den er uns hier als humauiften porführt, auch nach feinen übrigen Seiten und namentlich als Theologen näher zu schildern. Indeffen wird die Schrift auch in biefer Beschräntung dem Freund der Biffenschaft willtommen fein und fie verdient in der That eine aufmertfame Beachtung ebensowohl wegen der hervorragenden Stellung, die Cochläus zu feiner Zeit einnahm, als auch wegen der großen Sorgfalt, mit der fie ausgearbeitet wurde. Wenn es der Verf. auch nicht in der Borrede fagte, daß er feine Studien über Cochlaus ichon vor vielen Sahren begonnen habe, fo würde es feine Arbeit felbft verrathen, da beinahe jede Seite Zeugniß dafür ablegt, daß ihr Inhalt auf umfaffender Untersuchung und reiflicher Ueberlegung be= ruht. 3ch hebe, indem ich bezüglich der Bersonalien des Cochläus (geft. als Ranonitus in Breslau 1552) und feiner humanistischen Bestrebungen und Berdienste auf die Arbeit

felbft verweife, den Bunkt noch besonders hervor, daß ber= felbe an der Bublikation der Schriften der Rirchenväter und mittelalterlichen Theologen mit einem Gifer fich betheiligte, daß er fich dadurch allein schon, wie der Berf. mit Recht bemerkt, einen immerwährenden Namen in der Literaturs Die von ihm edirten Schriften find aeschichte sicherte. namentlich die Werke des hl. Fulgentius und des Johannes Marentius, die Werke des Abts Rupert von Dent, die Schrift des hl. Isidor von Sevilla de officiis ecclesiasticis, die Schrift des B. Innocenz III. de altaris mysterio, die Geschichte des Donatistenstreites von Optatus von Mileve, und bazu tommen noch die canones der Apostel und der alten Concilien und die Decrete mehrerer Bapfte. Indem ich die Schrift der Aufmerklamkeit der Lefer empfehle, gebe ich bem Bunfche Ausbruct, cs möge bem gelehrten Berfaffer noch vergönnt fein, bas begonnene Bert ju Ende zu führen. Tunt.

storia i Teatra

> > 4.

Meletematum Romanorum Mantissa. Ex codicibus manuscriptis eruit, recensuit prolegomenisque et commentariis instruxit Hugo Laemmer. (Ratisbonae 1875).

sussellunter morftehendem Titel gibt uns ber in der literarisfchen Welt seit lange rühmlichst befannte Geschrte eine neue Sammlung für die R.G. wie das R.R. werthvoller Acteus stücken Gin einer Einleitung (S. 1---63) erftattet er 347 puchst. Bericht über seine bisherigen Arbeiten in den italigni=

612

fchen und besonders römischen Bibliotheten und Urchiven und die daraus hervorgegangenen Publicationen (vgl. Tüb. Quartalichrift 1860. III, 387 ff.) hauptsächlich in den Analecta Romana (Schaffhaufen 1861), den Anecdota Baroniana (in den Anal. Juris Pontif. Romae, 1860 XLI p. 273 sq.), den Monumenta Vaticana (Freiburg 1861), "zur Rirchengeschichte des 16. und 17. Jahrh." (Freiburg 1863), besonders auch über feine Durchforschung ber auf das griechische Schisma bezüglichen Literatur, als deren Refultat "Scriptorum Graeciae, orthodoxae bibliotheca selecta", Vol. I, sect. I-VI (Freiburg 1864 und 1865) erschien, endlich über feine "Animadversiones theologico-canonicae in decreta concilii Ruthenorum Zamosciensis" (Freiburg 1865) und zuletzt über die Schrift "Coelestis Urbs Jerusalem" (Freiburg 1865), in deren theologischem Apparat ebenfalls mancherlei römische Studien verwerthet find (S. 50. 51). Man tann dem Berfaffer nur Dant wiffen für die Zusammenstellung und präcife Skizzirung diefer bisher zwar schon viel benütten aber immer noch nicht genug ausgebeuteten Duellenwerke. und wir er= greifen gern diefe Gelegenheit, Diefelben wiederum in Erinne= rung zu bringen.

Mit S. 51 beginnt der Bericht über die vorliegende Publication, welche eine Nachlese und ein Complement für die eben genannten Schriften bilden soll, Bei der Reichhaltigkeit des Buches müffen wir von vornherein darauf verzichten, dem Leser einen auch nur einigermaßen genügenden Einblick in den Inhalt zu geben, begningen unds darum damit, auf einzelne besonders wichtige Bunkte chinzuweisen. Part. I handelt über Johannes XXII Constitution "Quia vir reprobus". Der Spanier Pegna, Anstier, dann Decan der Rota, über den S. 65 Anm. 1 fich werthpolle Notizen finden, erhielt von Baul V den Auftrag, die Bullen Joh's XXII "Licet juxts" und "Quis vir reprobus" in der Baticana aufzusuchen und die Angriffe gegen die letztere wegen der darin enthaltenen Lehre von der Armuth Chrifti und der Apostel zurückzuweisen. Er fand fie in mehreren Exemplaren, außerdem einen Bericht über den Zwift zwischen Joh. XXII einerseits und Mich. von Cefena und Lubwig d. B. andrerseits, verfaßt "curiosamente, ma insieme mordacamente" von Frater Nicolaus, einem Freund und Barteigänger des Mich. v. C. Derfelbe ift mitgetheilt S. 74 ff. Borhergeht ein ziemlich ungünstiges Urtheil Bellarmins, des fonft fo beredten Bertheidigers der papftlichen Autorität, über die Bulle und eine Biderlegung deffelben durch Begna, welcher unter anderm geltend macht, bag die Widersprüche zwischen Joh. und feinen Borgangern fchon durch Zabarella (+ 1417), durch Turrecremata und besonders Antoninus mittels Unterscheidung einer zweifachen Urmuth befeitigt feien. (Bgl. Bhilipps, R.R. III. 304 ff.)

S. 97—182 folgen Splitter des fritischen Apparats zu den beabsichtigten aber nicht edirten tom. II u. III der "Graeciae orthod. bibl. sel." Bichtig für die Geschichte des 16. Jahrh. sind die Analecta Tridentina (Part. III.), im Ganzen 22 Actenstücke, welche eine Ergänzung zu den Mon. Vatic. bilden und sich auf die Vorbereitung, den Fortgang und Schluß des Trid. Concils beziehen — wobei noch besonders verwiesen sei auf die S. 135 Anm. 1 angegebenen Quellen zur Geschichte des Concils von Trient, verglichen mit Theiner, Acta genuina ss. oec. conc. Trid. (Zagradiae) VII, VIII, IX. — Orei davon fallen noch in die Zeit Clemens VII und dürften, wie die paralle-

614

len Stücke in den Mon. Vat., wohl etwas beitragen gur Entlaftung diefes Bapftes, welchem man den Borwurf macht, daß er während seines langen Bontificats und gerade in einer Zeit, wo es am nöthigften und voraussichtlich erfolg= reichsten gemefen mare, nicht genug gethan für das Buftande= tommen des Concils, ja daß er eine große Abneigung da= gegen gezeigt. - S. 135 ff. finden wir die bei Pallavicini (Conc. Trid. Hist. ed. Giattini Antw. 1673, III, 5 § 16) erwähnten, durch Hubert v. Gambara an den in Flandern meilenden Raifer überbrachten Borichläge vom Nov. 1530, benen die Antwort des Raisers beigesetst ift (val. Analecta Rom. 60), S. 139 ein Memoriale Aleanders an Clem. VII (nach Befprechung zwischen Raifer und Bapft in Bologna) betreffend eine Gesandtichaft nach Deutschland zur Förderung ber Concilsangelegenheit. Gine Vergleichung diefes Dem. mit den bei Pallav. ermähnten Inftructionen an die Nuntien Rangone und Ubaldini zeigt eine fast wörtliche Ueberein= stimmung im Inhalte. Hieran schließt sich (S. 145) ein Brief Clemens VII v. 20. März 1534 an Rönig Ferdinand und die Reichsstände nach der Rücktehr des Bapftes von Marfeille, mo er mit dem König von Frankreich wegen des Concils verhandelt hatte - ein Zeugniß für die redlichen, wenn auch wegen ber anticoncilianischen Bolitik Frankreichs vergeblichen Bemühungen des Papftes um Berufung eines Aus den Confiftorialacten (Part. V S. 203) Concils. fei hier gleich erwähnt ein Urtheil Cantarini's über Clemens VII, wonach derfelbe zwar fehr gern die Migbräuche in der Rirche abgestellt gesehen hätte, aber bei feiner natürlichen Rälte und Langfamkeit zu feinem Entschluß fommen konnte, - Intereffant ist der Bericht Morone's an Alcander (S. 157) über die Lage Deutschlands (i. S. 1536), woraus

die Nothwendigkeit eines Concils hergeleitet wird, um die häretiter zurückzuführen, die Schwachen zu ftärten, die Guten zu ermuthigen und dem beabsichtigten Nationalconcil vorzubeugen. - Mit Uebergehung der Actenstücke bezw. des Reli= gionsgefpräches in Speier, worunter das Verzeichnik der eventuell zu berufenden kathol. Theologen beachtenswerth. erwähnen mir noch die Inftruction (von 1550) für den Runtius Bighino (an den Raifer), worin Julius III die Schwierigkeiten wegen der Wahl Trients hervorhebt (vgl. "Bur Rirchengeschichte u. f. w. S. 117). In dem Bericht über seine erste Audienz bei Carl V ermähnt der Nuntius eine tadelnde Aeußerung des Kaisers über Baul III. daß er fo faumfelig die Sache des Concils betrieben, da doch unter ihm die Religionsstreitigkeiten sich noch viel leichter hätten beilegen laffen. S. 165 fteben verzeichnet die exorbitanten Bedingungen, unter welchen Moriz von Sachfen und der Rurfürst fich auf dem Reichstage zu Augsburg 1550 geneigt zeigten, ihre Theologen nach Trient zu schicken, und melche nur ju deutlich beweisen, daß für die Brotestanten ein Concil gar keinen Sinn und keine Bedeutung mehr haben tonnte. In einem Memoriale an den Nuntius von Frankreich (19. Juni 1552) mahnt Julius III zum Frieden oder zum Baffenstillstand mit dem Raiser wegen der Türtengefahr und weist zugleich bin auf die unruhigen Geifter in Fraukreich, die sich um so gelehrter und intelligenter büntten, je mehr fie gegen alles Alte anftürmten und gegen den apostol. Stuhl, durch welchen doch allein die Erhaltung ber driftlichen Religion gesichert fei. Der Sonig folle bem Druck und ber Berbreitung schlechter Schriften wehren, felbit and ben Schein vermeiden, als wolle er die Autorität des bl. Stuhles fchmächen, sonft könnte er in Frankreich wahl

Digitized by Google

. 1

bald Achnliches erleben, wie Kaifer Carl in Deutschland. Derfelbe Bapft erblickt (Inftr. an den Nuntius Agostini in England S. 169) einige hauptschwierigkeiten für die Reform ber Rirche in der Berweltlichung des Rlerus und den Ueber= ariffen der weltlichen Macht in die firchliche Jurisdiction. -Dem Bontificat Bauls IV gehört ein Brief des Rardinals Caraffa an feinen Bruder an, den Berzog von Baliano, dem er mittheilt, wie er mit dem König von Frankreich von der Intention des Bapftes, das Concil in Rom zu versammeln, gesprochen und diefer erklärt habe, daß er feine Brälaten an ber Reife dahin nicht hindern wolle (val. Ballav. XIII, 16 § 6 nnd 19 § 3, 4, 5). In einer andern Inftruction an den Nuntius von Spanien (S. 174) dringt Paul IV auf Einstellung der Eingriffe in die tirchliche Freiheit und die Jurisdiction des avostol. Stuhles, ferner auf Berstellung bes Friedens zwischen Spanien und Frankreich als Borbedingung der Abhaltung eines Concils und Durchführung ber Rirchenreform, was beides ber Bapft vom Beginne feines Bontificats eifrig erstrebt habe. Man vergleiche hiemit feine Rede über feine Bemühungen um Berufung des Concils nach Rom und, da dieses nicht zu Stande tam, fein Detret uber bie Refibenzpflicht der Prälaten (S. 210. 211), ferner was Theiner (l. c. I, VI) fagt : "Paulus IV, qui reformationi ecclesiae totus intentus viros eidem promovendae aptos undique oculis, ut dici solet, venabatur", um den Vorwurf, daß diefer Papft eher alles andere als bie Reform ber Rirche und das Concil betrieben habe, auf bas richtige Maß zurückzuführen. - Die nun folgenden Actenstücke (S. 180-186) legen Zeugniß ab von ber Bereitwilligkeit bes Königs von Spanien, bas von Bins IV eifrig angeftrebte Concil ju beschiden und bas ichon auf den Theol. Quartalicrift. 1875. Seft IV. 40

10. Sept. 1560 ausgeschriebene französische Nationalconcil zu hintertreihen (vgl. Pallav. XIV, 16 § 8. 10). Bon den spanischen Theologen, welche Bhilipp II berufen, sind einige für Aufhebung der Suspension des Concils. audere für eine neue Berufung. Für lettern Fall schlug man auf den Rath Alba's Befancon vor megen feiner für Franzofen wie Deutsche gleich günftigen Lage und der Billigkeit aller Lebensbedürfnisse. Der König stimmt bei, jedoch ist ihm auch Vercelli, überhaupt jeder Ort genehm (S. 182). Anch ber König von Bortugal zeigt großen Gifer für das Concil und mit ihm das ganze Bolf. Mit Ausnahme des 82jährigen Bijchofs von Liffabon mürden alle erscheinen und in acht Tagen abreisen, andere gleich nach Oftern; felbst den Bischöfen in Indien folle die Convocationsbulle zugeschickt werden (St. Croce an Borromeo vom 2. März 1561 S. 184). — Die Instructionen an den Nuntius in Spanien Bisconti (S. 186 ff.) geben neben andern nähern Auffclus über die Bemühungen Bius IV, den König umzuftimmen, bağ er feinen Widerftand gegen die Beendigung des Concils aufgebe, sowie über die von Frankreich aus angeregte Bufammentunft zwischen dem König von Frankreich und dem Papfte einerseits und Ratharina und Bhilipp andrerfeits, wogegen der Papft vorschlägt, es follten alle drei Fürften ein "abboccamento" (in Nizza, Billafranca, Bercelli) halten; er felbst wolle ungeachtet feines Alters, feiner Rrantlichkeit und der großen Roften erscheinen ; auch Raifer Ferbinand, folle eingeladen werden. Um den proteft. Fürften nicht Berbacht einzuflößen und fie aus Furcht zu engerer Bereinigung ju drängen, folle der Raifer unter Buftimmung ber Rönige von Frankreich und Spanien verfichern, es handle fich nicht um Unternehmungen gegen fie, fondern um Rieder-

haltung der unter dem Vorwande der Religion in den eigenen Rändern Unzufriedenen und um Maßregeln gegen die Türken.

Aus den Confiftorialacten (Part. IV, S. 197-252) notiren wir die intereffanten Verhandlungen über einen Beinrich VIII beizulegenden Titel, die Nachrichten über den plötzlichen Tod Leo's X, die Couftituirung der Reformcommiffion, deren Seele Contarini, am 3. Mai 1535 und die Ansprache Sadolet's an Baul III, ferner die Frage der Abdankung Carls V, wobei der Borfchlag gemacht murde, bie taiferliche Bürde ju unterdrücken und die Befugniffe derselben auf den Bapft zu übertragen (S. 207), den Tod der Königin Maria und des Kard. Bole - man fagte, burch Gift -, die Versprechungen und die Sinnesänderung der Rönigin Elifabeth, den Tadel Bauls IV, daß man bei den Exequien in der spanischen Rirche ein Bild gehabt, darftellend die Gefangennehmung Franz' I bei Bavia u. dal., endlich das Zeugniß über die große Gelehrfamkeit Bauls IV (S. 111) und fein Geständniß auf dem Todtenbette, daß er nicht Babit, fondern Stlave gemejen. - Bius IV fprach im Confistorium wiederholt von der Reform der Curie und ber Verbefferung der Sitten, womit die Kardinäle, zum anten Beispiel für die übrigen, anfangen müßten (S. 113). Bie er den Zusammentritt des Concils eifrig betrieben, fo fucht er auch die Decrete deffelben durchzuführen durch Entfendung von Nuntien an die Fürsten, so des Morone nach Deutschland, wogegen fich der Rard. Farnefe ausspricht unter Hinweis darauf, daß alle Legationen dorthin nichts genützt und immer nur zum Schaden des apostol. Stuhles ausgeschlagen wären. Das hierauf bezügliche Confistorinm vom 1. Mars 1564 ift ein fprechendes Zeugnig für den Gifer des Bapftes in Ausführung der trident. Reformdecrete. In

40\*

einem Consist. von 1565 berichtet derfelbe Papft über die Betition Maximilians II um Gemährung der Briefterehe und bes Laienkelches, worauf ichon Ferdinand gedrungen. Der Bapft ift dagegen und erklärt schließlich, die Meinung der Kardinäle, Theologen und auswärtiger Bischöfe hören zu wollen. Auf die Verhältniffe in Deutschland bezieht fic auch ein Confist. vom Dec. 1568, worin Bius V anzeigt, daß der Raifer einige Abelige, welche unter dem Borgeben, daß dadurch die Läugner der Trinität und Unsterblichkeit und andere häretifer fern gehalten werden fönnten, um Concedirung der Augsb. Confession gebeten, abgewiesen und fich berartige Gesuche für immer verbeten, auch feine der Barefie günftigen Diener entlassen habe, worüber der Papft feine Freude ausbrückt (S. 219). Ein Beweis für das Streben der spanischen Könige, ihre Omnipotenz auch der Rirche gegenüber geltend zu machen, ift eine treffliche Ubhandlung von Aquaviva (1560) (S. 220 Anm. 1. und 226), gerichtet an den König von Spanien), worin der Rachweiß geführt wird, daß alle häresien mit Ungehorfam gegen bie firchliche Autorität und mit Leugnung der Kirchengewalt begonnen und dann immer mehr vom chriftlichen Glauben eingebüßt hätten. Daraus solle Spanien lernen, die firchlichen Jurisdictionsrechte zu achten, um fo die Pforte wohl zu verschließen, durch welche bereits in andere Reiche (England, Frankreich, Deutschland) das Verderben eingedrungen sei. Man behandle, heißt es darin, die firchlichen Sachen wie Staatsangelegenheiten und vermische beide Jurisdictions. gebiete, weil man "non considera nel Papa e nelle cose ecclesiastiche altro che temporalità".

S. 237 lesen wir treffende Charafteristiken des eben gewählten Clemens VIII. Derfelbe war früher wohlwollend,

milde, sanft, "è giudicato tardo et difficile a risolvere"; er wußte, daß man ihm daraus einen Vorwurf machte, pflegte aber zu entgegnen, daß man wichtige Angelegenheiten nicht zugleich schnell und boch gut entscheiden fönne, erwog alles reiflich und las und ftudirte alles, mas darüber Licht verbreiten konnte. Nach feiner Erhebung auf den papstlichen Stuhl zeigte er fich aber "ardente e spedito in tutte le sue resolutioni". Seine frühere Rälte war Bescheidenheit, feine Unschluffigkeit Borficht gewesen u. f. w. Bon der großen Umficht des Bapftes zeugt eine Allocution über die Zuftände und Barteiverhältniffe in Schmeben nach dem Tode Johanns, von feiner reiflichen Ueber= legung die Zögerung, dem König Seinrich IV von Frankreich die Absolution zu ertheilen und zwar wegen "impoenitentia, scandalum, summum periculum". Dem Drängen der ichon unzufriedenen Rardinäle begegnete er mit der Bemerfung: "Ecclesia Dei non est gubernanda more politico, sed secundum canones ac jura praescripta a sanctissimis antecessoribus in hac S<sup>s.</sup> sede" (S. 240). Erft 1595 erklärte er sich hauptfächlich auf Drängen des Rard. Baronius dazu bereit. — Bemerkenswerth ift ferner eine Charakteristik Bauls V (S. 241). Sein Borgehen gegen Benedig, wozu besonders Baronius rieth (S. 363), motivirt er so: "Quia volumus, ut principes praesertim christiani jurisdictionem restituant ecclesiae". Stürmijd ging's her in einem Confist. am 8. Marz 1632 unter Urban VIII, wo Rard. v. Borgia im Namen des Königs von Spanien den Papft auffordert, die Ratholiken in Deutschland mit Geld zu unterftützen und die fathol. Fürften an bie gemeinfame Gefahr zu erinnern und zu einträchtigem Handeln zu vereinigen (mas der B. auch that). Der Rard.

spricht fehr entschieden und macht den Papst für den Weigerungsfall verantwortlich für alle Unfälle der Kath. Deutschlands ("dum gliscunt in dies mala et adhuc S. V. cunctatur"), so daß Urban am folgenden Tag sich über das Benehmen Borgia's bei dem König beschwerte, denselben daran erinnernd, daß es ihm doch besannt sein müsse, wie sehr er stets für das Wohl der Katholiken und die Eintracht der Fürsten besorgt gewesen (S. 245 ff.).

Die Anecdota Borghesiana (Part. V) enthalten eine Menge Briefe bes Rarb. Borghefe, Neffen Bauls V, an die Nuntien aus den Jahren 1609-1616, welche fich hauptfächlich auf die firchlichen Berhältniffe in England, Frankreich, Benedig und Reapel beziehen. Bahrend Rönig Jacob I, wohl der gelehrtefte Rürft jener Zeit ("huomo di lettere et particolarmente di Theologia", io credo, che se gli possi dar titolo non solo del più dotto Re, ma del più dotto Principe di tutta laChristianità S. 261) in einem eignen Buche den Treueib rechtfertigt und daffelbe burch Ueberfetungen (S. 259. 264) in allen Ländern (Italien, Böhmen, Frankreich) zu verbreiten beftrebt ift (S. 256. 259. 264), dann eine Aenderung ber Eidesformel vornimmt (S. 287), sucht ber Bapft ben Ginfluß jenes Buches möglichst zu paralyfiren (S. 247) z. B. burch Berbreitung ber Gegenschriften von Bellarmin (S. 256) und Coffeteau (S. 272), verwendet fich bei den nicht allau eifrigen (S. 259. 307) Höfen von Frankreich, Flandern, Spanien wiederholt für die unterdrückten Ratholiken in England und Irland (S. 271. 288. 293), betreibt die Errichtung von Seminarien für Erziehung ber englischen und irischen Jugend (S. 271) und die englische Miffion (S. 269) in Spanien, Frankreich, Flandern (S. 322. 271), was Jacob

622

;

wieberum durch feine Gefandten zu hindern fucht (S. 269), ftärkt bie Ratholiken, welche fich fchon geneigt zeigten, ben Treueid au leiften (S. 278. 288), verbietet jede Formel au beschmören, die nicht vorher in Rom gebilligt worden, be= trauert die wegen des Eides Leidenden, - unter denen B. Georg Gerpafius, der lieber fterben als den Treueid fcmoren mochte, obwohl er gerne jeden einfachen Treueid zu leiften bereit mar ("ma questo giuramento era di natura molto differente" S. 289), was noch mehr galt, seitdem der König durch ein Edict (S. 291) bestimmte, daß der Eid "in puro senso delle parole" geschworen werden folle, fo daß jetzt Modificationen und Interpretationen nicht mehr möglich waren, — und läßt auch die in England verbreitete Nachricht dementiren, als hätte er ben Besuch der häretischen Rirchen und die Leiftung des Eides gestattet. Der Bapft geht in all diefen Bemühungen von dem Grundfatz aus, daß, wenn auch auf Abhilfe taum zu rechnen fei, die Ratholiten Englands doch erfahren follten, wie man in Rom alles für fie zu thun bereit fei (S. 301). Die Ratholiken klagen oft, daß die Gesandten der tathol. Mächte fie nicht mehr wie früher ichuten, fondern es mit dem Rönig halten (S. 307), ber wiederum den französischen Rönig versichern läßt, daß feine kathol. Unterthanen teineswegs ihres Glaubens halber bedrückt würden, während doch die Verfolgung mit jedem Tage Man suchte eben den tathol. Mächten den wahren wuchs. Sachverhalt zu verbergen, veröffentlichte auch unter gut tathol. Namen Schriften und dedicirte fie fogar dem Bapft, um die Katholiken zur Eidesleistung zu vermögen (S. 318). 3m Jahr 1613 fignalifirt der Nuntius Ubaldini von Paris, aus, daß Jacob milder gegen die Ratholiten werde (S. 233), 1614 fogar, daß er baran bente, mit feinen tathol. Unterthanen in

#### Laemmer,

Frieden zu leben, wenn fich der Papft nur gegen die Bulververschwörung aussprechen und eine Erklärung über die Grenzen feiner Macht abgeben wolle (S. 326).

In Frankreich nahmen die Sorge des Babites vollauf in Anspruch die Angriffe auf die Autorität des apostoliichen Stuhles aus Anlas des Buches von Barclay (de potestate papae, an et quatenus ia reges et principes jus et imperium habeat), welches in Baris bei ben Sorbonniften, Die früher ftets bie papftliche Autorität vertheidigt hatten, und felbst bei dem Rard, du Berron viel Lob und Antlang fand (S. 264), und ber Antwort Bellarmin's, melche bas Parlament allerdings "contra la mente et espressa volontà" der Rönigin (S. 294) mit Arreft belegte (S. 294), dann des Buches von Richer (de ecclesiastica et politica potestate), in Folge deffen die Controverfe über bas Recht bes Bapftes den Fürften gegenüber immer größere Dimenfisnen annahm ("va dilatando" S. 312) und eine Reihe von Streitschriften hervorrief (Andreas Duval, Menocchie, Zepales), somie die Frage über das Berhältnig von Concil und Papit, bei welcher Gelegenheit Franz v. Sales zur Milbe und Betonung der firchlichen Einheit im Rampfe als bem besten Mittel rieth (S. 312). Das Buch von Mariana (de rege et regis institutione) verschärfte noch den Streit und führte besonders nach der Ermordung des Rönigs Seinrich. die der Papft schmerzlich bedauert (S. 284. 285), im 3ahr 1611 zu Baris zu bittern Rämpfen (S. 291-293) und ftanbalöfen Predigten gegen den Bapft und die Jefuiten (S. 284, 299). Ebenfo erregte die Cenfur der Oratio des Ant. Arnauld cum annexis große Verwirrung, weil baburch bie Doctrin. von der Erlaubtheit des Tyrannenmordes durch den Bapft approbirt fei, weswegen der Rönig- Setis-

624

faction fordert und erhält. — Wiederholt nimmt auch der Papft Anlaß, die Eingriffe in die kirchliche Jurisdiction wie in Portugal und der Schweiz (S. 339), fo besonders in der Republik Benedig, wo Sarpi in antikirchlichem Geiste agitirt (S. 208. 209), und in Spanien, wo man den tom. XI der Annalen des Baronius wegen der darin euthaltenen Bekämpfung der Monarchia Sicula verbot, was der Papst rückgängig zu machen sucht (No 62, 66. 75. 77. 82), zu rügen.

Part. VI "ex schedis Sirleti, Baronii, Bellarmini" gestattet uns einen Einblick in die Arbeiten der großen und gelehrten Rardinäle Sirlet (S. 345. 346), des "communis doctorum patronus" (S. 349), Baronius (S. 303. 355), ber auch zweimal, nach dem Tobe Clemens' VIII und Leo's XI, nahe daran war, Papft zu werden (S. 360. 361), endlich Bellarmin, fein Verhältniß zu Baronius (G. 364), feine Stellung zur Congreg. de Auxiliis (S. 381: "il Papa non è Teologo" S. 382) und der thomiftifchen praedeterminatio physica, die er für nahezu calviniftifch bielt (vicina al Calvinismo S. 367. 371), mesmegen er fich an bu Berron wandte, daß er in biefer Angelegenheit aeaen die Dominifaner eintrete, mas diefer auch wirklich that (S. 383). Bemerkenswerth ift auch die Controverie zwischen Paul V einerfeits und Baronius und Bellarmin andrerfeits über die donatio Constantini (S. 364), mehr noch eine äußerft freimüthige Schrift Bellarmin's an Clem. VIII (vgl. Analecta 50 und zur R.G. 174), worin er bem Papfte 6 Buntte, die einer Reform bringend bedürften, porhält. Diefe fomie die Antwort des Papftes (ober bes Baronius) find in der That ein beutlicher Beweis für ben auten Geift, ber damals die römische Curie beseette.

ł

#### Laemmer,

Das "Spicilegium Jansenisticum et Quietisticum" (Part. VII) wirft intereffante Streiflichter auf die Geschichte des Janfenismus; fo auf das Buch Arnauld's über die oftmalige Communion, dem gegenüber der gelehrte spanische Rardinal de Lugo in einem Gutachten (S. 391), weil auch von Betavius durch Gereiztheit viel gefehlt fei, und andrerfeits die Nansenisten ihre Behauptungen in tath. Sinne zu erklären suchten, zur Milde räth; bann auf die Birren in Flandern und die Rämpfe der Jansenistenpartei gegen Berehrung Maria's und ber Bilder, gegen Bruderschaften "incipiunt a scintillis et ita viam sternunt ad altiora ineendia" (S. 397) Orden, Exemtionen, papftliche Autorität u. f. m., mas Alles von der Verbreitung des Arnauld'schen Buches, des Rituale v. Alet und anderer aus Frankreich importirter Schriften bertomme. Die Actenstücke zur Geschichte des Quietismus (Bericht über die Abschwörung des Molinos (S. 407) des Bietro Begna (S. 412) beweisen die weite Berbreitung diefer Secte, ein Bericht Boffuets über feine Bemühungen um Widerlegung des Quietismus der Guyon die Gereiztheit diefes Bischofs gegen Fenelon (S. 422); die Beccateristen (in und um Brescia c. 20,000) erscheinen in ihrer laren Moral burchmeg als Geistesverwandte der Moliniften, in den beigegebenen Regeln und Inftructionen für etwaige Berhöre documentiren fie fich als echte "Schüler des heil. Augustin" der schlechtesten Sorte, bei denen Lug und Trug bekanntlich eine große Rolle fpielten.

Die "Segmina Varia" (Part. VIII) S. 436 ff. enthalten Zeugnisse für den Eifer Elemens' VIII und seiner Nachfolger in der Kirche Dentschlands auf Grund ber trident. Reformdecrete. Der Papst sieht ein Haupthinderniß des Reformwerkes in der Nichtbeachtung des Augeb. Religious-

٠

ł

friedens und der zunehmenden Spaltung im Schooße des Broteftantismus (S. 437), in dem ichlechten Buftande der Rapitel, in der Unmiffenheit und Entartung des Rierus, weshalb er auf Errichtung von Seminarien zur Heranbildung eines tüchtigen Rlerus, auf Reform der (zum Theil wegen schlechter Dotation) verfallenen Universitäten - es seien in Deutschland acht katholische, andere häretisch, andere zweifelhaft (S. 445) -, welche auch die Scholaren der Klöfter besuchen follten, auf Borsicht in der Wahl der Ranoniker, um badurch die Bahl tüchtiger Bischöfe zu fichern - furz auf Durchführung der Trienter Decrete dringt. - Die Berichte über die religiösen und politischen Verhältniffe Aetho= piens unter dem Rönig Bresbyter Johannes (G. 446), die Inftruction an die zwei Legaten nach Berfien, welche ben Rönig für das Chriftenthum und die Befämpfung der Türten gewinnen follten (S. 452), laffen die univerfale Thätigteit bes apostol. Stuhles in vortheilhaftem Lichte erscheinen. --

Diefe bürftige Skizirung des Buches, deffen Gebranch ein Index rerum et nominum wesentlich erleichtert, mag einen Einblict gewähren in die fast erdrückende Reichhaltigkeit des vorgeführten geschichtlichen Materials. Wer es liest, wird nicht nur manches schon Bekannte bestätigt und viel Neues sinden, sondern auch den Eindruct mitnehmen, daß die Päpste, besonders nach dem Tridentinum, es an Bemühungen um ächte Reform der Kirche nicht fehlen ließen, bie aber in den religiös politischen Berhältnissen Deutschlands, sowie in den Uebergriffen der kathol. Fürsten in die Jurisdiction und Freicheit der Kirche leider nur zu vielen Schwierigkeiten und Hindernissen begegneten. In der Klarstellung dieser Thatsache liegt mit ein Hauptverdienst blefes Buches. Für die Arbeit, von deren Umfang das Berzeichniss (S. 478-482) der benützten Codices einen Begriff gibt und die überall sich kundgebende Akribie wird jeder Historiker dem Autor aufrichtigen Dank wissen, und ohne Zweisel wird sich seine Hoffnung erfüllen, daß die Mantissa den Theologen, Historikern und Canonisten willkommen sein werde (S. 51).

Braunsberg.

Prof. Dr. Dittrich.

# 5.

# Die Principien ber Theologie nebst Einleitung über bie Prineipienlehre im Allgemeinen von Dr. Bilh. Rofentrant. München bei Actermann. 1875. VIII und 186 S.

Die bloße Renntnißnahme von der Fassung der Glaubenssäte, wie sie in den Quellen dogmatisch bestimmt sind, und das bloße Sammeln historischer Zeugnisse für die Nechtheit dieser Quellen und ihres Inhalts bilden ungeachtet ihrer Unentbehrlichteit nicht die eigentliche wissenschaftliche Thärigteit in der Theologie, sondern nur eine Vorberei= tung hiezu, wie das Sammeln der Naturerscheinungen durch Beobachtungen und Experimente zur eigentlichen Forschung in der Naturwissenschaft. Jede Wissenschaft, welche sich die Erforschung eines besondern Gegenstandes zur Aufgabe gemacht hat, hat das hierauf Bezügliche aus dem ihr eigenthämlichen Gebiete der Erfahrung zusammenzufassen. Ihre Huntaufgabe besteht aber immer und überall in dem Erklären oder Begreiflich mach en ihres Gegenstandes und alles desjenigen, was zu ihm gehört.

Die Theologie hat die Glaubensfätze, soweit ihr Sinn in den Quellen unbeftimmt gelassen ift, zu erklären. Das

628

Bebürfniß einer miffenschaftlichen Bermittlung ift bier ebenfo einleuchtend, wie bei der Auslegung der Gefete durch die Rechtswiffenschaft. Mag ein Gesetz noch fo forgfältig abgefast fein, es ergeben fich, wie die Erfahrung lehrt, bei feiner Auslegung immer Streitfragen, welche erft burch Buhilfenahme juriftischer Grundfäte gelöst werden müffen. Auch in ber Theologie können die Glaubensfätze nie fo genau bestimmt fein, daß ihre Erklärung nicht eine besondere miffenichaftliche Thätiakeit in Anspruch nehmen würde. Ahre Faffung richtet fich immer nach den Begriffen der Reit, Die Begriffe der Menschen in der sie entstanden sind. ändern fich aber. nur die einfachften Begriffe, nämlich die Kategorien, bleiben fich immer gleich. Die ubrigen Beariffe erhalten durch die fortichreitende Entwicklung des menschlichen Beiftes fortmährend näher e Beftimmungen und neben ihnen entstehen neue Begriffe. Die Kallung in ben Quellen tann daher felbstverständlich niemals fo volle. ftändig fein, daß fie die Begriffsbestimmungen aller Zeiten erschöpfen weude. -- Ferner foll das Berhältniß ber verfchiedenen Glaubensfäte unter fich und zu den Bernunftmahrheiten bestimmt werden, wofür sich auch in den. Quellen niemals ein vollständiger Ausdruck findet noch tann. — Endlich gehören zu den Glaubensfäten. finden auch folche, welche zwar der menschlichen Vernunft nicht gang und gar unbegreiflich find (denn bann tonnten fie als Glaubenswahrheiten gar nicht einmal vorgestellt. were. ben), die aber doch von ihr niemals vollftändig ber griffen werden tonnen. - Sier hat die Biffenschaft gur. Bermittlung bes Berftändniffes und zum Behufe möglichften; Begreiflichmachens ein unendlich weites Feld.

t

í.

Ľ

2

2

f

ir L

5

2

in and

Die Theologie empfängt ihre Glaubensfähe von einer,

#### Rofentrans,

Autorität, in welche sie das unbedingte Bertrauen fest, daß fie ihr über die Gegenstände des Glanbens die Bahrheit eröffnen tann und will. Nicht blok der Inhalt der Glaubensfätze gilt ihr als eine unzweifelbare, göttlicht Wahrheit, auch die Faffung, in der fie diefelben von der Autorität empfängt, ift für fie ebenfo maggebend, wie dem Juriften die Raffung des Gefetes für feine Auslegung. Gleichmie ber Jurift nicht barüber zu entscheiden hat, mas er nach feiner Bernunft für Recht erteunen würde, fondern nur ermitteln will, mas der Gefetgeber als Rorm bes Rechtes festgesetst hat, fo hat auch der Theologe die Glaubenswahrheit nicht unabhängig von der Autorität zu erforschen, fondern blog anzunehmen, mas biefe hierüber mitgetheilt hat, und feine Aufgabe bei der miffenschaftlichen Behandlung der Glaubensfätze mird dann nur noch darin bestehen, fie im Sinne ber Autorität zu erflären. Diefer Sinn aber tann bei jedem Glaubensfase tein anderer fein, als derjenige, welcher der Fassung entspricht und mit den übrigen Glaub ensfäten und den Bernunftmahrheiten übereinstimmt. Denn die Autorität des Glaubens tam weder mit fich felbst noch mit der Bernunft in Biderspruch aerathen.

Alles Begreifen besteht nun in der Anwendung von Begriffen. Wer etwas begreifen will, muß entweder schon einen Begriff haben oder sich einen solchen bilben, welcher mit dem Wesen der Sache übereinstimmt. Die Aufgabe der Bissenschaft ist nun eben die Ausbildung derjenigen Begriffe, welche zur Erkenntniß ihrer Gegenstände nothwendig sind. Sie geht von allgemeinen, schon bekannten Begriffen und und sucht diese durch Hinzufügung von neuen Meetmalen solchen ger fortzubestimmen, bis ihr Juhalt dem Werfen der #

erkennenden Gegenstände vollständig entspricht. Diefe allgemeinen Begriffe find die Anfangsgründe oder Prinzipien in jeder Biffenschaft. Aus ihnen werden die höchsten Ansätze zu den Beweisführungen durch Syllogismen gebildet, und jede Biffenschaft besteht in einer ununterbrochenen Kette solcher Syllogismen, durch welche sie die Erkenntniß ihres Gegenstandes mit logischer Nothwendigkeit zu entwickeln strebt.

Es ift flar, daß die Theologie ihre prinzipiellen Begriffe nicht erft aus der Offenbarung oder dem Inhalte der Glaubensfäte entnehmen tann. Sie follen ja das Mittel zum Berftändniffe diefer fein und müffen ihnen daher ichon Die menschliche Vernunft tann überhaupt vorausaehen. teinen Begriff von außen aufnehmen, sondern muß. ieden ihrer Begriffe nothwendig aus fich felbft entwickeln. Uber auch zu einer Entwicklung der prinzipiellen. Begriffe aus reiner Vernunft findet die (rein positive) Theologie von ihrem Standpunkte aus teine Möglichkeit. Denn fie reflektirt nur auf ihren befonderen Gegenstand. Die prinzipiellen Begriffe dagegen find allgemeiner natur, und tönnen daher nur von jener Biffenschaft entwickelt werden, welche fich mit teinem besonderen Gegenftande, fondern mit dem Wiffen als folchem im Ganzen zu befallen hat. Diefe Biffenschaft ift die Philosophie. Die Theologie muß daher ihre prinzipiellen Beariffe der-Philosophie entnehmen.

Die tatholische Theologie bedient sich zu ihren Prinzipien im Allgemeinen noch immer der scholast ischen Philosophie. Die Scholastik entstand unter dem unmittelbaren Einstluffe der Kirche und der Bflege von Männern, welche, wie ein hl. Aufelm von Canterbury, ein hl. Thomas von Aquin, ein Duns Seotus, ein hl. Bernhard und Bonaventura wit

unbedingter Treue der Rirche ergeben maren. Sie befand fich ftets in Uebereinstimmung mit der Glaubenslehre, und durch die Urt und Weise, wie die Scholastik von den Theologen theils mit ausdrücklicher, theils mit ftillschweigender Zuftimmung der firchlichen Behörden angewendet wurde, bildete sich eiu gewisses Herkommen, an welches die Lehrer der Dogmatik fich nur zu halten brauchten, um gegen Cenfuren ficher zu fein. Die neuere Bhilosophie dagegen ent= mickelt fich größtentheils auf einem der tathol. Rirche fremden Gebiete und unter den händen von Männern, welche anderen Glaubensbekenntniffen zugethan maren. Die Schriften, in welchen die neuere Philosophie gelehrt wurde, gaben mitunter Ansichten fund, welche weder mit der tatholischen Glaubenslehre noch mit den Grundfäten des Chriftenthums übereinstimmten. Es war daher ganz natürlich, daß fich unter den Theologen die Meinung verbreitete, die neuere Philosophie fei für fie völlig unbrauchbar; und felbst diejenigen Theologen, welche darin etwas fanden, mas fie glaubten in ihrer Biffenschaft verwerthen zu können, getrau= ten fich nur auf die spärlichste Beije und mit einer Schen bavon Gebrauch zu machen, welche erkennen läft, daß fie nicht in das Innere des gefürchteten Gebietes einzudringen, fondern nur von Außen in eiligem Vorüberziehen einzelne Früchte sich anzueignen magten, deren hertunft sie nicht wenn fie nicht Gefahr laufen wollten. verrathen durften ihre miffenschaftlichen Leiftungen badurch in Mißtredit zu bringen, oder fich dem Berdachte auszusegen, als befänden fie fich wegen ihres Ubweichens von dem altherkömmlichen, bewährten Wege auf einer menigstens unficheren Bahn.

Bei den tatholischen Dogmatikern ist zwar nicht selten von den Shstemen der neueren Philosophie die Rede. Ja

Digitized by Google

2

Ť

ľ

ale Se

Ċ

1

i I

15

ġ.

ż

, ž

de.

.....

ų

2

ſ

3

Ę.

3

Ľ

12

ß

É.

5

虎

ť,

Č,

Ì

ÿ,

fogar Stellen aus den Merten derfelben werden von ihnen Ein tieferes Eingehen aber und eine wahrhaft philocitirt. fonhifche Bürdigung ihrer eigentlichen Grundgedanken wird fast nirgends bei ihnen gefunden. In der Regel werden fie nur vom doamatischen Standpunkte aus beurtheilt und insofern ihr Werth nach einem fremden Magstabe bemeffen. Wir wollen gemiß niemanden zu nahe treten, wir möchten nicht underecht fein gegen irgend Jemand noch große Berdienste zu ignoriren auch nur scheinen, wir können aber auch im Interesse der Sache, nm die es sich handelt, nicht verhehlen, daß uns die gegenwärtige Behandlung der Dogmatit, mas die philosophische Grundlage betrifft, die fie nicht entbehren tann, dem dermaligen Stande der Bhilosophie aegenüber ungenügend scheint. Ber unsere Ansicht nicht theilt. mag fie immerbin für eine fubjektive Meinung halten ; wir wollen fie Riemanden aufdrängen, wir werden fie aber auch unverholen äußern dürfen. Wir find nicht blind gegen Die prinzipiellen Frrthumer ber Shfteme ber neueren Philofophie feit Des Cartes, wir vertennen aber auch nicht den aleichwohl in ihnen enthaltenen Fortschritt. Dagegen märe es eine Leichtigkeit zu beweisen, daß den meiften Dogmatikern die neuere Bhilosophie überhaupt nur fehr oberflächlich befannt ift und fehr oft die Stellen, welche von ihnen aus den Werken der neueren Philosophie citirt werden, nach dem Bufammenhange im Systeme, aus welchem fie geriffen wurden, einen gang anderen Sinn haben.

Uebrigens darf man sich nicht vorstellen, als sei die neuere Philosophie einzig und allein dazu gemacht, den kathol. Glauben und das Christenthum zu zerstören. Aus den Schriften ihrer größten Denker leuchtet vielmehr im Allgemeinen unverkennbar das entschiedene Streben nach Reet. Quartalschrift 1875. heft IV. 41

Bahrheitscherpor. Wenn fie auch irrten, und vielleicht gerade darum irrten, weil bas Licht des tathol. Glaubens nicht ihrem Forschen voranleuchtete, jo ist boch gewiß ihr mehrere Jahrhunderte hindurch mit größter Anstrenama und vereinten Rräften fortgesettes Streben nach Begründung einer aus reiner Vernunft zu entwickelnden Biffenschaft im Banzen nicht ohne Erfolg geblieben. Auch Blato und Ari= ftoteles haben bei Berfolgung diefes Zieles in manchen "Bunkten geirrt. Auch ihnen leuchtete nicht das Licht des mabren Glaubens, und deffen ungeachtet find fie die unübertrefflichsten Lehrer der Bhilosophie für alle Zeiten geworden, fo daß auch weder die Rirchenväter noch die großen Schoalaftiker, wie Albert, Thomas und ihre Rachfolger, Bedenten trugen, bei diefen heiden in die Schule zu geben, die in "ihren Werten verborgenen Schäte fich anzueignen und fich der Prinzipien ihrer Bhilosophie bei der miffenschaftlichen Behandlung der Glaubenslehren zu bedienen. Hat denn die neuere Philosophie gar nichts geleistet, mas für die heutige Theologie von ähnlicher Bedentung märe, als das Rüftzeug bes Ariftoteles für Thomas von Aquiu ? In der That meiß Reder, der in der Geschichte der Bhilosophie nur einige, auch aberflächliche Kenntniß besitzt, daß die neuere Philosophie menigftens als allgemeine Biffenschaftslehre ichon bedeutenbe Fortschritte gemacht und durch eine feine Dialektik Begriffe ausgebidet hat, mit welchen es ihr gelingt, Brableme, m löfen, welche der Scholaftit, völlig unzugänglich maren.

ftandes durch die Erkenntnik ihrer Bringipien an geminnen, dieser Biffenschieft ist die Grtenntnik ihrer Bringi es ber Thentogie, mit Gilfe der, neueren Rhilolophie eine where Erkenntnik ihrer Bringipien an geminnen, dunn gift fie auch im Stande ein befferes Verftündnik ihrer Merbens-

. i

684

gegenstände zu erzielen und ebenbadurch gequerische Angriffe nicht bloß erfolgreicher zurückzuschlagen, fondern auch bon vornherein abzuschneiden und viele Mifverständniffe zu fbien. Daß die neuere Bhilosophie eine tiefere Ginsicht in die Brinzipien des Wiffens und der besonderen Wiffenschaften iberhaupt zu gemähren vermag als die Scholastif, ist eine natürliche Folge von dem Fortichritte des menichlichen Geiftes, und dadurch, daß die Theologie diefen Fortschritt entmeder ganz ignorirte oder doch nicht hinreichend verwerthete, ift fie ben übrigen Biffenschaften gegenüber unläugbar zurnichge-Bährend alle übrigen Biffenschaften in neuerer blieben. Beit mehr oder minder rafche Fortschritte machten, hat die Theologie zu einem Fortschritte in der speculativen Ertenntnig der Glaubensmahrheiten feit den Zeiten der Scholaftit unr Berfuche gemacht, die aber im Ganzen fo wenig zu befriedigen fchienen, daß man vielfach das Seil nur im Rückzuge finden zu tonnen meint, in der Rücktehr nemlich zur alten, wenn auch ein wenig modernifirten Scholaftit. Und fo hält benn bie Theologie für die alten Streitfragen der Schule im 2016gemeinen noch immer die Definitionen und Diftinctionen ber Scholastif bereit. Durch die Forschungen der neueren Bhilosophie haben sich jedoch die scholastischen Beariffebeftimmungen vielfach als unzureichend erwiefen und eine Menge neuer Streitfragen herausgestellt, für welche bie Theologie in der Scholaftit teine göfung findet.

Für die Theologie ift es baher ein unabweisbares Bedürfniß, eine höhere Erkenntniß ihrer Prinzipien zu gewinnen und dazu sich einer beffer ansgebildeten Bhikofophie zu bedienen, und wenn ihr, wessen sie bedarf, von philofophischer Seite felbst entgegengebracht wird, wie es nach unferer vollften Ueberzeugung in dem oben bezelchneten Buche

41 \*

aeschieht, so denken wir, follte ihr ein derartiges Entgegen= tommen höchft willtommen fein. Es wird fich hoffentlich bald zeigen, daß es tein Danaergeschent ift, fondern mirtlich einem bringenden Bedürfniffe der Theologie entspricht. Diefes Bedürfniß ist schon lange fühlbar geworden; besonders (um hier der Rurze wegen von Anderem zu schweigen) trugen bazu bei die Angriffe von Seite ber naturmiffenschaft, namentlich in der Schöpfungslehre. Die Theologen fuchen zwar die widersprechenden Lehren in ihren Consequen= ten lächerlich zu machen und die Sppothefen der naturforfcher als unzuläßig darzustellen. Sie vermögen aber die Erklärungen derfelben weder direkt als unrichtig zu erweisen, noch ihnen eine andere befriedigende Erflärung entgegenzuseten. Statt Erflärungen haben fie überhaupt nur die Berufung auf die Allmacht Gottes, mit welcher aber ber Wiffenschaft um so weniger gedient ift, als es diese damit zu thun hat, die Art und Beife tennen zu lernen, wie die Dinge entftanden find und die Frage nach der letten Urfache überhaupt für die Naturmiffenschaft vorbehalten bleibt, aber doch bie Erforschung ber näheren Urfachen nicht ausschließt, fonbern vielmehr voraussett. So lange noch eine Bielheit von wirkenden Ursachen und Rräften in der Natur angenommen wird, befteht für die Biffenschaft doch ohne Zweifel noch immer die Forderung, diefelben auf eine ursprüngliche Einheit, ohne welche ihr gemeinfames Zusammenwirten nicht erflärt werden tonnte, alfo auf eine lette und höchfte Urfache zurückzuführen und beren Urfprung aus biefer nachzumeifen. Aufgabe der Wiffenschaft ift es aber nicht, zu beweifen, baß es eine folche höchfte Urfache überhaupt gebe, weil fich bas von felber verfteht, fondern zu zeigen, mic biefelbe befcaf fen fein muffe; um die Entstehung ber Dinge zu bemitten;

636

und wie sie dieselbe bewirke. Wie der Naturforscher sich nicht bamit begnügt, zu miffen, bag einer gegebenen Erscheinung eine Urlache zu Grunde liegt, fondern erforichen will, welches dieje Urfache fei und wie fie die Ericheinung bemirke, fo begnugt fich die Biffenschaft überhaupt nicht bamit, ju miffen, daß bie untergeordneten Urfachen von höheren abhängig find, fondern fie will auch diefe höheren felbft und ihren Bufammenhang mit den niederen ertennen. 3ft aber der lette Grund aller Dinge Gott und ift die Entstehung derfelben durch göttliche Schöpfung fein bloßer Glaubensartikel, sondern eines miffenschaftlichen Beweises fähig, fo fett ein folcher Beweis auch einen milfen= schaftlichen Gottesbegriff voraus, der geeignet ift, den Bervorgang der Dinge aus Gott auch wirklich erklärlich zu machen, b. h. einen folchen Gottesbegriff, in welchem die nothwendigen Voraussetzungen zur Möglichkeit einer Schöpfung bereits enthalten sind. So lange aber die Theologie bie Schöpfungslehre nur als Dogma festhält, wird zwar bie empirische naturmiffenschaft diefelbe nie miderlegen tonnen, fie weiß aber auch nichts bamit anzufangen, weil fie biefelbe ju teiner Erflärung vermenden tann. Gie läßt baber (im beften galle) diefelbe ganglich babingeftellt fein und begnügt fich mit folchen Borausfegungen, die fie vielleicht felbft als untergeordnete erfennt, woraus fie aber boch etwas (wenn auch nicht aus dem letten Grunde) erflären zu tonnen glaubt. Es wird alfo eine gemiffe Summe von Stoffen und Rräften als in der natur thatfachlich porhanden angenommen, und aus biefen die Entftehung ber Dinge ju erklären versucht, wobei man dann (wenn man diefe natürlichen Urfachen einmal hat) bas übernatürliche Gingreifen ber göttlichen Allmacht nicht mehr zu brauchen meint.

Auf die Frage aber, woher jene Stoffe und Kräfte felbft stammen, gibt ble Naturwissenschaft teine Antwort mehr, sondern weicht dieser Frage entweder dadurch aus, daß man dieselben ohne Weiters für ewig erklärt, oder dadurch, daß man zur Beruchigung der Theologen die Möglichkeit zugibt, stie seien auf unbegreisliche Weise durch Schöpfung entstanden, wie denn unter Anderen auch Darwin selbst das Geständniss ablegt, "über den Ursprung des organischen Leebens wisse die Naturwissenschaft bis zur Stunde ebensoviel wie über den Ursprung von Stoff und Krast", nämlich nichts.

Diefem nichtwiffen gegenüber gewinnt nun aber bie Schöpfungslehre erst bann eine miffenschaftliche Bebeutung, wenn sie nicht blok die Urfprungslofigkeit der in der Natur vorhandenen Stoffe und Rräfte als eine völlig un= haltbare Annahme und bamit die Nothwendigkeit eines Urfprungs derfelben aus einer höheren Urfache überhaupt ju erweisen vermag, sondern auch darzuthun im Stanbe ift, daß und wie die Stoffe und Rräfte felbft nur aus Gott ihten Uriprung haben tonnen und zwar durch Schöpfung. Dazn reichen aber die (ariftotelisch-)icholaftifchen Brinzivien der Naturerklärung bei Weitem nicht ans. Die Scholaftit (die neue wie die alte) fest bei ihrer Naturerklärung ebenfo wie die moberne naturforichung Stoff und Rraft (Materie und Form) als gegeben voraus, und behanntet nut, bağ beide burch Gott gefest fein müffen. Dabei bat fie aber nicht im minbesten eine Borstellung weder bavon. wie bie Rraft zum Stoffe hinzutomme oder in ihm fcon urfprünglich enthalten fei, noch von bem 20 efen ber Materie felber, bie fie ebendeswegen geradezu für "merkennbar" erflürt. Unter folchen Umftänden ericheint bie Annahme einer

6**8**8

### Prinzipien ber Theologie.

Erschaffung der Materie durch Gott nur als eine im Intgreffas der Theologie gemachte, aber keineswegs miffenschaftlich and wiesene Behauptung. Eben das aber ist für den Moterrialismus Waffer auf seine Mühle. Wenn nämlich, so sagen seine Vertreter, die Materie nach eurem eigenen Geständnisse unbegreiflich ist, warum wollt ihr dann außerdiesem Unbegreiflich ist, warum wollt ihr dann außerdiesem Unbegreiflich ihr doch das erste Unbegreifliche anchnehmen, mittelst deffen ihr doch das erste Unbegreifliche anchnicht erklären könnt. Uns genügt schon ein einziges Unbeggreifliche, nämlich die Materie mit all ihren Krüften, dievon eh' schon in ihr selber liegen, weil es keine Materie gibt ohne Kraft. — Was läßt sich hierauf vom scholastischen Standpunkte aus erwidern?

Unferes Erachtens ift eine befriedigende Böfung, der; Frage nur möglich durch den wiffenschaftlichen Racht weis, daß bie erscheinende Materie felbit durchaus nichts ; anderes fei, als eine Folge von dem Rufammeumirten vere fchiedener gräfte, die fämmtlich in Gott ihren Urfprung. und ihre gemeinschaftliche Einheit haben, die alfo ihrema Urfprunge nach göttliche Rräfte find, und bag alfo Gott: felbft es ift, der in und durch diefe Rräfte mirtt. Dadunch würde ohne Zweifel dem Materialismus der Boden unter. den Rüften weggezogen, es murde aber auch ber fcplaltifche und bisherige empirisch = naturmissenschaftliche Begriff der ; Materie feine ganze Bedeutung und die lettere felbit, ihre Unbegreiflichteit verlieren. Wenn ferner nachgewiefen dwene ben tonnte, das und wie bie verschiedenen in der Ratum wirfenden oft fehr complicitten Rräfte, welche die Empirie murmach ihren Wirknmen au begeichnenschiebten aus ihren höheren. Urfachen au ert tären wormag, sich joufi gemiffe höhrre, lette, allgemeine und einfathe Grund = oben ?

Urträfte zurückführen laffen, die zwar in Gott einen übernatürlich en Urfprung haben, gleichwohl aber, ebendeswegen weil sie Kräfte des göttlichen Verstandes sind, nur gesetzmäßig, auf eine ihrer Natur entsprechende und infofern natürliche Weise wirken können, so wären damit Prinzipien gewonnen, die nicht bloß geeignet wären, die theologische Schöpfungslehre zu rechtfertigen und wissenschaftlich zu begründen, sondern zugleich auch der Forderung ber Naturwissenschaft zu genügen, welche die Entstehung der Dinge auf natürlich eWeise ertlärt wissen will. Denn jene Kräfte wären dann natürlich und übernatürlich zugleich; übernatürlich mit Rücksicht auf ihren Urfprung, natürlich mit Rücksicht auf ihre Wirtungsweise.

Der Weg zur Erkenntniß und Feststellung solcher Prinzipten, die für die Theologie der materialistischen Naturwiffenschaft gegenüber ein unadweisbares Bedürfniß sind, ist aber gerade durch die Entwicklung der neueren (deutschen) Philosophie seit Kant bereits angebahnt, und es kommt nur darauf an, auf diesem Wege einen Schritt weiter zu gehen. Diesen Schritt aber hat der Verfasser der obengenanmten Prinzipienlehre wirklich gemacht und die theol. Schöpfungslehre philosophisch begründet, wodurch er der Theologie einen um so größeren Dienst erwiesen hat, als er zugleich bemüht war, die allenfallsigen theologischen Bedenken gegen die Reuheit der von ihm entwickelten Begriffsbestimmungen einer forgfälltigen Prüfung zu unterziehen und von voruherein zu besteitigen.

Uber nicht bloß die Schöpfungslehre, sondern anch die Behre von der göttlichen Dreieinigkeit und den göttlichen Eigen schaften findet durch die Anwendung diefer Prin= Ippien eine neue Belenchtung und philosophische Begointbung.

1 640

Digitized by Google

. . .

Das Trinitäts=Dogma ift anerkanutermaßen unter Allen Dogmen bas erfte, und bildet als folches zugleich auch bie Grundlage für alle übrigen. Um fo nothwendiger aber erscheint eine philosophische Begründung desselben. Eine folche wurde aber in der gangen Scholaftit ftreng genommen gar nicht einmal versucht, um so weniger, da man dieselbe gar nicht für möglich hielt. Und auf dem Standpunkte der Scholaftik ift fie auch in der That nicht möglich. Die Scholaftit ging bei all ihren Erörterungen bierüber vom Doama aus, und alles was fie zur Ertlärung besfelben that, beschränkt fich darauf, im menschlichen Geifte, gemiffe Achnlichkeiten aufzusuchen, durch deren Uebertragung auf. Gott eine gemiffe analoge Erfenntuik ber Trinität vermittelt und gezeigt werden follte, daß eine Trinität in Gott allerbings möglich und der Glaube daran infofern vernünftig fei, als er nichts Bernunftwidriges enthalte. 3m Uebrigen aber ging und geht man auf diesem Standpunkte in der Regel von der Borausehung aus, die Trinität fei lediglich eine übernatürlich geoffenbarte Glaubenswahrheit und darum eine Ertenntnig derfelben durch die reine (natürliche) Bermunft unmöalich. Inwiefern und warum fie allerdings auf bem fcholaftischen Standpunkt nicht möglich ift, wollen und tönnen mir hier nicht weiter erörtern; der Berf. aber bestreitet, oder vielmehr er beschränkt und berichtigt jene Boraussezung, inbem er zeigt, daß die Trinität jedenfalls nicht in jod er . Sinficht für die natürliche Bernunft unertennbar ... fein tonne, sondern daß die Bernunft durch fich felbstanicht a blog einen (wenn auch natürlich feinen abäqumten, und Schalle Beftimmungen des Dogma's erfcopfenden) Begriff .... von ber Dreieinigkeit ju bilden, fonbern auch bir geriften ; berfelben zu ertennen und zu beweisen vermögen: Außerdem

Digitized by Google

01.641

kömnte ja auch felbstwerständlich von einer philosophischen Begründung der Trinitätslehre im strengen Sinne iberhaupt keine Rede sein.

Die Behauptung der Möglichkeit einer Erkenntniff der Trinität aus reiner Bernunft beweist aber der Berf. einfach daburch, daß er aus dem Brinzip feiner Bhilosophie unabhängig vom Dogma einen Trinitätsbegriff wirklich entwickelt, durch welchen nicht bloß die bogmatischen Bestimmungen ber Birche, die ber Beraleichung wegen zuerft furz und portrefflich bargelegt werden, ihre Rechtfertigung und Erflarung finden, fondern welcher auch alle bisherigen Berfuche zur Ertlärung des Dogma, deren Kritit meifterhaft burchgeführt ift, weit hinter fich läft. Wir tonnen uns natürlich auf die Entwicklung felbft hier nicht näher einlaffen und empfehlen fie nur angelegentlichft bem aufmertfamen Studium ber Theologen, die unbefangen genug find, um etwas nicht bloß begwegen bedentlich zu finden und mit umrechtem Maßftabe zu meffen, weil es ihrem Gedantentreife fremd ift und ihmen nem klingt.

Auch die Lehre von den göttlichen Eigenschaften, in welcher gerade die bedentendsten Theologen die größten Schwierigkeiten gefunden haben, die in der Theologie die zur Schwierigkeiten gefunden haben, die in der Theologie die zur Stunde nicht überwunden find, findet hier eine philosophische Behandlung. Eine Hauptschwierigkeit macht in dieser Beziehung zunächst schon die Frage, wie sich denn in der Etnfachheit des göttlichen Wessens überhaupt eine Bielheit von Eigenschaften unterscheiden laffe, da jede Eigenschaft mit dem Wessen in Eins zusammenfalle. Wenn man gewöhnlich mit Thomas sagt: sie unterscheiden sich nicht bloß rationse? ratiocinantis, sondern ratiocinata, so entschut erst: nocht die Frage, was benn das heiße. Und wenn man "essie"

642

## Prinzipien ber Theologie.

erflärt, daß fie zwar in Gott an fich nicht wirklich unterfchieden feien, daß aber gleichwohl in Gott ein Grund liege, fie zu unterscheiden, fo ist auch das offenbar teine Erklärung, fo lange man diefen Grund nicht angeben tann In der Darftellung des Berf, aber findet vor Allem auch diese Frage ihre volltommen befriedigende Lösung. Gine altbekannte, von Bielen bereits als unlösbar erklärte Schwierigkeit bietet ferner die crux theologiae, das noli me tangere derfelben, nämlich die Frage um das Berhältniß der göttlichen Borausbeftimmung zur menschlichen Billeusfreiheit wie des göttlichen Borauswiffens zu ben freien Bandlungen. Die Löfung, die der Berf. gibt, ift freilich für diejenigen nicht verständlich. die fich über die Region der gewöhnlichen empirischen Begriffe nicht zu erheben vermögen; wer fie aber faffen tann, wird vollftändig befriediat fein.

Mancher wird vielleicht wünschen, der Verf. möchte die von ihm entwickelten prinzipiellen Begriffe auch auf die f. g. positiven Glaubensartikel (der übernatürlichen Offenbarung) angewendet haben. Allein es lag das gänzlich außer feiner Absicht. Er beschränkte sich lediglich auf das, was von Gott durch die (natürliche) Bernunst selbst erkannt werden kans, das Gebiet der spezifischen Glaubenswahrheiten (im engeren Sinne) aber schloß er absichtlich von seiner Darstellung aus, nicht weil er glaubte, die Vernunst könne für diese Giausbensgegenstände überhaupt keine Begriffe bilden, sondern weil er überzeugt war, sie könne sich der Existen z derfelben nicht durch sich selbst vergewiffern, und sei in diefer Beziehung lediglich auf den Glauben angewiesen, und weil er keine Dogmatik schne, sondern die Prinzipien der Theologie darstellen wollte, deren Anwendung auf die spiezie

648

fischen Glaubensgegenstände der positiven Theologie überlassen bleibt.

Wir schließen die Anzeige diefer nur 186 Seiten umfassenden, aber höchst bedeutenden und unmöglich zu igno= rirenden Schrift mit dem Bemerken, daß der 2. Theil der Prinzipienlehre des nunmehr verewigten Verf. (die Prinzipien der Naturlehre enthaltend) dem ersteu Theile auf dem Fuße folgt, und erlauben uns nur noch die Schlußworte der Vor= rede zu dem letzteren anzuführen :

"Db wir durch unfer Shitem dem Bedurfniffe ent= fprochen haben, wird die folgende Darftellung beweifen, und ob baburch bie theologische Glaubenslehre einen Schaden erlitten hat, überlaffen wir Jenen zu beurtheilen, welche zur , Entscheidung hierüber competent find. Unfere Absicht war, ben Theologen, welche fich vor Allen an dem geiftigen Rampfe unferer Beit um bie höchften Intereffen ber Denschheit zu betheiligen haben, die unentbehrlichen Silfsmittel hiefür an die hand zu geben, nach welchen fie in ihren Lehrbüchern ber Dogmatik vergeblich suchen werden. Wir meinen, auch bie Rirche hätte niemals fo bringenden Unlag gehabt, als jett, ihre Streiter bestens zum Rampfe zu rüften. Wir wiffen recht gut, daß es nicht auf die Philosophie allein an= tommt. nicht durch Gelehrsamkeit, sondern durch die Macht bes Glaubens und der Liebe hat das Chriftenthum die Belt erobert. Wenn man fich aber boch auch miffenschaftlicher Waffen bedienen will, dann follte man dieselben nicht mehr bloß aus den Rüftammern des 12. und 13. Jahrhunderts holen, sondern sich vor allem in jene Wertstätte begeben. welche auch ben Gegnern ftärtere Baffen liefert, ".... "Möge man nicht einem Unternehmen, wozu das Bedurfniß, foon lange brängt, mit Abneigung begegnen und ben Baum

schon bei der Anpflanzung mit der Wurzel ausreißen, sondern zusehen, wie er wächst, und ihn zuletzt nach seinen Früchten beurtheilen."

Freifing.

Dr. Sayd.

6.

- Bollftändige Ratechefen für die untere Klaffe der katholischen Bolksschule. Zugleich ein Beitrag zur Katechetik. Von G. Mey, Theol. Lic., Pfarrer in Schwörzkirch. Zweite Auflage. Freidurg, Herder 1872.
- 2) Meßdüchlein für fromme Kinder. Bon G. Mey. Mit Bildern von Ludwig Glötle. Dritte Auflage. Freiburg, Herder. 1875.
- 3) Dr. J. Schufters Biblische Geschächte für katholische Schuken. Neu bearbeitet von G. Mey. Mit vielen Illustrationen. und 2 Kärtchen. Freiburg, Herder.

Herr Pfarrer Meh hat in der theologischen Literatur schon längst einen Namen durch seine theils tritisch-wissenschaftlichen theils praktischen Arbeiten auf dem Gebiete der Katechetik, wovon auch unstre Quartalschrift mehrfache Beweise enthält, unter anderem namentlich die Abhandlung "zur Ratechismusfrage" Jahrg. 1863. S. 443 ff. Bielsach schon hört man ihn von der öffentlichen Meinung als den berufenen Neuherausgeber und Berbesserer unsers Diöcesankatechismus bezeichnen, was freilich vorerst noch auf große Hindernisse zu stoßen scheint. Unterdessen hat er seinen früheren Berdiensten um die katechetische Literatur ein neues hinzugefügt durch Neubearbeitung der biblischen Geschücken von Schuster. i.

Der Berichterftatter erlaubt sich bei diesem Anlaß auch auf die beiden ältern oben verzeichneten Schriften noch einmal zurückzukommen, nachdem sie seit der früher in dieser Zeitschrift erfolgten Besprechung (Jahrg. 1872. S. 170 ff., 1874. S. 706 ff.) in neuen Auflagen erschienen sind. Der Standpunkt, von welchem aus er sich sein Urtheil gebildet, ist der des praktischen Seelsorgers, und wenn er als jüngerer Geistlicher sich erlaubt über den ältern Meister zu sprechen, so wird man ihm dieß zu gut halten, weil gerade der jüngere Seelsorger zunächst auf literarische Hilfsmittel, wie H. Mey sie darbietet, angewiesen ist und ben Werth derselben in fast täglichem Gebrauche schätzen lernt.

1) Bezüglich der "vollftändigen Ratechefen" foll hier als Thatfache festgestellt werden, daß der Einfluß diefes Buches auf alle Schulen, wo es gebraucht wird, ein ganz wohlthätiger ift. Dem wenig geübten und menig gewandten Ratecheten - und deren wird es immer geben - bieten fich vollstündig praparirte Ratechefen dar, in die man fich leicht hineinarbeitet auch in den Fällen, in welchen wegen gehäufter Seelforgegeschäfte die Zeit zur Borbereitung auf die Unterrichtsftunde etwas tnapp zugemeffen wäre. Sowohl die Einleitung als die den Ratechefen nachfolgenden erklärenden Bemertungen enthalten mahre Goldtörner und legen immer wieber den Bunsch nahe, cs möchte jetzt einmal ein Mann wie Dep fich an die Ausarbeitung einer den Anforderungen ber heutigen Biffenschaft entsprechenden Ratechetit machen, wachdem bisher feit Sirfcher fast nur einzelne zerftreute Borarbeiten in theologischen und vabagogischen Reitfcbriften und Weineren monographischen Werten erschienen find. 1922.

2) Ein habsches Geschent des Verf. für die Erzieher und Kinder ift das Megbüchlein. Wie schnettes allenthalben Eingang gefunden in den chriftlichen Familien, das beweist die innerhalb Jahresfrift nothwendig gewordene 3te Auflage. Bei Besprechung desselben möchte Ref. etwas weiter ausholen, indem er Bezug nimmt auf die Gebet= buchliteratur überhaupt.

Es ist mährend der letten Jahrzehnte in der Gebetbuchsliteratur, obwohl manches Mittelmässige noch mit unterläuft, Bieles zum Beffern geschehen, namentlich fofern man bestrebt ift, die Texte der firchlich-liturgischen Gebete und Befänge, wie es ber fel. Cardinal Bifemann in feiner ichonen und begeisternden Abhandlung über Gebet und Gebetbücher (Abhandlungen I. B. Regensb. 1854. S. 317 ff.) fo ein= bringlich nahe gelegt bat, in guten Uebertragungen dem Bolke in die hand zu geben. Das ift ichon eine gang andere förnige und doch zarte und duftende Sprache, nicht jene fußliche verschwommen reflektirende Manier der Gebetbücher aus der Zeit des Rationalismus. Ebenfo mohlthuend und fatholisch=confervativ fommt es uns entgegen, wenn wir jene Tone wieder finden, welche die großen Seiligen Augustin, Bernhard, Gertrudis u. A. angeschlagen und in denen fie - nicht Beltichmerz - fondern höheres geiftiges Leben ausgehaucht haben.

Das Gebetbuchswesen hat seine eigene Geschichte, die erst noch geschrieben werden müßte, ähnlich wie wan höchst dankenswerthe Arbeiten über die Geschichte des Kirchenliedes und kirchlichen Volksliedes aus neuerer Zeit hat 3. B. von Rehrein, Hölscher, Höffmann, Meister für deutsches Kirchenlied, von Orloff für Bolnisches u. s. w. Bei-einer geschicht= lichen Untersuchung über Erbauungsliteratur würde sich ergehen, daß die Methoden der Andacht sich nach den verschiebenen Epochen der Kirchengeschichte modificiren und daß in

ihnen zum Ausdruck kommt, was jeweilig die Rirche bewegt und in Sorge gesetzt hat.

Vor Erfindung des Buchdrucks war selbstverständlich der gemeine Mann an wenige und kurze Gebetsformularien und an dasjenige angewiesen, was er von der kirchlichen Liturgie verstehen konnte. Die Andacht des Volkes wurde außerdem unterstützt durch die zahlreichen künstlerischen Dar= stellungen der Plastik und Malerei, womit die Kirche und Plätze ausgestattet waren, und für längere Gebetsakte diente das Laienbrevier, der Rosenkranz. Die Vornehmen freilich hatten kostbare geschriebene und mit oft wahrhaft künstleri= schen Miniaturen und Zeichnungen gezierte Gebetbücher, Arbeit fleißiger Mönchshände. Solch kostbare Bücher wurden dann auch kostbar verwahrt in Gold, Elfenbein u. s. w. und bilde= ten einen eigentlichen Familienschatz.

Seit dem 16. Jahrh. finden gedruckte Gebetbucher, Blenarien, Boftillen mehr und mehr Berbreitung, auch fleinere Erbauungsschriften, freilich oft ziemlich roh und unbeholfen in Form und Ausstattung. Mit der allgemeinern Berbreitung des Boltsunterrichts auch auf dem Lande fanden Gebetbucher rafch Eingang in die Häufer, aute und schlechte. mittelmäßige und - auch abergläubische. Die Geschichte ber letteren Art müßte besonders intereffaut fein, namentlich wo sie reden müßte von der Speculation von Scribenten und Buchhändlern auf die thörichte Menge, welche neben ber vielgerühmten Aufflärung sich die schlechtesten Machmerte raffinirten Betruges bieten ließ. Die rechten Erbauungsbucher felbst aber hat man fich auch noch nicht eigentlich als Rirchenbücher fondern als hausbücher vorzuftellen, an deren Texten, Betrachtungen und Illustrationen man fich in häuslicher Familienandacht erbaute, die fich denn auch von Befchlecht

648

Ē

zu Geschlecht vererbten und oftmals fast als hauschronit zur Aufzeichnung bedeutungspoller Familienereigniffe bienten. Setzt ift man aber zu immer tleinerm Format. zu immer größerer Stoffzertheilung fortgeschritten und endlich bei den Rindergebetbüchern angelangt.

Damit kommen wir wieder zum Gegenstand unfers Referates zurück. Rindergebetbücher find, fo viel uns betannt, neueren Datums. Mancherlei hat man gegen diefelben elngewendet, allein das Rindesalter hat nun einmal auch fein Recht und wir berufen uns auf den Apostel, der auch die "Milch" von der "feften Speife" unterscheidet (1 Ror. 3, 2). So find mehrere Buchlein erschienen besonders in den letten Jahrzehnten. Ref. wüßte aber tein hubscheres und paffen= beres für Kinder, als das uns vorliegende. Ein rechter Ratechet tann auch am besten beurtheilen, mas für Gebetbücher tauglich werden für Kinder; ist ja die Einführung in das Gebet und die Uebung desselben ein haupterfordernik des Religionsunterrichts. So ist es wohl erklärlich, wenn wir unfer "Meßbuchlein" unter die tatechetischen Arbeiten rechnen. \_

Schon die Einleitung, welche fich über den 3med, die Einrichtung und den Gebrauch bes Desbüchleins ausspricht, perdient allen Eltern und Erziehern eindringlich an das Berg gelegt zu werden, daß fie fich in diefer Richtung ber heil. Bflichten bewußt werben, wenn je bie Zeit tommen follte, baf der Geiftliche nicht mehr den Religionsunterricht in ber Schule ertheilen dürfte. Das Büchlein ift für Kinder von 7-12 Rahren und besonders ein Degbüchlein, mett alles daran liegt, daß die Kinder fo früh als möglich bem tremendum mysterium in rechter Stimmung und mit auter Trucht anwohnen und tein Stumpffinn dabei einreiße. Denn 42

Theol. Quartalichrift. 1875. Seft IV.

jung gewohnt, alt gethan. Nach einer alten Verordnung vom Jahre 1808 find bei uns zudem die Kinder zum täglichen Befuch des Gottesdienstes verpflichtet ; freilich wird dieß vielfach nicht mehr ftreng durchgeführt und dürfte bei uns eine dießbezägliche neue und klare Bestimmung willsommen seine, welche den Gottesdienst der Schulzugend genan regelt und besonders Rücksicht nimmt auf den großen pädagogischen Berth des Besuchs der hl. Messe.

Die Illustrationen, über deren Berth fich der H. Berf. in der Einleitung ichlagend ausdrückt, find trefflich. Inhaltlich hätten wir beim Desbüchlein noch eine Erweiterung ge= wünficht, beftehend in der Litauei zum füßen namen Sefu, zur seligsten Jungfrau und allen Heiligen. Wenn man weiß, wie gerne die Kinder die Litaneien entweder für fich felbst beten oder mit andern, oder in der Rirche respondiren, fo ift das Berlangen zur Aufnahme diefer von der Kirche pecipirten Litaneien gewiß berechtigt. Ebenso mallen wir eine Einwendung gegen unfer Defbüchlein berühren, die dem Ref. von einem Kinde felbst gemacht worden ist. Gine Schülerin von 9 Jahren ertlärte mir, feitdem es bas Deg. bitchlein habe, müffe es immer zwei Gebetbücher mit in die Rirche nehmen ; und auf die Frage nach dem Grunde erwiderte es, im Megbüchlein fei ja tein besonderes Gebet für die Eltern. 3ch machte es aufmertsam, daß es für die Ettern beten folle beim Memento S. 23, in der allgemeinen Fürbitte G. 89, in der Aufopferung S. 92; ba meinte es furz im Rindergebetbüchlein gehöre den Eltern boch noch ein besonderes Gebet. Ein Fingerzeig für den Ratecheten. Bonft aber verdient der gr. Verfaffer gewiß den innigften Dunt von der Rinderwelt und allen, welchen das mabre Wehl der Kinder am Herzen liegt.

650

ł

3) Ueber ben Berth und bie Rothmendiateit eines Muszugs ans der Bibel für den Religionsunterricht ift bentantage alles fo ziemlich einig. Selbst Protestanten gestehen Diefes zu. Die tiefreligiöfen Schätze der H. Schriften follen den Kindern nabe gebracht werden. Rugleich ift der Zweck eines folden Jugendbuches die geschichtliche Darftellung ber göttlichen Offenbarung und der Verwirklichung des göttlichen Beiloplans unter ben Menschen. Das ift eine aute Borbereitung auf den Katechismusunterricht und ift noch mehr - ift Ratechismus felbft für die Jugend. Denn ichon der bl. Augustinus in feinem Berte : de chatechiz. rudibus beginnt mit dem geschichtlichen Unterricht und verlangt die Offenbarungsgeschichte summarisch behandelt. Diese rudes find aber Erwachsene. Wie nothwendig ist erst für die Rinder ber biblische Geschichtsstoff. -- 3m Mittelalter war ber Boltsunterricht überhaupt nicht spftematisch, aber zur Junftration der Glaubens - und Sittenlehren wurden doch biblische Erzählungen berbeigezogen. Deffen find Zeugen die biblischen Malereien der Rirchen, die Bilderbibeln und die biblischen Memorialverse u. a. (Bgl. Geffcten, der Bilderkatechismus des 16. Jahrh.). Das Tridentinum verlangt nur einen guten Ratechismus; aber im ostechismus romanus wird die biblische Geschichte vielfach citirt.

Eigentlich biblische Geschichten, als Auszüge der hl. Schrift in zusammenhängendou Erzählungen für die Kinder gibt es erst seit etwa 100 Jahren. Am meisten Berberzitung fand zwerft die "bibl. Geschichte von Christoph Schmid"; dem wohlbekamten Jugendschriftsteller und Kinderfraund. Fr wußte auch den tindlichen Ton recht zu treffen, sehlte aber burch seine allzu freie Behandlung der Textesworte und durch verschwommene und lückenhafte Darstellung des geschichtlichen Berlaufs der Offenbarung. Daher fand die Schufter'sche Bibel großen Anklang und verdrängte vielfach die Schmid'sche, weil sie sich besser und enger an die hl. Schrift anschließt und dadurch gehaltvoller und dogmatisch strenger ist. Soll eine biblische Geschichte ihren Zweck erfüllen, so muß sie 1) inhaltlich die Gesammtoffenbarung in ihren Hauptzügen und Hauptvertretern enthalten. Denn nur so ist sie, was sie sein soll, die Grundlage und Stütze des Katechismus. 2) Es muß dieser Inhalt formell für die Kinderwelt passend fein nach Auswahl, Sprache und Darstellung.

In ersterer Beziehung ist das Schuster'sche Buch weniger anfechtbar. Doch mangeln einige Hauptzüge der Offenbarung, auf welche man sich aber im Ratechismusunterricht berufen muß. In formeller Beziehung dagegen muß eine schärfere Kritik ausgedrückt werden. Für ein Schulbuch, welches zudem einen so schönen und erhabenen Stoff behandelt, hat es eine zu schwerfällige Sprache, zuwiele Zwischensätze, zu lange Abschnitte, Unschönheit in der Detailschilderung und manchmal läftige Breite.

Wir rechnen es als ein großes Berdienst an, daß die neue uns vorliegende Bearbeitung von Mey jene Ausstellungen zu vermeiden sucht.

Inhaltlich enthält diese neue Arbeit viel mehr als die Schufter'sche. Wir nennen 3. B. Henoch, Abrahams Tod. Auch das herrliche Wort des ägypt. Josef ist aufgenommen: "Ihr sannet auf Böses, Gott aber wandte es zum Guten"; ebenso das Gebet Mosis mit ausgespannten Armen auf dem Berge während der Schlacht mit den Amalekitern, das Jubeljahr, der 1. Sabbatschänder, Samson, das Aschenbret des Elias u. s. w. Vom N. T. ist weniger aufgenommen; 3.-B. Petri Wandel auf dem Meere, die Freundschaft amischen

Digitized by Google

Herodes und Bilatus, bie Beftechung der Wächter. Daß all diefe Erzählungen bei Schufter nur ungerne vermißt wurden, leuchtet ein. Dagegen hat es uns auch nicht gefallen, daß bei Mey die Beissagung des Michäa sehlt, ebenso Salomons Sprichwörter. Die richtige Mitte zu treffen, ist freilich schwer.

Trotz diefer neu aufgenommenen Erzählungen hat das Buch gar keine Erweiterung in der Seitenzahl erhälten. Das ift dem H. Verfasser badurch möglich geworden, daß er in formeller Beziehung viel gefeilt hat. Hier liegt die ftärkfte Seite der neuen Bearbeitung. Mey hat die Sch. bibl. Geschichte zu einem wirklichen Buche für die Jugend gemacht. Er versteht die Denk= und Sprachweise der Kinder meisterhaft und hat eine Gewalt der Sprache, die sich besonders glücklich geltend macht in der prägnanten Kürze. Jast kein Satz der Sch. Geschichte hat nicht eine Berände= rung erfahren, die meist eine Belserung genannt werden muß. Wir achten es besonders hoch, daß dabei der bibl. Ausbruck möglichst geschont worden und oft dabei an Präcistion gewonnen hat.

Die neue Eintheilung des N. T. ziehen wir entschieden der Schufter'schen vor, welche sich bekanntlich an die Ofterfeste hält, die letztere ist exegetisch nicht sicher begründet und unansechtbar; angerdem ist aber die Eintheilung bei Mey faßlicher und sachgemäßer.

Ueber die Jllustrationen noch einige Worte. Es gibt Katecheten, die keinen Werth darauf legen, weil diefelben boch zu klein und unbedeutend seien; der Katechet soll die großen Bilber, 3. B. der Herder'schen Verlagshandlung, benützen. Wir überschätzen die Illustrationen einer bibl. Geschichte nicht, aber wir unterschätzen sie auch nicht. Die Kinder haben sie gern. Sollen sie aber nicht werthlos sein, so müssen es nach jeder Seite gute und gelungene Bilder sein. Das kann man besonders in unserer Zeit verlangen, wo die Xylographie so vervolktommnet ist. Im einzelnen gilt hier: de gustidus non est disputandum. Unsere neue Bearbeitung hat entschieden bessere Illustrationen. Einige dürften noch anders werden z. B. das Bild bei Pauli Bekehrung will uns nicht gefallen. Sehr hübsch sind die Darstellungen S. 12, 39, 40, 88, 96, 123, 184, 232. Ungern vermissen wir aber ben Plan Jerusalems. Wir halten in der Charwoche die Rinder an, den Heiland auf seinem Leidensgange zu begleiten. Da leistet ein Kärtchen gute Dienste.

Eine werthvolle Beigabe find auch die Evangelien. Für die Jahre der Christenlehrpflicht und überhaupt für das spätere Leben würde gewiß auch ein Büchlein von großem Nutzen fein, wenn es in turzen Zügen die Geschichte der Kirche Jesu dis auf die Gegenwart nach Analogie der "Bibl. Geschichte" und gleichsam als Illustration der göttlichen Offenbarung darstellen würde.

Wir find in unserer Kritit etwas weitläufig geworden, aber die Wichtigkeit der Sache, die Gediegenheit dieser neuen biblischen Geschichte wird uns entschuldigen. Jum Schluffe heben wir nur noch hervor, daß unserem Buche bei solch torrektem theolog. Standpunkt des Hrn. Verf., bei feinem großen katechetischen Talente, bei seinem warmen Intereffe für die Sache Gottes und seiner hl. Kirche und ihrer jungen Sprossen, die bischöflichen Approbationen nicht fehlen. Bir zählen deren neun, worunter auch die unseres hochwürdigsten Bischofs. Die Verlagshandlung aber hat dem herrlichen Inhalte ein ganz passen

Erasimy, Bicar.

# Hermannus Strack, Hosea et Joel.

7.

Hosea et Joel prophetae ad fidem codicis Babylonici Petropolitani edidit Hermannus Strack. Petropoli MDCCCLXXV; apud Ricker et soc. bibliopolas bibliothecae Imperialis. 14 Bl. gr. fol.

Von den kritischen Brolegomenen zum alten Testament über verlorene und noch vorhandene handschriften somie bie Textbeschaffenheit in der talmudischen Beriode veröffentlichte herr Strad die erste Abtheilung 1872. Diefelbe ift im nämlichen Jahrgang der Quart.Schrift S. 654 ff. besprochen und dabei bemertt, daß der Berf, zu den wenigen Urbeitern gehöre, welche auf einem noch ftart vernachläßigten Felbe, deffen Wichtigkeit nicht zu unterschätzen ift, ba von feinem rüftigeren Anbau die Berftellung eines guten altteftamentl. Bibeltertes abhänge, mit aufopferndem Fleife thätig find. fr. Strad hat unterdeß bie Brolegomenen vollendet (Leipzig bei Sinrichs) und jüngst den oben angegebenen 26brud von Hofea und Joel aus einem fehr fconen alten Betersburger Coder, der in Babylonien geschrieben murde und alle fpätern Propheten enthält, besorgt. Die Ausgabe, für deren freund= liche Zufendung der Unterzeichnete dem rühmlich befannten unermücheten Bibelfrititer auf diefem Wege beftens bantt, ift in breit Imper. fol. auf fattem gelbem Bapier mit großer Sorgfalt in gefälliger Form durchgeführt und macht ber Druckerei der Betersburger Raif. Bibliothet alle Ehre. Das Punktationsspftem ift das babylonische, welches befanntlich die Vocalzeichen, durchgängig in anderer Form als bas paläftinische, oberhalb der Consonanten hat und auch in der Accentuation manche Abweichungen von demfelben aufweift. Den beiden erften fleinen Bropheten follen, wie der Seraus-

1

geber hofft, fämmtliche übrigen prophetischen Bücher der mit feltener Sorgfalt ausgeführten Handschrift nachfolgen, womit der Verf. seiner aufopfernden Thätigkeit auf diefer dornichten Abtheilung alttestam. Wissenschaft ein weiteres Ehrendenkmal geset haben wird.

Himpel.

8.

- 1. La sortie d'Egypte d'après les récits combinés du Pentateuque et de Manethon, son caractère et ses conséquenses historiques, fragment d'un ouvrage intitulé: Annales Mosaiques par Gustave Eichthal. Paris, de Soye et fils, 1850-1872. 4to, 75 S.
- 2. L'exode et les monuments Egyptiens, par Henri Brugsch-Bey; (mit einer Karte. Leipzig, Hinrichs 1875) 35 S.

Die erstgenannte Schrift ist das Bruchstück eines größern Werkes über den Pentateuch, das Hr. v. Eichthal zum Theil schon seit einem Bierteljahrhundert ausgearbeitet aber noch nicht vollständig seinen früheren Arbeiten: Les Evangiles, examen critique et comparatifs des trois prémiers Evangiles, 1863, und les troix grands peuples méditerranéens et le Christianisme, 1865 in die Oeffentlichteit nachgesendet hat. Hr. Eichthal ist ein von dem Werth und der höhern Autorität der hl. Schrift, ohne jedoch dabei zu den Buchstabengläubigen zu gehören, ties überzeugter Gelehrter, welcher in der Ausscheidung Israels aus Aegypten durch Moses die bedeutungsvollste Wendung der Weltge-

# La sortie d'Egypte.

fchichte und beren erstmalige ethische Begründung auf den Brinzipien der Freiheit und Gerechtigkeit erblickt. Obaleich er weber im Semitischen noch im Megyptischen aus den ersten Quellen zu arbeiten vermag, zeigt er sich in beiderlei Gebieten wohlbewandert und als geistvoller Forscher, der wenig= ftens den größten Theil des Bentateuch in der mofaischen Zeit geschrieben sein läßt und deshalb den Text der vier letten Bücher nach Geschichte, Gefet und Cultus zu bearbeiten unternommen hat. Es fehlt keineswegs an treffen= den Gedanken und tieferm Einblick in die Borbereitungen und das allmählige Werden des Boltsthums Steraels in-Aegypten, das Verhältnif und die Einwirfungen beider Bölfer aufeinander, die Berfönlichkeit des Mofes und über Urfachen und Bedeutung des Auszugs. Dagegen rückt der Berf. die Zeit der Einwanderung Jakobs mit feiner Familie zu weit hinauf und die des Auszugs zu tief herab. Er erhält fo für den Aufenthalt der Juden in Aegypten über 900 Jahre, nachdem schon früher Bunfen dafür 1434 angenommen hatte, als wäre von den wohlbeglaubigten 430 Jahren der bibl. Angaben das Zeichen für 1000 aus dem Text gefallen.

Damit sicht sich Verf. weiter genöthigt, jene Einwans berung noch vor dem Einfall der semitischen Huffos und ihrer Aufrichtung einer halbtausendjährigen Herrschaft in Negypten (etwa von der 14ten bis in die 18te Manethonische Ohnastie) anzusetzen, schon im 23ten Jahrhundert v. Chr. Er sträubt sich gegen die doch sonst so einleuchtende Annahmest daß die Einwanderung Jakobs und die Erhöhung. Josefs unter einem semitischen, den stammverwandten Israeliteugeneigten Könige jenes Nomadenvolkes vor sich gegangen seisweil damals das Leben und Treiben bei Hof ächt nationals ägyptischen Charakter nach den biblischen Berichten zeige und

### Eichthal,

eine fo vollständige Transformirung ber zugewanderten Romadenfürsten in Sitten, Sprache, Denkungsart und Bandhabung des peinlichen, complicirten Hofceremoniells der Acapanzunehmen sei. Der Einwurf ist aber ohne ter nicht Es ist im Gegentheil gewöhnlich, daß Eroberer, Gewicht. bie auf tieferer Bildungsstufe ftehen, die Sitten und Einrichtungen des hofes ziemlich rafch annehmen, deffen Mittelpunkt fie nun bilden und welchem fie fich um fo eifriger affimiliren, um dem unterworfnen Bolt den Uebergang zur neuen Serrichaft zu erleichtern und diefelbe ummerflicher au Dadurch befestigten in neuerer Zeit die Mandichumachen. Mongolen ihre Opnaftie im uralten Culturstaat China, früher bie Longobarden die ihrige in Italien, und ebenfalls in alter Zeit übernahmen die persischen Könige von Cyrus an mit ber Herrschaft auch die Sitten, Einrichtungen und Bewohnheiten ihrer babylonischen Borgänger.

H. Eichthal betrachtet als erwiesen, daß der Bhara, unter welchem Moses am Hofe heranwuchs und später als Flüchtling in der Büfte lebte, der große Ramfes II Miamun (der von Amun Geliebte, Sefoftris der Griechen) mar und die Erodus unter deffen Sohn und Nachfolger Menephtah auch wohl noch unter Seti II vor fich gieng, die ber 19ten Dynaftie Manethons angehören. 3srael verblieb nach Austreibung der Syffos, deren getreue Berbündete fie gewejen zu fein scheinen, deren Sturz es aber zur Dachtlosigkeit herabdrücken mußte und der Rache und den Gewaltthätigteiten der lange unterbrückten Negupter zurückgab, nøð ungefähr brei Rahrhunderte im Nordoft des Landes, bis die Berfolgung gegen fie mit neuer Wuth unter Menephtah (Amenophis) ausbrach (dem Pharav, "der nichts mehr von Joseph wußte") und zahlreiche Proscribirte ans der ägppti-

658

fcen Bevölkerung felbst, ficher auch stets unzufriedenes Mifchvolt von der Zeit der Herrschaft der Hirtenkönige her fich ihnen zugesellten. Gine fiegreiche Emporung, der naturgemäße Biderbruck eines energischen Bolfsförpers gegen Tyrannei, von Moses geleitet und von göttlicher Legitimation begleitet, brach die Retten und zu Ende der Regierung Menephtah's oder in den erften Jahren feines Nachfolgers Seti II. verließen die befreiten Israeliten mit ihren alten Stammberwandten und den ägyptischen Empörern das Land und zogen durch die Wüfte ihrer alten Heimath zu. Da ber Bericht Manethons teinen fichern Anhalt bietet, fich für den Sohn des großen Ramses oder für Sethi II als den Rönig des Auszuges zu entfcheiden, wandte fich B. Eichthal an eine Autorität in der ägyptischen Alterthumstunde, M. de Rougé, welcher ihm schrieb: Nous ne possédons pas une série de dates suffisantes pour déterminer la durée exacte du règne de Menephta. 'Seulement on peut dire que le nombre et l'importance des monuments qui nous restent de ce prince, conviennent bien à un règne d'environ vingt ans, tel qu'il figure sur les listes de Manethon, selon Joseph et selon Rien n'indique, pendant le règne de Mel'Africain. nephthah, un temps de fuite et d'éxil (des Rönigs nach Aethiopien bei Flav. Josephus nach Manethon): pout-être est ce donc a Sethi II, qu'il faut appliquor ce qui se dit de la retraite en Ethiopie. Fils de Menephtah, Sethi II parait eependant n'avoir pas immediatement succédé à son père. Le règne de l'usurpateur Siphtah-Menephtah se place entre eux (S. 39, Note 1). Wehnlich beftimmt der gelehrte Marquis in dem Bericht über die ägyptischen Dentmale des Louvre den Durchgang durch

#### Eichthal,

das rothe Meer unter Menephtah oder mährend der Gpoche der Unruhen, welche auf seine Regierung folgte. Man wird allerdings mit ziemlicher Sicherheit annehmen können, bag bas mofaische Zeitalter mit feinen groken Greignissen unter die Rameffiden, von Ramses d. Gr. bis Sethi II, in die 19te Manethonische Dynastie fällt, nicht aber zugleich, wie der Verf. nach Lepfius u. A. will, daß der Auszug aus Aegupten gegen Ende des 14. Jahrhunderts herabzuseten fei. Die chronologischen Daten der Rameffidenzeit und der ihr entsprechenden Dynaftie brücken, wie Berf, felbft betennt, noch große Dunkel und Schwierigkeiten und es ift auch nach Acauptologen fo guten Rlanges, wie Laut, weit mahricheinlicher, daß der Auszug sammt den Rameffiden etwa 150 Jahr weiter zurückzuverlegen ift, womit er denn mit der biblischen Chronologie, die auch nicht ohne Dunkelheiten von Mofes bis gegen die Königszeit hin ift, ziemlich genau zu= fammentreten würde.

H. Eichthal hat bem Buch eine Karte mitgegeben, aus welcher erhellt, daß er die Jsraeliten aus dem Wady Tumilat (= Gofen wie er annimmt) gegen die Bitterseen hin und von da füdlich an den Golf von Suez ziehen läßt, durch deffen nördlichsten Theil sie geschritten wären. Er spricht sich aber über die ganze Reiseroute im vorliegenden Auszuge seiner "mosaischen Annalen" nicht mehr genauer aus.

Die erwähnte Lücke will die an zweiter Stelle genannte Schrift ergänzen. Ihr Verfaffer, in Kenntniß der Geographie und Seichichte des alten Aegypten aus den Denkmälern und Bapprussichriften einer der hervorragenbiten Forscher, zugleich durch wiederholte Reisen mit dem fler in Betracht kommenden Terrain vertraut, verspricht-nucht bloßt mit der größten Ruhe und Besonnenheit zu verfahren, son=

660

bern zugleich die Authentie des biblischen Berichtes ins hellfte Licht zu ftellen. Loin de diminuer, fagt er S. 2, l'autorité et la valeur des livres fondamentaux de la religion, les résultats auxquels l'auteur de ce mémoire est parvenu, grâce aux indications authentiques des monuments, serviront au contraire de témoins pour constater la suprême veracité des livres sacrés, et pour prouver l'antiquité de leurs origines et de leurs Die doppelte Verficherung ichien wohl um fo sources. nöthiger, je überraschender die Ergebniffe find, zu denen 5. Brugich-Bey gelangt ift. Diefelben hatten nicht verfehlt, ichon in ihrer fummarischen Darstellung beim Londoner Orientalistencongreß herbst 1874, wohin sich Brugich als Delegirter des Rhedive, dem die Schrift gewidmet ift, begeben hatte, das größte Auffehen zu erregen. Wie follten fie auch nicht? Den Buchstaben der Bibel über die Reiferoute Asraels aus Acappten burch das Schilfmeer betheuert Br. felbit mit den Bundern fteben zu laffen, aber bie 2000jährige Auslegung des Buchftabens von der älteften judischen Tradition und den "bons pères de l'Eglise" an bis auf feinen wohlbewährten Fachgenoffen Ebers herab vermirft er. weil die älteste Auslegung die biblischen Localitäten günftigften Falls mit den Ortsnamen der ariechisch römischen Raiferzeit in Correspondenz zu bringen vermochte, was die spätern Jahrhunderte dann gläubig nachbeteten, nicht aber mit der allein ächten alten Geographie ber Infchriften und Bapprus bes zweiten Jahrtaufends. Darnach ergibt fich ihm num eine raditale Verlegung der biblischen Localitäten des Grobus von Ramfes, dem erften Punkt der Banderung an bis zum Rordoftufer des rothen Meeres. Ramfes, von mo ans Mofes nach erhaltener Erlaubniß endlich gegen bie Wifte

hin 20a, ift keinesweas mehr mit Eichthal nach bem Borgang der napoleonischen Ingenieure der französischen Expedition im öftlichen Theil des fruchtbaren Bady Tumilat. nicht weit von dem Timfahfee zu fuchen, mohin mau auch heroopolis verlegte und damit Abaris identificirte, fonbern weiter nördlich zwischen dem tanitischen und pelufischen Nilarm im tanitischen Nomos, deffen Hauptort bald Zoan, bald Bi-Ramfes : Ramfesitadt hieß. Für den Namen der nächften Station Succoth weiß Brugich eine Tagreise öftlich von Ramfes am Südufer des Mezalahfee's im Setroitischen Nomos einen Bezirk (nicht eine Stadt) Sucn oder Sucot nachzuweisen, ein femitisches Wort, Hütten, Belte, weil dort herum die uralten niederlassungen der semitischen Nomaden aus Sprien und Balästina waren. Auch Bitom, das neben Ramfes die Juden zu bauen hatten, ergibt fich aus ben Dentmalen ebendort als hauptort des Distrikts von Sucot. Folgt im biblischen Bericht Etham "am Ende der Büfte". Dafür bieten sich mehrere Orte in Nordostägypten, die Rhetam heißen, ägyptisch: Festung, wovon die 38raeliten bie Afpirata wegließen; nach B. ift es das dem Buge Borgels nächstgelegene Rhetam, in den gapptifchen Texten öfters, zur Unterscheidung von Rhetam in der Broving Sucet bei Pelufium, bezeichnet als "Rhetam in der Provinz Bor", b. i. Tanis=Ramses, füdöftlich von Sucot, eine Grenzfefte. womit sich das biblische "am Ende der Büfte" zwar nicht deckt aber doch nicht förmlich bisharmonirt. Die Festung ift in Karnak auf einem Denkmal Sethos I abgebildet. befand fich auf beiden Seiten des pelufifchen Urmes, himter ihr die Stadt Tabenet (Daphne des Herobot, der es eine Festung nennt), deren name noch heute in Tell Defenne erhalten ift. Die genannten drei Orte, bezichungemeife biblischen Reisestationen verband die pharaonische Königsftraße, auf welcher man fofort zur vierten, nach Migdol bin 20g und zwischen Migdol und dem Meer (Schilfmeer ift nicht ausbrücklich gefagt fondern zweimal blog Meer) gegen= über dem Eingang von Chirot vor Baal Zephon lagerte (2 Mof. 14, 2). Gegenüber ber hertömmlichen Auslegung, welche fich ziemlich erfolglos abmüht, diefe Dertlichkeiten auf ber nordwestlichen Seite von und an dem Bufen von Suez nachzuweisen, führt uns nun Br. ftatt dem rothen, vielmehr dem mittelländischen Meer entgegen, wohin er bie große Rataftrophe ber Errettung 3sraels und des Untergangs der Aegypter verlegt. Deftlich von Sutu an den Saum der arabischen Bufte verlegt Br. (nach den Infchriften ?) die Feftung Migdol, wieder nur eine ftarte Tagreise von Etham, deren Lage und semitischen Ramen das heutige Tell Semut genau darftellen soll (altäg. Samut f. v. a. Feftung). Samut galt fchon zur Zeit der 18ten Dynastie als der nördlichste Bunkt des Landes ; "von Elephantine bis Samut" fagt ein Tert von Amenophis IV 200 Jahre vor Mofes, womit (S. 20) Ezechiel genau übereinzuftimmen scheint, wenn er 80, 10 und 29, 6 die Aegupter mit Berwüsftung bedroht von Migdol bis Affuan. Unter mehr als 3000 geographischen namen hat B. dieses Migdol allein getroffen, während es etwa 20 Orte gab, die Ramses hießen. Dieg macht feine 3den= tität mit dem biblischen Migdol und dem bes Gzechiel mahrfcheinlich, aber es ergibt fich nicht bestimmt, ob Die Aegypter auch den femitischen Namen aboptirt hatten. Dahin "wandten sich" (2 Mof. 14, 2) von Etham aus die Istraeliten - nordoftwärts gegen das Mittelmeer nach Brugich, wie ihm die Ramen auf ben Dentmalen weisen, doch tritt diefe

### Eichthal,

Wendung auf feiner Rarte nicht ichon von Etham aus, fonbern beftimmter erft von Migdol aus hervor, mährend ber biblische Text fie als ichon vor Migdol zu geschehende be= zeichnet. So tamen fie endlich an die Mauer von Gerrhon (= Schur der Bibel) am Ende des Sirbonissee's, welcher voll von Schilf und Röhricht (daher als jam suf, Schilf= meer, wenigstens auf ber Brugich'ichen Rarte verzeichnet), burch eine lange Landzunge voll Sandtiefen vom Mittelmeer getrennt und durch den Bergrücken des Rafius halbirt war. Rene ichmale Nehrung mit ihren beweglichen Sandmassen foll die einzige heerstraße nach Balaftina gemesen fein, mas schwer glaublich ift, und damals auch als Rettungspfad für Israel mit feinem ungeheuren Troß gedient haben, mährend bie nachsetenden Aegupter bei Bi-Sachiroth, d. i. Eingang zu den Untiefen des Sees von einer plötlichen Springfluth erfaßt zu Grund giengen. Damals befand fich Israel, icheinbar gang conform mit dem biblifchen Bericht, vor Bi-Hachirot, zwischen Migdol im Suden und dem Meer, und hatte fich gegenüber im Often Baal Zephon - wenn es wahr ift, daß auf dem Kasius sich ein Tempel des Baal Bephon, Amons, als Gottes ber nördlichen Baffer und Sümpfe befunden hat. Das Bunder freilich "cesse alors d'être un miracle, mais avouons - le en toute sincérité, la providence divine maintient toujours sa place et son autorité". Geht indeg das Bunder bier in die Brüche, fo ersteht, scheint es uns, ein neues darin, bag die Springfluth die Landbarriere, durch welche der Sirbonis= fee mit dem Continent zusammenhieng, im Moment wo die Aegypter fie betraten, entweder durchbrochen oder fo überfluthet hat, daß sie jämmerlich in den See hineingespült wurden, in welchem nach Diodor fpäter auch Artaxerres

einen Theil seines Beeres, das von der entgegengesetten Seite tam, verlor. Die Jøraeliten aber marschirten nun einige Stunden auf ber Sandbrücke zwischen Meer und See, womit fich zwar fehr gut vertrüge, daß die Baffer "wie Mauern" (dazu könnte man ja Schur = Gerrhon = Mauer ganz in der Nähe, als Reminiscenz verwenden) beiderseits gestanden, schlecht aber, daß sie jest als festen Boden unter den Füßen hatten, mas furz vorher noch von Baffer überfluthet war. Ob der Sandweg der Nehrung die einzige Straße nach Palästina, namentlich als große Militärftraße dienen konnte, ift fehr fraglich, aber, wenig= ftens durch Untersuchungen an Ort und Stelle, nicht mehr zu beantworten, ba ber See zum Glud für die auf feine alten Baffer zu bauenden Sypothefen längft ausgetrochnet ift und schon Le Mascrier (Descr. de l'Egypte, Paris 1735) fchreiben tonnte: parler du lac Sirbon, c'est parler allemand aux Arabes. Vom Rasius hätte sich Israel fodann füdmeftlich durch die Büfte Etham - Midian wieder gegen Megnpten zurückgewandt: fie zogen durch die Büfte Schur und nach dreitägigem Marsch tamen fie nach Mara, wo sie das bittere Basser nicht trinken konnten (2 Mof. 15, 22 f.). Die Büfte Schur hat B. nun natürlich weit nach Norden verlegt, aber nach allem dort aus ben Dentmalen nicht constatiren können : Mara mit den weithin fich erstreckenden Bitterfeeen zu identificiren geftattet zur Noth der Name, aber nicht die Borftellung eines fleinen Ortes und Gemässers, die die Bibel damit verbindet. Von Mara ging es nach Elim, das B. in Aalim oder Tentlim (Fischstadt) wieder findet, welches er etwas nördlich von Suez verlegt und Beroopolis gleichsett. Nun tommen fie erft wieder an das Schilfmeer, das aber natürlich jett Theol. Quarialidrift 1875. Seft IV. 43

nicht mehr das bisher von B. darunter verstandene, der Sirbonissee, sondern der Meerbusen von Suez ist. Der ganze Weg von Etham an, wie wir ihn uns mit B. denken sollen, führte Israel ganz nahe gegen Philistäa hin, allein gerade von diesem sollten sie sich fern halten und ließ sie - Gott zu diesem Zweck "die Wendung machen nach der Wüste zum Schilfmeere hin" (2 Mos. 13, 17 f.) und es scheint widerssing, daß sie, um dem Land der Philister ferne zu bleiben, bis ganz nahe an dasselbe hinzogen und erst vom Rasius aus und nicht schon viel früher südwärts sich wandten.

Der Nachweis von alten Oertlichkeiten, die mit den biblischen im Erodus gleich oder ähnlich lauten, hat viel Bestechendes, aber er ist nicht durchgehend, die Namen mancher Orte sind in größerer Anzahl vorhanden, daher nicht unbedingt für ihre Identität mit den biblischen beweisend, und die letztgenannte Stelle im Erodus widerspricht direkt der von B. insinuirten Route. Er verspricht jedoch weitere genügende Nachweise für dieselbe in einer nächsterscheinenden periodischen Schrift: Bibel und Denkmäler, welche man vor einem Endurtheil abzuwarten hat.

Simpel.

9.

Das Geburtsjahr Chrifti. Hiftorisch = chronologische Unter= juchungen von A. 28. Bumpt. Leipzig, 1869.

Obwohl die hier angezeigte Schrift einen Philologen zum Verfasser hat und zunächst einem rein historischen Interesse dienen soll, so verdient sie doch auch von der theologischen Welt betrachtet zu werden. Für's Erste nemlich hat, mie der Verfasser in der Einleitung (pag. 1 und

2) bemerkt, die in demfelben behandelte Frage durch die neueren Untersuchungen eine fehr große Bedeutung inso= ferne gewonnen. "als man die Unmöglichkeit zu erkennen alaubte, die Angaben der Epangelisten über die Zeit der Geburt Chrifti mit den fonft glaubhaft überlieferten That= fachen der alten Geschichte zu vereinigen." Speciell scheint ber von Strauß mit fo vieler Zuversicht gemachte Angriff auf die Glaubwürdigkeit des Lutas bezüglich feiner Angabe von einem um Christi Geburt abgehaltenen Census selbst auf besonnene Rritiker einen fo tiefen Eindruck gemacht zu haben, daß fie den Frrthum des Lutas in diefer feiner Angabe als ausgemachte Thatsache hinnahmen; sonft könnte nicht sogar Nipperden zu Tacit. Ann. III, 48 ohne Beiteres die Bemerkung hinwerfen, daß der Statthalter Quirinius um's Jahr 6 nach Chr. einen Census abhielt, ben der Ev. Lutas fälschlich in die Zeit von Christi Beburt fest." Um fo erfreulicher ift's, wenn namentlich ein Philologe, wie Zumpt (ber feine Gewandtheit in folchen Dingen neuestens auch wieder durch feine "Geschichte des römischen Rriminalrechts in der Zeit der Republik" doku= mentirt hat), des kritischen Nachbetens müde, eine selbst= ftändige Forschung über diefen Gegenstand unternimmt und dabei zu einem für die Glaubwürdigkeit des Lukas durch= aus günftigen Resultate gelangt. Für die Lefer der Quar= talschrift muß das vorliegende Buch noch ein besonderes Intereffe degwegen haben, weil ihre Aufmertfamteit wenig= ftens auf einen Theil der in demselben behandelten Gegen= ftände schon früher in hohem Grade hingelenkt wurde burch die zwei in den Jahrgängen 1865 und 1868 er= schienenen Abhandlungen "über den Statthalter Quirinius" (von herrn Prof. Aberle). Freilich murden fie fich täufchen, 43\*

667

fie etwa in dem Buche eine Auseinandersezung wenn Bumpt's mit Aberle erwarteten: benn nicht einmal fo aroker Aufmerksamkeit wie fein norbdeutscher gandsmann Hilgenfeld, hat Zumpt Herrn Professor Aberle gewürdigt; er erwähnt nämlich feiner Abhandlungen nur einmal (p. 21) und zwar nur, um fie in fehr brüster Manier zurückzuweisen. Diefer prätentiöfe Ton tonnte den Referenten umsoweniger abhalten von einer unbefangenen Brüfung ber wirklichen Sachlage, als er ichon früher Gelegenheit hatte, fich zu überzengen, daß die Stichhaltigkeit Rumpt'icher Beweise keineswegs immer fo ftart ift als die Zuverfichtlichkeit, mit der sie vorgetragen werden. Freilich fand fich Referent von diefer vorliegenden Schrift Bumpt's unend= lich wohlthuender angemuthet als von den früheren, schon wegen ihrer eminent positiven Tendenz; allein im Einzelnen glaubte Referent auch hier manchen gewagten Behauptungen, ungenügenden Beweisführungen und unmotivirten Schlußfolgerungen zu begegnen, und zwar am meisten gerade in denjenigen Bartien, welche mit den zurückgemiefenen Uberle'ichen Auffaffungen im grellften Biderfpruch fteben. Die Einzelbetrachtung des Buches wird uns des Näheren barauf führen.

In der Einleitung constatirt der Verfasser, daß schon das christliche Alterthum keine ächte und constante Ueberlieferung über das Geburtsjahr Christi hatte. Folge deffen war die anerkannt falsche Ansetzung desselben, welche unserer christlichen Aera zu Grunde liegt. Für die Richtigskellung verselben wurde ein einigermaßen sicherer Boden gewonnen durch das von Sanclemente (De aerae vulgaris emendatione) erhobene sichere Resultat, daß der König Herodes, in dessen Regierungszeit Christi Geburt fällt, im April des

Jahres 4 vor Christi starb. Bei der näheren Untersuchung nun, in welches einzelne ber diefem Jahre 4 v. Chr. unmittelbar vorausgehenden Jahre die Geburt Chrifti zu verlegen fei, geht der Berfaffer aus von der Angabe des Lut. 2, 2: "biefe (scil. mit Christi Geburt gleichzeitige) Schatzung war die erste, während Quirinius Statthalter Daher handelt er im erften Abschnitt von Sprien war." von der Statthalterschaft des Quirinius, im zweiten von ber Schatzung, im dritten endlich von einigen chronologischen Mertmalen für die Bestimmung des Geburtsjahres Chrifti, welche fich aus andern als geschichtlich ermiefenen Angaben ber Evangeliften und aus fonftigen Quellen ergeben. Schlußresultat ist die Ansesung der Geburt Christi auf das Jahr 7 vor Christi. Bas nun den ersten Bunkt, die Statthalterschaft des Quirinius, betrifft, fo bemerkt Bumpt zunächst, bağ fich ein ausdrückliches Zeugniß eines Profanschriftftellers für diefelbe nicht finde. Wenn er aber fobann nebenbei fagt, fie fei überhaupt nicht unmittelbar bezeugt, fo ift bas von feinem Standpunkt aus eine ftarke Inconfequenz, ba er ja die Glaubwürdigkeit des Lukas, der dieselbe be= zeugt, nicht blos im Verlaufe seiner ganzen Schrift zu be= weisen bestrebt ift, sondern dieselbe ichon zum voraus als fo gesichert annimmt, daß er p. 203 sagt: man könne nicht verlangen, daß alles von Lukas Berichtete auch anderwärts bezeugt fein müffe, fondern blog foviel, daß Lutas Rachrichten an fich mahrscheinlich feien und mit der sonstigen gesicherten Ueberlieferung nicht im Widerspruch stehen. Diefes lettere ift nun aber speciell auch bezüglich des Statthalters Quirinius der Fall; denn in Folge der Lückenhaf= tigkeit des Josephus und Dio Caffius in ihren Angaben über die einschlägige Zeit find uns gerade diejenigen Statthalter Syriens nicht bekannt, welche dieses Amt in den Jahren 4 v. Chr. dis 4 n. Ehr. bekleideten, also eben in der Zeit, in welche die von Lukas berichtete Statthalterschaft des Quirinius fällt, oder wenigstens noch fallen kann. Aber nicht genug, daß so die Angabe des Lukas gegen jeden direkten Widerspruch von Seite eines alten Schriftstellers gesichert dasteht, läßt sich für die Nichtigkeit derselben auch ein positiver, wenn auch nur indirekter Beweis erbringen, den Zumpt schon früher im zweiten Bande seiner Commentationes epigraphicae (1854) gesührt hat und hier wiederholt p. 40 ff., nachdem ihn inzwischen auch Aberle (in den zwei obgenannten Abhandlungen) acceptirt und noch weiter ausgesührt und vervollständigt hatte.

Wir gehen deßhalb vorläufig nicht näher auf ihn ein, wohl aber auf den zweiten Beweis, den er beibringt und für noch schlagender hält als den ersten. Er entnimmt ihn aus derfelben Quelle wie den erften, nemlich aus Tacit. Ann. III, 48, wo von Quirinius unter Anderem auch erzählt wird, daß er nach seinem Confulat die Raftelle der homonadenser in Cilicien erobert und fich dadurch die Triumphehrenzeichen errungen habe. "Als Quirinius diefen Sieg davontrug, fagt Zumpt p. 44 ff., war er Statthalter berjenigen Broving, zu der die Homonadenfer gehörten; benn es war damals ein Staatsgrundsatz, daß berjenige, welcher einen Rrieg führte, zugleich die gesammte Berwaltung berjenigen Provinz hatte, die den Schauplatz oder Ausgaugspunkt des Krieges bildete; wenn wir alfo finden, daß die Homonadenser damals zur Provinz Sprien gehörten, fo ift damit ichon bewiesen, daß Quirinins damals, als er fie befiegte (scil. um das Jahr 3 v. Chr.) auch Statthalter von Sprien war." An diesem Sate icheint

uns blos soviel mabr. das allerdings in den faiferlichen Provinzen ftets die Civil= und Militärgewalt in der einen hand des taiferlichen Legaten mar. Damit ift aber nicht ausgeschloffen, daß in besonderen Fällen der Raifer jur Führung eines Krieges an den Grenzen einer Provinz einen besonderen Relbherrn bestellen tonute, unbeschadet des imperium des Bropinziallegaten, beffen Thätiakeit vielleicht eben badurch feiner Proving ungeschmälert erhalten bleiben follte. Daß dies wirklich auch manchmal geschah, zeigen die Feldzüge der taiserlichen Brinzen im transrhenanischen Germanien, welche keineswegs gleichzeitig Statthalter in den anstoßenden Brovinzen waren. Somit scheint es auch tein genügender Beweis für eine fprische Statthalterschaft des Quirinius zu fein, wenn man nachweist, daß die Ho= monadenfer, welche er besiegte, zur Provinz Sprien ge= hörten. Aber felbst diefer lettere Beweis scheint uns nicht völlig gelungen zu fein. Rumpt fucht denfelben indirett zu führen burch den Nachweis, daß die Homonadenser zu keiner anderen der umliegenden Provinzen gehört haben Genügend scheint uns diefer Nachweis in Bezug fönnen. auf die Brovingen Afien, Bithynien, Galatien, Cappadocien, feineswegs aber auch in Bezug auf Pamphylien und Cilicien. "Pamphylien bildete, fagt Zumpt p. 55, unter Augustus noch keine eigene Proving, sondern nach Dio Caffius nur einen vouos (Bezirt, Diftrikt)." Dabei hat er aber überfehen, daß eben derfelbe Dio (54, 34) zum Jahr 10 v. Chr. den Bijo als Statthalter von Bamphylien ermähnt. Angesichts einer fo bestimmten Angabe bleibt nur die doppelte Annahme übrig, daß es entweder neben bem vouos Bamphplien auch noch eine Brovinz gleichen Namens gegeben, oder daß der vouos felbst eine folche ge=

Erstere Annahme scheint uns bekhalb unstatthaft. weien. weil die fonst zu Bambhplien gehörigen gänder Bisidien und Ifaurien, aus benen allein noch eine Proving Bamphylien hätte bestehen können, damals zu Galatien gefchlagen waren (cf. Marguardt Röm. Alterth. III, 1, 162). Somit bleibt für uns nur die andere Annahme übrig, daß der obengenannte vouos den Charakter einer wirklichen Broving mit eigenem Statthalter gehabt habe und nur wegen feines geringen Umfangs von Dio Caffius blos als vouog bezeichnet wird, wie er denn auch wohl aus demfelben Grunde später zeitweilig dem Statthalter von Balatien zur Verwaltung mitübertragen wurde (Tacit, Hist. Warum hätte alfo nicht möglicher Beife auch II, 2). Quirinius Statthalter von Bamphplien fein können, als er bie homonadenfer betämpfte, fei es nun, daß fie zu feiner Brovinz gehörten, oder daß er wenigstens, weil fie jedenfalls ihre Grenznachbarn waren, mit beren Betämpfung speziell beauftragt wurde, ähnlich wie sein Borgänger Bifo mit ber Bekämpfung ber Thrakier (Dio. 54, 34.) Bas end= lich feine Behauptung betrifft, daß Qurinius beim Somonadenfer-Rrieg auch nicht Statthalter von Cilicien habe fein tonnen, fo ift fie wenigstens in der ihr von Bumpt gegebenen Fassung unrichtig, wornach Cilicien erft unter Bespasian als felbstftändige Brovinz eingerichtet worden fein foll; denn (wie auch Nipperden zu Tac. Ann. XIII, 33 bemerkt) fichere Anzeichen fprechen bafür, daß es jedenfalls ichon feit Tiberius eine eigene Broving Cilicien gab: ja Marquardt (III, 1, 168 und 171) nimmt als ganz ficher an, daß fie ichon unter Augustus und zwar im Jahr 20 vor Chriftus eingerichtet murde. Aber damit ift freilich die Zugehörigkeit der Homonadenser zu derfelben noch.

672

keineswegs bewiesen. Denn es ist ganz ficher, daß nicht fogleich alle Theile des alten Ciliciens zu der neuen taiferlichen Broving geschlagen wurden, fondern mehrere derfelben vorerst noch eine gemiffe Selbstftändigkeit behielten (Tac. Ann. II, 42. 78. 80) und zwar wie es scheint, bis auf Befpafian, fo baß fich bann auf fie die Angabe Sueton's (Vesp. 8) von der Constituirung einer Broving Cilicien unter Befpafian bezöge, welche Angabe Bumpt mahrichein-Unter diefe Theile gehört auch das lich im Auge hat. raube Cilicien (Cil. Trachaea), ju welchem auch das Ländchen der Homonadenser entweder ganz gehörte, oder doch einen Grenzbezirt bildete. Diejes rauhe Cilicien aber murde nach Strabo XIV, 5, 6 und Dio LIV, 9 von Augustus a. 25 v. Chr. dem König Archelaus von Rappadocien gegeben, und daß ihm damit auch die Homonadenser zufielen, wie Zumpt p. 54. 56. 61 annimmt, finden wir ebenfalls fehr mahrscheinlich; beggleichen, bag fie badurch in eine mittelbare Abhängigkeit vom Statthalter Spriens tamen, zu welchem der Rönig Archelaus in einem ganz ähnlichen Berhältniffe ftand wie der Rönig Berodes und feine Sohne. Und fo fcheinen uns auch die weiteren Beweise, welche Bumpt für die Abhängigkeit ganz Ciliciens von Sprien anführt, wenigstens als Beweise für die oben angegebene partielle und in dirette Abhängigkeit desfelben zuzutreffen. Aber wenn wir auch noch einige weitere Bemerfungen Zumpt's (p. 55 und 59) als richtig und triftig acceptiren, und wenn wir ferner auch den von uns oben als möglich hingestellten Fall, daß Quirinius den Krieg gegen die Homonadenser in Folge einer besonderen Miffion unternommen hätte, wegen der relativen Unbedeutendheit bleses Rrieges als nicht gerade naheliegend zugeben wollen,

679

fo können wir defhalb doch den Bumpt'fchen Beweis, daß er ihn wirklich als Statthalter Spriens geführt habe, teineswegs als völlig gelungen und genügend anerkennen und noch viel weniger feiner Behauptung (p. 43 und 62) beistimmen, daß hiedurch die Statthalterschaft des Quirinius als zweifellofe Thatfache hingestellt worden. Es ift wirklich zu bedauern, daß Bumpt diefem zweiten Beweis mehr Gewicht beilegt als dem erften, welcher darin besteht. daß auf der Angabe des Tacitus, Ann. III, 48: Quirinius sei dem in den Orient gefandten Brinzen C. Cafar als roctor (d. h. als eine Art Generalstabschef) beigegeben worden, der Schluß gebaut murde, als folcher müffe er zugleich zum Statthalter Spriens gemacht worden fein, wie ungefähr 20 Jahre fpäter Bifo, als er eine ähuliche Stellung an der Seite des Brinzen Germanicus bekleidete. Es möchte fich nämlich fehr nahe legen, daß diefer Beweis noch viel schwächer fein müffe, wenn ichon jener, den Zumpt als Hauptbeweis hinftellt, fo ungenügend ift, daß es alfo überhaupt teinen ficheren Beweis für die von Lutas berich= tete Statthalterschaft des Quirinius gebe. Glücklicher Beise fteht die Sache nicht fo schlimm, vielmehr involvirt gerade der erste von Zumpt nur als fefundär behandelte Beweis, der fich auf die Stellung des Quirinius als rector C. Caesaris aründet, für jeden Renner der einschlägigen Berhältniffe, befonders der hauptmarime römischer Bolitit, den Charatter völliger Gewißheit (cf. Zumpt p. 63, Aberle, Quartalschrift 1865 p. 57). Der Grund, warum Zumpt trotzem dem zweiten, vom homonadenfer=Rrieg hergenommenen Beweife fo unverdientes Gewicht beilegt, scheint uns, wenn wir die von ihm p. 71 ftatuirte und motivirte Reihenfolge der fprifchen Statthalter betrachten, darin zu liegen, daß biefer Beweis

674

ihm, wie er wenigstens alaubt, die Möglichkeit an die Sand aibt, den Beginn diefer Statthalterichaft fomeit hingufaurücken, daß Quirinius als unmittelbarer Nachfolger des im Jahr 4 v. Chr. abtretenden Qu. Barus angesetst werden tann : dagegen scheint Zumpt letteres nicht für möglich zu halten in dem Falle, daß man die Statthalterschaft des Qui= rinius erst beginnen liefe mit dem Antritt feiner Funktion als rector bei C. Cafar, deffen Abreife in den Orient erst im Jahr 1 v. Chr. erfolgte. Allein daß Quirinius fein Amt als rector Caes, und damit auch als Statthalter Spriens ichon längere Zeit vor Cafars Abreife antreten konnte und wohl auch wirklich antrat, ift von Aberle fehr mahrscheinlich gemacht worden (Q.=Schr. 1865 p.130 ff. und 1868 p. 45 ff.). Durch diefe Unnahme erklärt fich zugleich die auffallende Thatfache, daß Josephus noch nach dem Jahr 4 v. Chr. (also noch nach der Geburt Christi) statthalterliche Funktionen des Qu. Barus erwähnt, während nach Lufas Quirinius um diese Zeit bereits Statthalter von Sprien war, eine Thatsache, welche Bumpt durchaus nicht erklären fann, wenn er ben Quirinius schon vom Jahr 4 an in Sprien weilen läßt (das Nähere f. Aberle l. c.). An diefer Stelle glaubt Referent noch einen anderen Bunkt erwähnen zu follen, der von Bumpt, wenn auch nicht gerade eingehend erörtert, fo doch oft erwähnt wird und überhaupt von erheblicher Be= deutung ift, nemlich die vielgenannte zweite fprische Statt= halterschaft des Quirinius. Während man nemlich die Thatsache, daß Quirinius zur Zeit der Geburt Christi Statthalter von Sprien war, erft in neuerer Zeit zu erweisen vermochte, hat man es von jeher allgemein für eine ausgemachte Thatfache angesehen, daß Quirinius später, im Jahre 6 n. Chr., dasselbe Amt bekleidete, und hat darauf fogar den Vorwurf gebaut, daß Lutas eben dieje Statt= halterschaft fälschlich und irrthümlich in die Zeit von Chrifti Geburt, also wenigstens um 10 Jahre zu früh Daß nun diese Annahme durchaus nicht nöthig versete. und gerechtfertigt fei, hat Zumpt eben durch feine Nach= weisung einer wirklichen, von der späteren verschiedenen Statthalterschaft des Quirinius dargethan. Aberle, der hierin mit ihm übereinstimmt, geht noch weiter, bis zum Nachweise, daß die Annahme einer folchen Verwechslung bei Lukas nicht blos ungerechtfertigt, sondern ganz unmög= lich fei, weil nemlich gerade jene angebliche spätere Statthalterschaft unhiftorisch sei (Quartalschr. 1865 p. 104 ff., 1868 p. 31 ff.). Diefen Nachweis hat Zumpt, ohne es au wollen, infoferne unterftutt, als er bezüglich jener Tiburtin'schen Inschrift, die man bisher als hauptzeugniß für jene spätere Statthalterschaft betrachtete (fo auch noch Nipperden zu Tacit. Ann. III, 48), es menigstens höchft wahrscheinlich macht, daß fie sich gar nicht auf Quirinius bezieht, fondern wohl auf feinen zweiten Vorgänger Sentius Trotzdem hält Zumpt an diefer zweiten Saturninus. Statthalterschaft fest und zwar aus Rücksicht auf Josephus, burch deffen vielfältiges Zeugniß sie gesichert fei (p. 21) und zwar so zweifellos, daß eine Widerlegung der von Aberle gegen fie erhobenen Bedenken unnöthig fei. (Ibid.). Wir möchten doch fast bezweifeln, ob er diefe Bedenten auch einer eingehenden Prüfung unterzogen, umsomehr, als er es auch unterläßt, die angeblich fo vielfältigen Zeugniffe des Josephus speziell anzuführen. Nur einmal nimmt er bazu einen Anlauf und führt wenigstens ein einziges folches Zeugniß an (p. 166): "Wenigstens fagt Josephus, er (Quirinius) hätte Statthalter und Abschätzer des Ber-

mögens fein follen" (val. dazu, mas er p. 29 fagt. Offenbar soll dies nemlich eine Uebersetzung der Worte des Josephus (Antigg. 18, 1, 1) fein: dexacodorns τοῦ ἔθνους χαὶ τιμητής τῶν οὐσιῶν etc. Das ist überhaupt die einzige Stelle bei Josephus, welche man (wirklich etwa noch) als Zeugniß für diefe Statthalterschaft verwerthen tonnte, aber auch fie nur auf Grund einer einläßlichen Crörterung der einzelnen Worte. Bor Allem hätte Bumpt angeben müffen, inwieferne er fich berechtigt glaube, Sexacodorns ohne weiteres mit "Statthalter" zu überfeten, ba es doch sonst ebenso wie dixacodoveir und dixacodooia durchaus nur richterliche Funktionen bedeutet, fo namentlich in der signifisanten Stelle bei Strabo 17 p. 797, wo es eine Art Oberrichter in Aegypten bedeutet und durch πολλών xoloew xvoios erläutert wird. Պոու hatte freilich der Legat einer taiferlichen Brovinz auch die oberfte Gerichtsbarkeit in derfelben; allein dies mar in den Augen der damaligen Welt nur etwas burchaus Sefundäres gegenüber feinem höheren (von dem Statthalter einer aarnifonslofen Senatsproving [proconsul] ihn wesentlich un= terscheidenden) militärischen Charafter als Befehlshaber ber in der Proving ftehenden Legionen, weghalb die griechischen Schriftsteller diese taiferlichen Legaten, wenn fie nicht den offiziellen Titel noeoßeury's xai arrioroarnyos gebrauchen (wie Dio 53, 13 und viele Infchriften), ausschließlich mit dem Namen nyepuw bezeichnen und diefen Titel fogar den officiell als procuratores bezeichneten Statthaltern ganz fleiner garnisonsloser kaiferlicher Provinzen geben - ein Sprachgebrauch, den Josephus (ja auch das N. T.) burch= aus festhält. Ebenso hätte Zumpt feine Berechtigung nachweisen müffen, to egros hier in der Bedeutung "Brovinz"

zu fassen, welche es zwar bei andern, namentlich auch bei Dio Cassius regelmäßig hat, keineswegs aber auch bei feinem Zeitgenossen Josephus, bei welchem es, wie uns Aberle ver= sichert (Quartalschr. 1875 p. 115), stets das Judenvolk bebeutet. Diese sowie die weiteren von Aberle in den beiden genannten Abhandlungen angeführten Gründe lassen diese angeblich so gut bezeugte zweite sprische Statthalterschaft des Quirinius, auf die wir später nochmals zurücktommen werden, als mehr denn zweiselhaft erscheinen.

Müffen wir es bemnach bedauern, daß fich Zumpt nicht zu einer eingehenderen Begründung und Rechtfertigung feiner Auffassung der Worte des Josephus veranlaßt gefehen, so gilt dies fast noch mehr von einem zweiten damit zusammenhängenden Bunkt. Wie mir ichon oben gesehen, aibt Josephus dem Quirinius unmittelbar neben dem Titel eines duxacodotns rov 29vous auch den eines reunrig ron odown, d. h. eines Abschätzers des Bermögens einer Mehrzahl von Individuen. Daß nun unter diesen Individuen Niemand anders als eben die Juden zu verfteben feien, scheint fich schon aus dem unmittelbar vorhergehenden τοῦ έθνους zu ergeben, foferne diefer Ausdruck bei 30fephus blos das Judenvolt bezeichnen foll; ferner scheint für diefe Auffassung der ganze Zusammenhang zu sprechen, namentlich die Angabe, daß die Sendung des Quirinius unmittelbar nach der Absetzung des bisherigen judischen Ethnarchen Archelaus erfolgt fei und zwar zum Theil speziell zu dem Zweck, das hausgut desselben iu den taiferlichen Fistus zu leiten : endlich auch die Angabe des 30= fephus Bell. Ind. 7, 8, 1, daß Quirinius als Abschätzer nach Jubaa geschickt worden. Nichtsdeftoweniger verfteht Bumpt p. 160, 190, 191 ben Jofephus fo, dağ er ihn

von einer Absendung des Quirinius jur Abschätung von aanz Sprien reden läßt. Und Referent muß gestehen, daß ihm diefe Zumpt'iche Auffassung trot der eben angeführten Gegengründe noch keineswegs als eine gänzlich ungerechtfertigte erscheint, wenn sie auch vom Berfasser leider nicht gehörig begründet worden ift. Doch führt er wenigstens p. 190 die Worte des Josephus an (Antigg. 17 extr.) [Πέμπεται Κυρήνιος] αποτιμησόμενος τα έν Συola, und es läßt sich nicht wohl leugnen, daß diefe Worte am einfachsten und natürlichsten von einer Abschätung Spriens, d. h. des fämmtlichen dortigen Brivateigenthums, verftanden werden. 3a und der Eindruck, daß diefe Auffaffung bie nächstliegende und natürlichste fei, wird wenigstens beim Referenten felbst badurch nicht verwischt, daß unmittelbar die theilweife ichon oben angedeuteten Worte vorangehen mis Αρχελάου χώρας προςνεμηθείσης τη Συρία (nachdem das Land des Arch. zu Sprien geschlagen worden). Sollte nemlich je das ra er Supla eine Rüchbeziehung auf diefe porausgehenden Worte haben, fo mußte es bedeuten "die Befitzungen des Archelaus in Sprien"; allein dann dürfte nach unferer Meinung für's er ft e ber Beifat "Aoxeldov" ebensowenig fehlen als beim unmittelbar folgenden zat tor Αρχελάου αποδωσόμενυς olxov : es müßte diefer Genetiv, falls Josephus überhaupt gemeinverständlich sprechen wollte, ftatt erft bei olxor, ichon bei za fteben. Für's zweite tonnte boch wohl Josephus die Befigungen des Archelaus nicht als ra er D bezeichnen : denn folange fie wirklich Befitzungen bes Urchelans maren, hatten fie nichts zu schaffen mit Sprien, ja auch nach ihrer Annexion an Sprien, falls etwa mit Rückficht auf diefe allerdings inzwischen erfolgte Thatsache der Ausdruck follte gewählt

worden fein, konnte man via ihnen nicht fagen "fie liegen in Sprien, fondern blos: "fie gehören an Sprien; und" eine folche administrative Zugehörigkeit konnte Josephus boch wohl nicht mit bem lotalen en ausdrücken, fondern hätte wohl gesagt tà tỹ Sugia Agosveun9érra oder προςτεθέντα oder προςήχοντα. Dagegen τα er S. fann nach der Ansicht des Referenten nichts anderes heißen als "das in Sprien Befindliche." halten wir demnach die Zumpt'sche Auffassung, wornach hier von einer Abschätzung ganz Spriens die Rede fein foll, für eine nichts weniger als unbegründete, fo werden wir barin noch beftärtt durch die von Josephus im folgenden Rapitel (Antigg. 18, 1, 1) gebrauchten Wendungen. Er fagt nemlich dort von demfelben Quirinius: έπι Συρίας παρήν...τιμητής τών ouduw yernooueros. Würde Josephus beidemal blos von einer Schatzung in Judäa fprechen, fo mare hier Dopia wie oben ra er Dupla wieder nur ein ungenauer Ausdruck für 'Lovdala. Bas berechtigte oder veranlaßte ihn dann aber, zweimal nacheinander diesen undeutlichen, migver= ftändlichen Ausdruck zu gebrauchen ? Etwa die erfolgte Inforporation (Judäa's) in Sprien? Aber durch diefe wurde doch Judäa nicht identisch mit Sprien; ja es verlor weder feinen namen, noch feine administrative Selbstftändigkeit, sondern nahm vielmehr auch fortan eine Sonderstellung neben Sprien ein unter einem eigenen nicht vom Statthalter Spriens, sondern vom Raifer abgeschickten und mit dem (jus gladii) Recht über Leben und Tod ausgestatteten Prokurator ein, wie ja auch Josephus selbst gleich im nächften Satz einen folchen in ber Perfon des Caponius anführt und ihm riv end naoir esovolar beilegt. Allo tonnte Josephus nicht Doola statt 'lovdala sagen und

27

, i •

Ľ.

y.

1

Ē

í,

ţ

ţ

ebensomenia tà er S. statt tà er lovdara, welch' letteres man an obiger Stelle A. 17 annehmen müßte. Aber noch ein anderer Umstand scheint uns febr beachtenswerth. Unmittelbar nach der furzen Zwischenbemertung über Coponius spricht Josephus wirklich gang speziell von einer in Juba durch Quirinius vorgenommenen Schatzung (Maon δε και Κυρήνιος είς την Ιουδαίων προςθήκην της Συ. ρίας γενομένην αποτιμησόμενος αὐτῶν τὰς οὐσίας). Bollte nun Josephus auch ichon an der vorher angeführten Stelle ent Zuolas naonv etc. blos von einer Schatzung in Judäa fprechen, wie er bies in der foeben erwähnten wirklich thut, fo würde er ja in der letteren ganz dasselbe (refp. zum drittenmal) nochmals fagen, mas er unmittel= bar vorher gesagt und ichon am Schluß des vorigen Rapitels angedeutet hat (A. 170 2c.); allein eine fo fraffe Tautologie, namentlich in zwei fast unmittelbar aufeinander folgenden, nur durch die ganz furze Bemertung über Coponius unterbrochenen Sätzen bei Josephus anzunehmen, ist doch fehr bedenklich. Dagegen wird die Tautologie gehoben und ein befriedigender Fortichritt der Erzählung bergestellt, wenn man in den zwei ersten Stellen (anor. ra er S. und έπι Σ. παρήν etc.) eine Schatzung in dem ganzen (übrigen) Sprien und in der letztgenannten speziell eine Schatzung in ber Profuratie Judäa erwähnt findet, wie Zumpt p. 190 und 191 thut. Selbstverständlich darf man uns dabei nicht entgegenhalten, daß auch nach unserer Ansicht noch eine Tautologie beftehen bleibe, nemlich in den zwei erften Stellen, welche beide eine Ermähnung der Schatzung ganz Spriens enthalten follen. Denn diefe beiden Stellen fteben ja nicht im gleichen Rapitel, sondern die eine am Schluß des 17ten, bie andere am Anfang des 18ten Buchs, und 44

Theol. Quartalicrift. 1875. Seft IV.

enthält die eine nur eine Andeutung des Thema's, welches bann in der anderen ausgeführt wird. Also auch hier ein Fortschritt in der Darstellung. 28as aber die lettere Stelle betrifft, eis the lovdalur noos Inn the D. yerouévny, fo darf man fie freilich nicht ohne Weiteres mit Zumpt p. 191 fo überseten : "Quirinius fei nach dem Lande der Juden gekommen"; denn Jofephus fagt nun einmal nicht els rny lovdalar, und diefe Lefeart, welche Zumpt früher rezipiren wollte, scheint ohne alle handschriftliche Gewähr zu fein, mird meniaftens von Better auch nicht unter den Barianten angeführt. Ebensowenig darf man, wie auch Aberle (Quartalschrift 1865 p. 107) bemerkte, tir 'lovδαίων ohne Weiteres als gleichbedeutend mit tir 'lovdalav faffen; denn wenn Jofephus einfach den Begriff "Judenland" hätte ausdrücken wollen, fo hätte er ficherlich wie überall so auch hier den gewöhnlichen Ansdruck 'lov-Sala gewählt, dagegen zu dem umschreibenden Ausbrud n' lovdalw hätte er gerade hier am allerwenigften geariffen, wo derfelbe von feinen Lefern voraussichtlich mit bem folgenden moos9n/xm verbunden werden mußte, was das nächstliegende und natürlichste ist. Bas bedeutet aber bann die ganze Bhrafe ? noos9n/xn hat überall ausschließs lich die paffive Bedeutung "das Dazugeschlagene der 3u= machs, das Anner, der Beftandtheil", fo auch bei Jofephus 2. B. 17, 11, 4 (πόλεις &ς προςθήκην Συρίας ποιείται. Diese Bedeutung hat es benn auch hier, worauf ichon der dabeistehende Genetiv zng Duglag hinweist. Der an= dere Genetiv 'lovdalar wird als Genetiv des Inhalts zu faffen und demnach das Ganze fo zu überfegen fein : "(Quirinius erschien) in dem aus Juden bestehenden Buwachs (Unner) Spriens." Somit enthält ber Sat aller-

Digitized by Google

dings das mas 3. darin findet, nemlich die Nachricht von bem Erscheinen des Quir. im Judenland, aber er enthält zugleich auch eine nochmalige Andeutung über die damalige politische Stellung des Landes als Anner von Sprien, welche eben dem Quir. als consitor Syriae Anlaß gab, feine Function auch auf dieses Land auszudehnen. Rur nochmaligen Hervorhebung diefes Umftandes aber konnte fich Josephus dadurch veranlakt fühlen, daß er unmittelbar vorher bei Ermähnung des Coponius mehr die Sonderftellung Judäas gegenüber von Sprien hervorgehoben Andererseits scheint uns eben der Hinblic auf dieje batte. Sonderstellung Judäas ben Schlüffel zu bieten zur Löfung bes icheinbaren Widerspuchs zwischen der Bumpt'ichen Auffaffung und der ichon oben ermähnten Angabe des Jofephus B. J. 7, 8, 1: 5 TE Kupring els Triv Ioudalav reunris entugon. So gut nemlich Josephus an der oben erwähnten Stelle im Hinblick auf Judäas Sonderftellung sich veranlaßt fab, neben der Ankunft des Quir. in Sprien auch noch die in Judäa speziell zu erwähnen (und fo gut er aus demfelben Grunde Ant. 18, 2, 1 die Operation mit den zonjuara Aoxedaov einerseits und die anoreunjoeis andererfeits auch formell ftreng auseinanderhält) ebenfogut konnte er B. J. 7, 8, 1 die Schatzung Judäas als einen für fich bestehenden Act anführen, ohne die gleichzeitig in gang Sprien ftattgefundene miterwähnen zu müffen, umsomehr als an jener Stelle bloß die Schatung Judäas für ihn Intereffe hatte, weil er dort den durch fie (und burch fie allein) veranlaßten Judenaufstand erzählt. Die Schatzung Judäas war abgesehen von der administrativen Sonderstellung des Landes auch ichon wegen der socialen und nationalen Besonderheiten derfelben ficherlich ein von

der Schatzung des übrigen Spriens verschiedener Act und es kann daher auch bei der (von Aberle Q.Schr. 1865 p. 117 in ähnlichem Zusammenhang hervorgehobenen) Pünktlichkeit der Römer in Rechtssachen die Annahme, welche obige Stelle des Josephus B. J. 7, 8, 1 nahe zu legen scheint, daß nemlich Quir. für die Vornahme der Schatzung (auch) in Judäa noch eine besondere Mission und Vollmacht erhalten, wohl keinem Anstand unterliegen.

(Schlug folgt im nachften Seft.)

#### Bur Erflärung von 1. Cor. 15, 29.

Bum 3med einer richtigen Ertlärung biefer vielbefprochenen Stelle dürfte vor allem eine allfeitige Beachtung des Zusammenhangs nothwendig feiu. — Der Apostel er= innert B. 12 die Korinther an feine Bredigt von der Auferstehung Christi und fragt bann, wie denn - angefichts ber über jeden Zweifel erhabenen Thaifache der Auferstehung Chrifti - einige unter ihnen behaupten tonnen, es gebe (überhaupt) teine Auferstehung der Todten. Dann fährt er B. 13 weiter ; Wenn es (überhaupt) feine Auferstehung gabe, dann wäre auch Christus, der ja wirklich gestorben war (B. 3), nicht auferftanden, und daraus murde für bie - Apostel sowohl als für die Gläubigen folgen, daß sie eine vergebliche Hoffnung auf Christus fegen (B. 14-19). 2. 20--28 entgeguet der Apostel: Run aber ift Chriftus won ben Tobten auferstanden, und als der zweite Abam shat er nicht nur für feine Berjon; fondern für bas ganze Menschengeschlecht und insbesandere (2. 23) für bie, melche

ihm im Glauben angehören, den Tod überwunden, und diefe feine todüberwindende, erlöfende Thätigkeit fest er fort bis an das Ende der Welt, wo als der letzte Feind der Tod als folcher vernichtet wird.

Mit B. 28 ift die Argumentation des Apostels über die Wahrheit der Auferstehung der Todten als abgeschloffen zu betrachten: den Zweifel an der Möglichteit derfelben hat er durch den Hinweis auf das unleugbare Faltum der Auferstehung Chrifti zurückgemiefen, die Wirtlichteit der Auferstehung der Todten aber --- in der Ausdehnung auf das ganze Menschengeschlecht und insbesondere auf die in Christo Entschlafenen (cfr. I Theff. 4, 15) --hat er als im eigentlichen Wefen der meffianischen Thätigkeit Chrifti begründet nachgemiefen. Bevor nun der Apostel auf bie Auseinandersegung über die Art und Beife (B. 35 ff.), wie man fich die Auferstehung der Todten vorzustellen habe, übergeht, weist er die Korinther nochmals turz (B. 29-32) barauf hin, daß die Annahme der Taufe von Seite der Gläubigen, wie die Uebernahme fo vieler Mühen und Leiden ber Apostel nur einen Sinn habe unter der Boraussegung der Wahrheit der Lehre von der Auferstehung der Todten, worauf mit einigen Worten der Ermahnung (B. 33 n. 34) diefer Baffus abgeschloffen wird.

Im Zusammenhang aufgefaßt dürfte also B. 29 auf folgende Beife zu erklären sein: Bas werden denn sonst (sc. wenn das nicht richtig ist, was ich soeben (B. 20-28) von der erlösenden Thätigkeit Christi namentlich mit Bezug auf die ihm im Glauben Angehörenden gesagt habe) die= jenigen gewinnen, welche sich wegen der Todten (i. e. um zu den Todten zu gehören, — zu den Todten nämlich, welchen der Glaube an Christus eine selige Auferstehung garantirt) taufen lassen? Benn Todte überhaupt nicht auferstehen, warum lassen fie sich auch wegen derselben taufen? (i. e. wenn es überhaupt keine Auferstehung der Todten gibt, dann haben auch die auf Christus Getauften keine Hoffnung auf eine Auferstehung).

Bur Rechtfertigung der vorftehenden Erklärung find folgende Bemerkungen beizufügen ;

Den caufalen Zusammenhang des B. 29 mit dem Vorhergehenden deutet schon das an der Spitze stehende erzei (= denn, denn sonst, alioquin) an.

noiser in der Bedeutung "auswirken, erreichen, gewinnen" zu nehmen, ift ichon an fich nichts Ungewöhnliches. Daß es aber hier in diefer Bedeutung genommen werden muß, geht aus dem Zusammenhang der Stelle mit dem Borhergehenden und dem unmittelbar Nachfolgenden bervor. Offenbar weist 2. 29 auf das in 2. 13-19 Gefagte zurück. Dort fpricht der Apostel von den bedenklichen Coufequenzen, die fich für die Apostel wie für die Glaus bigen überhaupt ergeben würden, wenn bie Leugner ber Auferstehungslehre Recht hätten. Un diefe Confequenzen foweit fie die Gläubigen treffen - erinnert ber Aboftel in B. 29, und fofern fie fich auf die Apoftel erftreden in B. 30-32, wo das rl por rò ogelos zeigt, das nower in teiner andern Bedeutung als "gewinnen" genommen werden darf. Die Frage tl noursovous of Bantic. findet ihre Antmort in xev? & relatic Sucor B. 14 (vgl. B. 17 u. 18), wie die Antwort auf die Frage rl zad nueës κινδυνείομεν - κενόν το κήρυγμα ήμων desfelben 2.14 (vgl. B. 15) enthalten ift.

Banrilleo Jae under rur venquiv heißt : fich taufen laffen wegen der Todten, um der Todten willen i. e. wegen

ber Hoffnung auf die Anferstehung, zu welcher vor allem die in Christo Gestorbenen (B. 23) berechtigt sind. Für diese Auffassung spricht:

1) der Artikel in *irtéq röv venqoöv.* Denn während venqol von B. 12 an wiederholt (vgl. B. 12. 13. 15. 16. 17. 20. 21. 32) ohne Artikel vorkommt, weil es überall = Todte überhaupt bedeutet, steht allein in B. 29 der Artikel dabei, eben weil hier nicht an Toete überhaupt zu denken ist, — was auch aus dem unmittelbar folgenden el ölws venqol zu ersehen ist, — sondern an eine be= stimmte Alasse von Todten, nämlich, wie aus dem Zusammenhang hervorgeht, an die in Christo Berstorben en. Das od venqol ist hier = od noum?erres er Xquor $\tilde{y}$  B. 18 (vgl. B. 23 u. 52. Denn nach dem ganzen Zusammenhang hat der Apostel bei seiner Beweisssührung weniger die allgemeine Auferstehung von den Todten, als vor allem die Auferstehung der Christen im Auge.

2) Das Futurum in ποιήσουσεν. Die ob βαπτεζ. suchen etwas zu gewinnen in der Zutunst, und zwar, wie aus dem Gegensat er τη ζωη ταύτη B. 19 erhellt, erst nach dem Tode. Daß sie aber diesen Gewinn in eigen em und nicht in fremdem Interesse erstreben, ergibt sich deutlich aus dem Zusammenhang der Stelle:

a) mit B. 19. Hier spricht der Apostel den Gedanken aus: wenn es keine Auferstehung der Todten gibt, dann find wir Christen die bemitleidenswerthesten von allen Menschen, und zwar in unferm eigenen Jutereffe, weil wir in diesem Leben auf Christus eine eitle Hoffnung gesetzt haben, statt nach dem Grundsatz gerywuer voi reiwuer (B. 32) uns dieses Leben möglichst genußreich zu machen.

687

ļ

Ł

b) mit B. 30—32. Darnach übernimmt der Apostel im Dienste Christi Strapazen, weil er für sich selbst daraus einen Gewinn zu ziehen hofft, τί μοι το ögelog. — Ebenso erwarten auch diejenigen, welche sich wegen der Todten taufen lassen, für sich selbst einen Nuzen. Und worin soll dieser Nuzen bestehen? Darin, daß die od τοῦ Χριστοῦ ἐν τῆ παρουσία αὐτοῦ (B. 23) von den Todten auferstehen und dann für ihre in diesem Leben übernommenen Mühen und Entbehrungen reichlichen Lohn "emphangen (vgl. B. 58).

Ulso — wegen der Hoffnungen, die sich für den Christen an die Auferstehung der Todten knüpfen, läßt man sich taufen. Eben diesen Gedanken wollte der Apostel ausdrücken mit parrelies Sau öreg rör vergeör, und es steht hier dieser Ausdruck sür parrels. örede rög arecoraseus rör vergeör. Diese kurze Ausdrucksweise konnte sich hier der Apostel um so eher erlauben, als er, wo immer er in dem in Rede stehenden Passus von renges gesprochen, überall deren arasoras im Auge hatte, und der ganze Jusammenhang die richtige Deutung des fraglichen Ausdrucks von felbst an die Hand gibt.

3um Schluß bemerke ich noch, daß nach der gegebenen Erklärung der Stelle die βαπτιζ. ύπεφ των νεκοών durch Uebernahme der Taufe denselben Zweet zu erreichen suchen, zu welchem sich die Täuflinge heute noch bekennen, wenn sie, wie der Tauf-Ritus ausweist, von der Kirche die fides und durch diese die vita astorna begehren.

Dompräbendar D. 31g.

Digitized by Google

1.1.1.1

688

1.1

er e Ent

1 0

Rottenburg.

tot art i ei

# Inhaltsverzeichniß

#### des

### flebenundfünfzigften Jahrgangs der theologischen Quartalichrift.

## I. Abhandlungen.

|                                                              | Quit |
|--------------------------------------------------------------|------|
| Die körperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel gegen | •    |
| Cleriker und Mönche. Rober                                   | 3    |
| Das Befen der Gelubbefolennität. Dritter Artifel. Schönen.   | 79   |
| Die Zeit der 70 Jahrwochen Daniels. Neteler                  | 133  |
| Homiletische Studien. Linfenmann                             | 179  |
| Bing und Bucher im chriftlichen Alterthum. Sunt              | 214  |
| Das Wejen ber Gelutbefolennität. Schönen                     | 230  |
| Die förperliche Züchtigung als kirchliches Strafmittel gegen |      |
| Cleriker und Mönche. Rober                                   | 355  |
| Johannes Chrhsoftomus und ber Hof von Constantinopel.        |      |
| Funt                                                         | 449  |
| Abhandlungen über verschiedene Notizen der Bücher Esra,      |      |
| Nehemia und Efther. Neteler                                  | 481  |
| Urfprung und ältefte Wohnfite der gebräer. Simpel            | 539  |
| Ueber ben Proceg und bie Unterwerfung Meifter Edharts .      | 578  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                        |      |
|                                                              |      |

### II. Recensionen.

| Baunard, Geschichte des h. Ambrofius )                                                  | 144         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Baunard, Geschichte des h. Ambrofius } Funt<br>Böhringer, Athanafius und Arius . } Funt | 144         |
| Baudissin, Jahve et Moloch. Simpel                                                      |             |
| Danko, Divi Hieronymi Stridon. Reinke                                                   | 16 <b>1</b> |
| Ratenberger, Das apriorische und ideale Moment in der                                   |             |
| Biffenicaft. Storz                                                                      | 164         |

Digitized by Google

10

æ.....

#### Inhaltsverzeichniß.

|                                                             | Scite        |
|-------------------------------------------------------------|--------------|
| Rämpf, Die Grabschrift Eschmunazars. himpel                 | 293          |
| Raulich, Shitem der Metaphysik. Zukrigl                     | <b>298</b>   |
| Rorbhof, Der holg= und Steinbau Weftfalens. Fectrup.        | <b>314</b>   |
| Rraus, Lehrbuch ber Rirchengeschichte. Funt                 | 321          |
| Stotbauer, Der chriftliche Rirchenbau. Funt                 | 326          |
| Lorenz, Paftwahl und Kaiserthum. Funt                       | 330          |
| Roth, Die Zeit des letzten Abendmahls. Aberle               | 341          |
| Zíchokke, Das Buch Job )                                    |              |
| Zíchoffe, Das Buch Job                                      | 513          |
| Zschokke, Historia sacra.                                   |              |
| Hefele, Conciliengeschichte. Peters                         | 5 <b>3</b> 0 |
| Overbet, Studien zur Geschichte ber alten Rirche. Funt.     | 604          |
| Dichelfen, Schleswig-Holfteinische Rirchengeschichte. Funt. | 609          |
| Otto, Johann Cochläus der Humanist. Funk                    | 611          |
| Laemmer, Meletematum Romanorum Mantissa. Ditt-              |              |
| ricý                                                        | 612          |
| Rofentranz, Die Prinzipien ber Theologie. hapb              | 628          |
|                                                             |              |
| Rey, Bollständige Ratechesen                                |              |
| Rey, Bollständige Ratechejen                                | 645          |
| Rey, Bollftändige Katechesen                                | 645          |
| wey, Cuplifers Districte Celuluster.                        | 645<br>655   |
| Strack, Hosea et Joel. Simpel                               | 645          |
| Strack, Hosea et Joel. Şimpel                               | 645<br>655   |
| Strack, Hosea et Joel. Simpel                               | 645<br>655   |

### Miscelle.

Bur Erklärung von 1. Cor. 15, 29. 31g. . . . . . . . 684

### III. Literarischer Anzeiger.

Digitized by Google

Am Ende jedes heftes.



